
RÉPÉTITIONS ÉCRITES 
Pour la Préparation de tous les 

EXAMENS DE DROIT 

1936-1937 

DIPLOME D’ÉTUDES SUPERIEURES 

Droit Romain Histoire du Droit 
REPETITIONS ECRITES 

DE 

DROIT ROMAIN 
APPROFONDI 

rédigées d’après le Cours et sous le contrôle 

de 

M. NOAILLES 

Professeur à la Faculté de Droit de Paris 

“ LES COURS DE DROIT ” 

RÉPÉTITIONS ECRITES & ORALES 

RÉSUMES — PREPARATION A L’EXAMEN ECRIT 

3, Plaoe de la Sorbonne (au premier) 
- PARIS -



Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



3 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 3 

DROIT ROMAIN APPROFONDI 

(Doctorat). 

MARIAGE - DIVORCE 

ET RESTITUTION DE LA DOT 

Caractère et 
esprit du 
cours de D.R. 
approfondi 
La méthode 
historique. 

Le Cours de droit romain approfondi tient une 
place très particulière dans l’enseignement de nos 
Facultés de Droit. C’est celui qui peut avoir le ca-
ractère le plus scientifique et en même temps le 
plus désintéressé, car il ne s’agit pas ici d’acqué-
rir des connaissances positives, susceptibles d’être 
utilisées en elles-mêmes. 

Le sujet du cours n’ est en réalité qu’un prétex-
te. Son but est avant tout de servir d’initiation 
à la méthode historique, il doit donner un exemple 
de cette méthode qui sera instructive aussi bien pour 
ceux d’entre les élèves de la Faculté qui ont l’inten-
tion de persévérer dans les recherches historiques 
et qui veulent devenir historiens, que pour ceux qui, 
au contraire, ont le désir de rester de purs juristes 
et même des praticiens. 



4 Préliminaires. 

Car cette méthode historique, il est indispensa-
ble que tous ceux qui veulent devenir des gens ins-
truits et cultivés, à un moment de leurs études, l’a 
approchée et aient compris sa valeur. C’est un ins-
trument indispensable de la grande culture. 

En Première et en Seconde année, on a fait un 
exposé sommaire du droit romain, qui n’est pas pris 
à une époque quelconque de son histoire, mais dans 
son développement historique. 

On a passé en revue treize cents ans d’histoire 
puisque le programme de droit romain commence théori-
quement à la fondation de Rome, 754 avant Jésus -Christ 
et se termine en 566, à la mort de Justinien. C’est 
donc un programme immense et on ne peut y exposer 
que les grandes lignes du développement du droit ro-
main. Il est impossible d’examiner et de critiquer 
la méthode et les éléments de la connaissance histo-
rique, on ne peut que présenter, sous la forme la plus 
accessible, le résultat des recherches, en écartant 
non seulement les détails accessoires, mais les diffi-
cultés et les obscurités. On ne peut que présenter 
comme données certaines ce qui est souvent conjec-
tures. En somme, dans ces cours généraux, on expose 
les résultats de la méthode; il est impossible de la 
mettre en oeuvre, de montrer son fonctionnement. 

Cette démonstration fera l’objet de ce cours de 
droit romain approfondi. C’est aussi l’objet du cou 
de Pandeotes, mais ici nous aurons plus de liberté, 
car notre cours sera moins exégétique, n’ayant pas 
pour principale mission l'explication des textes du 
Digeste. Le sujet traité peut l'être ici d'une manié-
re plus franchement et plus uniquement historique. 

L'étude des 
textes. 

La méthode historique repose avant tout sur l'étu-
de des textes; c’est le caput et fundamentum totius 
institutionis; c'est la base solide dont on ne doit 
jamais s'écarter. Connaître les textes, les respec-
ter, essayer de voir ce qu'ils disent, ne jamais vou-
loir leur faire dire ce qu'ils ne disent pas, ce son 
les principes impératifs qui doivent être présente 
dans tout essai de recherche historique. 

Ce sont des principes d'autant plus impératifs 
que l’esprit humain est naturellement porté à les 
transgresser. Même les savants les plus défiants d'eu 
mêmes connaissent et pratiquent l'art de solliciter 
les textes. 

Sur ces textes repose uniquement notre connaissan-
ce des choses du passé. Grâce au titre du cours de 
droit romain approfondi, nous aurons plus de liberté. 
Bous ne sommes pas limités aux souls textes du Diges-
te, comme dans un vrai cours de Pandectes. Nous pour-



5 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 5 

rons faire un large usage des historiens de Rome, des 
antiquités romaines, nous puiserons dans Plutarque, 
Denys d’Malicsrnasse, Aulu Gelle et d’autres historiens 
nous ferons usage aussi des auteurs littéraires, en 
particulier de Cicéron. 

Mais les textes que nous possédons ne sont que le 
reste d’une documentation plus abondante. Par exemple, 
la source principale de notre connaissance du droit 
romain c’est le Digeste. On sait que le Digeste se 
compose d’extraits de jurisconsultes classiques des 
trois premiers siècles de notre ère, extraits faits 
sur l’ordre de Justinien au milieu du VI° siècle. De 
cette immense littérature classique, il ne nous reste 
que ces extraits qui ont été modifiés volontairement 
par les compilateurs de Justinien pour être mis au 
courant du droit de son temps, par des éditions ou 
par des suppressions; ce sont les interpolations. 

L'établisse-
ment et la 
critique des 
textes. 

Le premier travail de la méthode historique, 
c’est donc l’établissement et la critique du texte. 
C’est un travail lent et difficile, qui nécessite des 
connaissances étendues, non seulement juridiques mais 
historiques, littéraires, épigraphiques et philolo-
giques. Il est absolument indispensable de bien con-
naître la langue latine. Pour ceux qui désirent con-
tinuer dans ce genre d’études , il faut avant tout 
une forte culture grecque et latine, sans laquelle 
il est impossible de faire une véritable carrière 
scientifique. 

Les sciences auxiliaires de l’histoire sont né-
cessaires à connaître pour établir les textes, car il 
faut faire appel à toutes les ressources des sciences 
historiques pour replacer ces textes dans leur cadre 
originaire, en tirer la signification exacte et tou-
te leur signification. C’est un travail dont les len-
teurs impatientent parfois les esprits plus logiques 
qu’historiques. Ils reprochent aux historiens de s’at-
tarder dans des recherches infinies, trop lentes et 
trop fragmentaires et ils considèrent parfois cet 
effort de recherche comme disproportionné avec son 
résultat. Ce sont les reproches qui sont adressés 
souvent à l’érudition, entendue dans un sens péjora-
tif. L’importance et la nécessité des travaux d’éru-
dition n’apparaissent pas toujours aux profanes. 

L ’ interprétation 
et l’explica-
tion des faits. 

Sans nous y arrêter dans ce cours, il faudra 
cependant en montrer l'utilité et les résultats. L’ob-
servation des faits, l’établissement des textes, ce 
n’est pas encore le travail total de l’historien. Il 
y a une partie aussi importante, peut-être même plus 
importante de ce travail qui consiste dans l'inter-
prétation des faits et dans leur explication, et ici 



6. Préliminaires. 

interviennent les facultés de raisonnement de l’esprit 
humain, la raison et la logique. 

On explique les faits par la conjecture. La con-
jecture a uns part très importante dans la recherche 
historique. Les documents qui nous restent du passé 
ne sont plus très nombreux, ils sont fragmentaires; 
la plus grande partie des témoignages du passé a dis-
paru entièrement, sans laisser de trace et ceux qui 
nous restent ne sont pas les plus importants, au con-
traire ; ce sont très souvent des détails fragmentai 
res et insignifiants. 

La première raison se trouve dans les hasards 
des destructions et la deuxième en ce que les docu-
ments contemporains ne sont que des détails et sont 
en général muets sur les principes généraux, les ré-
gles fondamentales. Ils y font une simple allusion, 
car on les suppose connus; on n’en parle pas. Ces 
principes généraux sont en effet connus des contempo-
rains qui en vivent mais ils sont ignorés de nous. 
Nous suppléons à notre ignorance par la conjecture. 

La conjecture, c’est l’explication plausible de 
faits, c’est l’hypothèse la plus simple qui rend comp-
te du fait connu, en dégage la signification, l’éclai-
re et la relie avec les autres faits de même nature, 
C’est donc un mélange délicat qui doit être opéré en-
tre les faits connus et la conjecture et ce mélange 
une importance capitale dans l’histoire. Il faudra 
toujours se rendre compte du degré relatif de certit 
de des données historiques, faire la part du fait con-
nu, acquis, et la part de l'hypothèse. 

C’est cette hypothèse qui est susceptible indé-
finiment de se modifier et de se perfectionner. Elle 
peut être modifiée par des faits nouveaux, mais, le 
plus souvent, par la meilleure interprétation des fait 
déjà connus. Vous serez peut-être étonnés de la par 
considérable de la conjecture dans l’histoire. C’est 
en effet la grande difficulté et l’obscurité des soi 
ces historiques. Leurs incertitudes rébutent certain 
esprits logiques , amoureux de certitudes même appa-
rentes et sont un scandale pour certains autres. On 
reproche à l’histoire de n'être qu’une science conjec-
turale; c’est un reproche qui est. injuste, mais sur-
tout inutile. Le caractère conjectural de l’histoire 
est un fait, il est inutile de le nier. C’est un fait 
qui n’est pas spécial à l’histoire, qui est commun 
plus ou moins à toutes les branches de la connaissan-
ce, Il est indispensable de s’en rendre compte, il 
est indispensable de sonder le fond de cotte infirmi-
té humaine et il n’y aura pas de meilleure manière 
qu’un cours de droit romain approfendi. C’est en ef-



7 DROIT ROMAIN APPROFONDI . (Doctorat). 7 

fet le but dernier de ce cours. 
et du cours. Le titre de notre cours sera : "MARIAGE, DIVORCE 

ET RESTITUTION DE LA DOT,” Vous voyez que nous trai-
torons des sujets assez généraux, de matières qui 
présentent en elles-mêmes un intérêt général. 

Le but que nous poursuivons n’est pas de faire 
une étude complète et exégétique de ces institutions. 
Nous les étudierons a un point de vue un peu particu-
lier. Ce qui nous retiendra surtout c'est le problème 
de leura origines; nous chercherons d’où viennent ces 
institutions et comment elles se sont introduites dans 
le droit classique. Ce sont , en effet, des institu-
tions réglées, à l’époque classique, par le droit ci-
vil. Mais cette réglementation n’a pas été l’oeuvre 
scientifique et artificielle des jurisconsultes, elle 
est avant tout le produit des moeurs, des croyances 
religieuses que les jurisconsultes n'ont fait que dé-
gager. Nous aurons donc, à retrouver les coutumes pri-
mitives, antérieures au droit civil et qui en ont été 
l'origine. 

La recherche , la reconstitution de ces coutumes 
familiales feront proprement l'unité du sujet que nous 
traitons et vous verrez , je l'espère , que même dans 
des sujets si rebattus, après tant d’études qui en 
ont été faites, il est encore possible d'apporter du 
nouveau. Les chemins rebattus, a dit un historien mo-
derne, sont ceux où il y a le plus d'ornières et l'on 
a l'habitude d’y passer. Mais ai on veut faire effort 
pour combler ces ornières, en apportant des matériaux 
nouveaux, il est possible encore, après tant de de-
vanciers, de transformer le chemin. Ces matériaux, 
nous aurons à les chercher en cours de route, dans 
l’étude.du droit religieux des Romains et dans l’uti-
lisation des résultats qui ont été apportés par les 
recherches de cette science nouvelle qui s'appelle la 
sociologie. 

Les institutions que nous avons à étudier dépen-
dant étroitement de l’organisation de la famille c’est 
par la famille que va commencer notre étude ? 

Lan du cours. Chapitre Premier : La famille et les principes 
généraux de sa constitution. 

§ 1er : La patria potestas. 
§ 2 ; Les alieni juris. 
§ 3 : Le patrimoine. 

Chapitre II- Le. gens. 
§ 1er : La gens de l’époque historique. 
§ 2 1 L’hypothèse gentilis. 
§ 3 : Critique de cette hypothèse. 

Chapitre III : Les cérémonies religieuses 
du mariage. 



8 Préliminaires. 8 

§ 1er : Rites nuptiaux. 
§ 2 : Dieux protecteurs du mariage. 

Chapitre IV : Formes du mariage. 
§ 1er : La confarreatio. 
§ 2 : Coemptio. 
§ 3 : Usus. 
§ 4 ; Mariage sine manu. 

Chapitre V : Les tabous du mariage. 
§ Ier : Les tabous dû mariage qui sont au nombre 

de trois : défense à la femme de commettre l'adultère 
de boire du vin et de pratiquer l'avortement. 

§ 2 : Caractère de ces tabous, prescriptions re-
ligieuses dont la transgression par la femme rend 
la femme impure et impose au mari la répudiation et 
rend nécessaire une expiation nécessaire. Dans ces ta 
bous, nous trouverons les cas les plus anciens de divor-
ce. 

§ 3 : Nature de ces tabous, explication sociologi-
que de leur nature. 

Chapitre VI : Consécration à Cérès.-
Nous examinerons dans ce chapitre les sanctions reli-
gieuses de ces tabous. Ces sanctions nous permettront 
de voir que la famille, le père de famille et sa femme 
étaient soumis à la surveillance et à la juridiction 
du groupe familial, non pas à l'autorité de la cité, à 
mais à l'autorité du groupe famille formant une gens, 
jus osculi; Spurius Cassius. De ces coutumes date 
l'usage de ne pas répudier la femme qui n'est pas dans 
son tort sans lui donner une compensation pécuniaire. 

Chapitre VII : Juridiction du patersa-
milias. La disparition de la gens amène la disparition 
des coutumes familiales qui reposent sur l'autorité 
de là gens sur la famille. Ces coutumes se transfor-
ment, dans la mesure où elles sont encore respectées 
et appliquées, par l’autorité du père de famille qui 
subsiste seule dans la famille, en face de l'autori-
té des magistrats et de la loi dans la cité. Le père 
est juge en cas de divorce. 

§ 1er : Judicium domesticum. 
§ 2 : Conseil des proches. 
§ 3 : Surveillance du censeur ; le censeur repré-

sente dans la cité les mores majorum, surveille l'exer-
cice par le père de famille de son autorité domesti-
que et le force à suivre les coutumes familiales. 

Avec les trois chapitres suivants, nous verrons 
comment les coutumes familiales engendrent la restitu-
tion de la dot et l'action rei uxoriae. 

Chapitre VIII : Restitution légale de 
la dot. 

§ 1er : La divorce de Carvilius Ruga au début du 



(I) 9 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 9 

V° siècle de Rome fondée, fréquence des divorces. 
§ 2 : Cautio rei uxoriae, la fréquence des divorces 

amène la femme et ses parents à stipuler la restitu-
tion de la dot. 

§ 3 : Le judicium de moribus; cette stipulation 
de la dot rendant obligatoire sa restitution amènerait 
la ruine des coutumes familiales, aussi le magistrat 
judiciaire,le préteur rétablit la jurisprudence du 
censeur, mais en la transposant dans le plan du droit 
civil, par la reconnaissance d’une action, le judicium 
de moribus. 

Chapitre IX: Action rei uxoriae. 
§ 1er : Apparition et date de l’action. 
§ 2 : Cas d’application. 

Chapitre X : Cette origine familiale 
et censorienne explique les caractères anormaux dans 
le droit civil de l'action rei uxoriae et son aotion 
particulière. 

§ 1er : Caractères de l’action rei uxoriae. 
§ 2 : Formule de l’action. 
Enfin, dans les trois derniers chapitres, nous 

étudierons la nature civile de l’action rei uxoriae, 
nous examinerons les controverses à laquelle elle a 
donné lieu. 

Chapitre XI : De l’action rei uxoriae 
et de quelques actions archaïques dans l’oeuvre de 
Cicéron. 

Chapitre XII: L’action rei uxoriae 
et les actions in aequum et bonum conceptae. 

Chapitre XIII : Les retentiones. 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



10 La famille 

Chapitre 1er 

LA FAMILLE. 

Organisation 
de la famille 
romaine sur le 
type patriar-
cal. 

Nous rappellerons seulement dans ce chapitre le 
principes essentiels qui dominent l’organisation de 
famille romaine. La famille romaine est organisée s 
vant le type le plus pur de la famille patriarcale. 
Telle que nous la connaissons, c’est-à-dire dans les 
textes des jurisconsultes classiques du 1er siècle 
ap. J.C. ce caractère est déjà entamé par les inter-
ventions de l’Etat. La famille patriarcale a déjà ét 
l’objet d’adoucissements modernes, l’intervention de 
l’Etat a diminué l’autorité du père et celle-oi com-
mence à être réglementée et contrôlée par l’Etat. 

Mais ces interventions sont à la fois timides 
et fragmentaires. Ce sont des atténuations de détail 
des restrictions dans ce que les règles traditionnel 
les ont de trop choquant au point de vue moderne. Pa 
exemple, on essaie d’interdire l’exposition des nou-
veaux nés, on restreint le droit de vendre les enfant 
et on supprime le droit de vie et de mort. Mais, les 
principes essentiels de cette famille patriarcale re 
tant debout et même les restrictions modernes en font 
apparaître mieux le caractère absolu. On peut y re-
connaître très clairement le type originaire. 

Cette organisation de la famille n’est pas spécia-
le au droit romain, c’est le type général de la famil-
le chez tous les peuples indo-européens, notamment, 
pour ne parler que de l’Europe, chez les Germains, 
les Grecs et les Romains.-

Traits carac-
téristiques 
de la famille 
romaine. 

Mais c’est la famille romaine qui a conservé le 
plus longtemps le type le plus pur, le caractère le 
plus absolu de cette famille patriarcale. Ses carac-
téristiques essentielles peuvent être ramenées à trois 
chefs principaux. 

I°- Dans cette famille, le père jouit d’une auto-
rité absolue et perpétuelle : c’est la patria poteste 
La famille est formée par le groupe de toutes les per-
sonnes soumises à l’autorité du chef. C’est ce lien 
d’autorité qui orée entre eux le lien de parenté, qui 
fait que toutes ces personnes font partie de la même 
famille : c’est le lien d’agnation. Cette autorité 
est absolue et perpétuelle, ou tout au moins viagère) 
car le père de famille la conserve jusqu’à sa mort et 
tous ses descendants, quel que soit leur âge, quelle 



11 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 11 

que soit leur condition publique, restent soumis à 
l’autorité , ce sont des alieni juris. 

2°- L'autorité paternelle est un droit, ce n’est 
ni une charge ni un devoir. Elle a un caractère unila-
téral, Les rapports entre le père et les enfants ne 
sont pas envisagés comme des rapports de droits et 
d'obligations réciproques. D'un coté, du coté du père, 
il y a tous les droits, qu'il exerce librement : le 
père est sui juris, de son propre droit. D'un autre 
côté, tous les devoirs auxquels sont soumis , sans 
contrôle, tous les descendants qui sont alieni juris, 
qui sont sous le droit d'autrui. 

C’est là la différence la plus caractéristique 
avec le droit moderne où l’autorité paternelle n’est 
plus guère qu’un ensemble de devoirs et de charges 
dans l’intérêt des enfants qui sont incapables. Il 
s’agit , avant tout, de les protéger, de les nourrir 
et dé les élever. C’est pourquoi cette autorité cesse 
quand elle n’est plus utile, en principe à la majori-
té de l’enfant, à l'époque où, théoriquement du moins, 
l’enfant n’est plus incapable de vivre indépendant. 

On exprime cette différence en disant que la 
puissance paternelle est un pouvoir dans l’intérêt 
du père, à Rome , en réalité, le caractère absolu de 
cette puissance a abouti à l'identification des inté-
rêts du père et des intérêts de la famille. Le père 
représente si parfaitement la famille qu’il l’incarne. 
Mais il serait plus exact de dire que l’autorité pa-
ternelle a été constituée dans l’intérêt de la famil-
le, dans l'intérêt du groupe, et non pas dans l’inté-
rêt individuel des enfants. 

3°- Enfin cette autorité paternelle est indépen-
dante de l’Etat. La famille romaine forme un groupe 
autonome, une cellule fermée, à toute influence du de-
hors sur le.groupé. L’autorité du père s'exerce seule, 
elle est exclusive de toute autre autorité, et elle 
s’exerce sans contrôle de l'Etat, qui ne se considère 
point comme étant en droit de surveiller et de régle-
menter la puissance paternelle. La puissance publi-
que s’arrête au seuil de la famille, la famille for-
me un groupe souverain. 

Cette souveraineté, cette indépendance provien-
nent de ce que l'organisation de la famille est plus 
ancienne que l'organisation de l’État. Les règles cons-
titutives de la famille ne sont pas des lois émanant de 
la cité, ce sont des règles religieuses et des coutumes 
familiales que la cité accepte, mais qu'elle n’a pas 
créées. 

Dette indépendance de la famille vis-à-vis de 
l’Etat est une règle fondamentale, qui n'a subi que peu d’exceptions. Il n'y a que des restrictions de 
detail, et timides, qui ont été faites dans le cours 



12 La famille. 

du développement du droit romain. Le principe reste 
debout jusqu’à la fin de ce droit et la puissance de 
la tradition est telle que ce principe est encore in-
voqué de nos jours, alors qu’il est complètement ren-
versé et que depuis longtemps la famille n’est plus 
qu’un groupe d’intérêts privés, dont les règles font 
partie des lois de l’Etat, font partie du droit civil 
au même titre que toutes les autres lois. 

Ainsi la perpétuité, la souveraineté et l’indépen-
dance sont les trois caractéristiques de la puissan-
ce paternelle. 

§ I - Patria potestas. 

Le titre de 
paterfamilias. 
Sens et por-
tée de l’ex-
pression. 

Le père de famille, à Rome, est appelé paterfa-
milias. Ce mot "pater", nous disent les linguistes 
(Cf. Emout et Meillet, Dictionnaire étymologique de 
la langue latine, p. 170) n’implique pas une idée de 
génération. Ce qui est exprimé par ce mot, ce n’est 
pas la paternité physique, le lien du sang, cette pa-
ternité est expriméepar les mots parens ou genitor. 
C’est la valeur sociale de celui qui a l’autorité, 
c’est la puissance qui est indiquée par ce nom : c’est 
le chef de la famille. 

Cette valeur sociale, et par suite religieuse, 
est héritée de l’Indo-Européen; le mot qui correspond 
à pater dans cette langue, est pita, qui indique cet-
te idée d’autorité, à côté de janita qui veut dire 
genitor. 

Aussi les jurisconsultes, logiques avec leur dé-
finition, appellent-ils paterfamilias même les cito-
yens non mariés, les citoyens sans enfant. Ils peuvent 
même appeler paterfamilias un enfant quel que soit so 
âge, qui n’a plus son père ou son grand’père, car cet 
enfant a un patrimoine, il a une familia et il en est 
le chef; c’est une puissance de droit qu’il possède 
bien qu’il soit incapable en fait de l’exercer. Ulpie 
nous dit (D.50,I6,I95,2):"Paterfamilias recte hoc no-
mine appellatur quamvis filium non habeat, non enim 
solam personam ejus, sed et jus demonstramus; dénique 
et pupillum patrem familias appellamus, cum pater-
familias moritus : On donne à juste titre ce nom de 
paterfamilias même à celui qui n’a pas d’enfant, car 
nous n’indiquons pas ainsi seulement sa personne mais 
son droit. C’est pourquoi nous appelons aussi pater-
familias le pupille lorsque son père de famille est 
mort. 

Concentration 
des pouvoirs 
dans la famil-

La famille est constituée de façon autonome et 
monarchique. Dans l’intérieur de la famille, le père 
a tous les pouvoirs , il en est d’abord le chef reli-



13 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 13 

e entre les 
ains du pater. 
e père chef 
religieux. 

gieux, le prêtre du culte domestique; c’est à lui que 
sont confiées les sacra privata. Festus (De verborum 
significations) oppose les sacra privata aux sacra 
publics, c’est-à-dire le culte privé des familles au 
culte public de l’Etat : Sacra publics, quae pro popu-
lo fiebant, privata quae pro singulis hominibus fami-
liisque appellabunt ; On appelle sacra publics ceux 
qui sont faits pour le peuple, et privata ceux qui 
sont faits pour chaque homme et pour chaque famille. 

Dans , le culte familial, on distingué, en effet, 
les fêtes religieuses, célébrées dans chaque maison 
à l’occasion des évènements les plus importants de la 
vie de chaque membre de la famille ; ce sont les sa-
cra pro singulis hominibus, la célébration de la nais-
sance, soit le jour de la naissance d’un membre, de 
la famille, soit l’anniversaire du père. On célèbre 
aussi le jour où l’enfant nouveau-né reçoit son nom, ce 
sont les nominalia; le jour où il prend la toge viri-
le, à l’époque de sa puberté s ce sont les liberalia; 
et on célèbre aussi, par des fêtes religieuses dans 
l’intérieur de la famille, les fiançailles, sponsalia, 
et le mariage , les nuptialia. Il y a encore les sa-
cra pro familiis, en l’honneur des divinités domesti-
ques, les lares et les pénates, les sacra comportent 
encore le culte des morts de la famille. 

Ces différentes cérémonies du culte privé sont 
célébrées dans la maison même et sur le foyer, dans 
l’atrium ou sur l’autel domestique. Le père est le 
prêtre de est ensemble de fêtes domestiques, c’est 
lui qui les régle et il a toute sa famille autour 
de lui, chacun à sa place. On sait que la religion 
est le lien le plus ancien et le plus étroit qui for-
me l’unité des groupes humains. 

Le père chef 
groupe fami-

lial et maître 
sa composi-

tion. 

Le père est le chef du groupe, il a, comme on 
dit en droit public, l’imperium, le droit de commander 
qui s’exerce sur tous ceux qui font partie de la fa-
milia. Ce droit est entier, il est absolu, il est 
sans limite, et c’est parce qu’il est sans limite, donc 
difficile à définir qu’on exprime, en général, ce 
droit par ses conséquences les plus extrêmes. 

C’est ainsi d’abord, que la réception dans la 
famille dépend de la volonté du père : la naissance 
d’un enfant dans la famille a pour conséquence la 
présentation du nouveau-né au père, devant l’autel des 
ancêtres; on pose la nouveau-né à terre devant lui; 
s’il l’accepte comme fils il le soulève dans ses bras, 
c’est pourquoi la reconnaissance d'un enfant s’appel-
le à Rome : suscipere tollere ffilium. S’il refuse cet 
enfant, il détourne la tête. De même que son accepta-
tion est la condition nécessaire de son entrés dans la 



14 La famille. 14 

famille, ce refus l’empêche d’être membre de cette 
famille. 

Même une fois reçu, le père peut écarter l’en-
fant de sa famille par une manifestation de son auto-
rité, quel que soit l’âge de l’enfant. D’abord il a 
le droit d’exposer les enfants en bas âge, il a le 
droit ensuite de les émanciper, c'est-à-dire de les é-
carter de sa famille; - il a le droit de les adroger, 
c’est-à-dire de les donner en adoption à une autre 
famille, et enfin il a le droit de les vendre : la 
mancipation du fils de famille place celui-ci sous 
l’autorité d’un autre que son père, il est in manci-
pio, il devient un mancipium, sans pour cela que le 
père perde définitivement ses droits sur lui, car s’i 
est affranchi par l’acquéreur, il retombe sous la pa-
trie potestas de son père. La loi des XII Tables pose 
une limite à ce droit : Si pater filium ter venum dui 
filius a pâtre liber esto ; si le père a vendu trois 
fois son fils, le fils est libéré du père. 

Pouvoirs du 
père sur ses 
enfants; jus 
vitae necis-
que. 

Dans l’intérieur ce la famille, le pere peut 
châtier son enfant, tous les châtiments corporels son 
permis, y compris le plus grave, qui est la mort. Le 
père a sur son enfant le jus vitae necisque, le droit 
de vie et de mort, et. il exerce souverainement ce 
droit. C’est un droit dont il a souvent usé, nous en 
avons encore des exemples historiques, jusqu'à la 
fin de la République. Dans la conjuration de Catilina 
un des complices de Catilina, Aulius Fulvius, fils 
d’un sénateur, a été arrêté et mis à mort par son père 

Ce droit souverain est cependant soumis à une 
restriction, une restriction de forme à l’époque his-
torique : le père est obligé de consulter le conseil 
des parents avant d’exercer sa justice, il n’est pas 
obligé de suivre l’avis qui a été donné, mais il est 
obligé de prendre la consultation» Cette obliga-
tion est imposée par les mores plutôt que par le droit 
C’est une simple restriction de forme à cette époque, 
cependant cette restriction nous apparaît comme le 
résidu d’un droit plus important : c’est la survivan-
ce, à l’époque historique, d’un droit de contrôle et 
de survoillance du groupe familial plus étendu, dont 
le père faisait part desurveillance de la gens. Ce 
droit a disparu avec la gens, en ne laissant que quel 
ques légères traces. 

Ce droit de surveillance ne fut pas tout de suite 
transformé en obligation juridique, car il faut atten 
dre plusieurs siècles avant que la législation de l’E 
tat ose intervenir entre le père et le fils et rédui-
se ce droit. Cette surveillance elle fut introduite sous 
l’influence des idées morales, sous l’influence des 



15 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 15 

moeurs. Un jurisconsulte, Marcianus, au D.48,9,5, nous 
dit : Patria potestas in pietate debet, non in atro-
oitate consistera : La puissance paternelle doit agir 
plutôt par amour que par terreur. Trajan force le père 
qui a maltraité son fils, à l’émanciper. Hadrien con-
damne à la déportation le père qui tue son fils et 
Constantin punit comme parricide le meurtre d’un en-
fant (Code 9,7,1). Aveu Constantin disparaît le jus 
vitae necisque. Reste un droit de correction, dont 
quelques vestiges subsistent encore dans notre droit 
moderne. 

Sauf une atténuation dans ce que ce droit avait de 
plus choquant, il n'y a pas de garantie judiciaire 
donnée aux membres de la famille; les fils ne peuvent 
pas en appeler de l’autorité du père devant les ma-
gistrats. La famille est une cellule fermée à toute 
intervention de l’Etat. La puissance paternelle a un 
caractère souverain. 

§ 2 - Les alieni juris, 

La dépendance; 
fondement de 
la parenté. 

Quelles sont les personnes qui sont ainsi grou-
pées sous la patria potestas ? Je rappellerai seule-
ment les principes pour montrer comment les liens qui 
unissent ces personnes proviennent toujours et unique-
ment de la puissance; c’est la dépendance des enfants 
qui crée leur parenté. 

Situation de 
la femme du 
paterfamilias. 

D’abord en ce qui concerne la femme du paterfami-
lias. Ici cependant, et c’est une des anomalies les 
plus frappantes du droit romain ancien, des une épo-
que très ancienne, à côté du mariage qui place la fem-
me sous l’autorité du mari, les Romains connaissent 
un mariage libre, qui laisse la femme indépendante. 
A côté du mariage cum manu, ils connaissent un maria-
ge sine manu. 

Dans le mariage cum manu, la femme quitte sa fa-
mille, elle entre dans celle du mari et elle est pla-
cée sous l’autorité non pas du mari, mais du père du 
mari, du paterfamilias de sa nouvelle famille. On dit 
d’elle qu’elle est loco filiaa, c’est-à-dire qu’elle 
a sur le patrimoine de la famille les mêmes droits 
qu'une fille ou qu’un fils , des droits de succession. 

Dans le mariage sine manu, au contraire, elle 
reste dans sa propre famille, elle est étrangère à 
la famille de son mari. La conséquence extrême de cet-
te idée est qu’elle n’a pas de lien juridique avec 
ses propres enfants, et on voit ici combien les liens 
de parenté sont des liens de puissance et non pas des 
liens du sang. 

enfants placés De même, pour les enfants; sont sous la patria 



16 La famille. 

sous la patria 
potestas. 

potestas du père: d’abord les descendants nés d’un ma-
riage légitime, au premier degré, les fils et les fil-
les; au deuxième degré, les enfants des fils. La puis-
sance paternelle va marquer ici une séparation très 
importante, qui n’existe pas dans notre droit moderne 
entre la descendance par les femmes et la descendant 
par les hommes : font seuls partie de la famille du 
grand père les descendants de ses fils et non pas 1 
descendants de ses filles, car ces descendants, nés 
dans un mariage légitime, sont sous la potestas de 
leur grand père paternel. N’étant pas sous la puissan-
ce de leur grand père maternel, ils n’auront aucun 
lien de parenté civile avec lui et ils sont étranger 
à la famille de leur mère. 

L’adoption; 
son importance. 

A côté de ces enfants unis par des liens nature 
avec leur père, il y en a d’autres qui sont unis par 
les liens artificiels de l’adoption. Ces. liens sont 
artificiels et nés exclusivement de la volonté, mais 
ils sont aussi complets, aussi solides que les liens 
naturels. Le fils adoptif appartient au même titre 
et a autant de droits que le fils par la nature; Dans 
notre droit l’adoption est une survivance sans grand 
intérêt pratique; au contraire, en droit romain, l’a-
doption est un usage universel et extrêmement fréque 
à toutes les générations; c’est un usage continuel de 
recrutement des familles, entre les parents proches, 
il est vrai, entre les membres de la même gens, c’est 
un échange fréquent d’enfants; par exemple, à toutes 
les générations, les Scipions échangent avec les Paul 
Emiles leurs enfants. Il y a un autre exemple célè-
bre s les premiers empereurs romains de la famille 
patricienne des Julii recrutent leurs successeurs, 
régulièrement, par l’adoption et non pas par le sang: Au-
guste est le neveu et le fils adoptif de César, Tibè 
re, Caligulà, Claude et Néron ne sont pas des fils 
par le sang de leurs prédécesseurs, mais ce sont des 
neveux ou des parents proches adoptés par eux. 

Les clients. Ce ne sont pas seulement les descendants nature 
ou adoptifs qui sont sous la potestas du père dans 
la famille. Groupés autour de lui, nous trouvons en-
core d’autres personnes : les clients et les esclave 

Nous n’insisterons pas sur la clientèle. Origi-
nairement la potestas qui portait sur les clients es 
de même nature et de même étendue que celle qui por-
tait sur les fils. Mais à l’époque historique, les 
liens de patronat et de clientèle ne sont plus qu’un 
vestige d’un état antérieur. En réalité les coutumes 
familiales sur la clientèle n'ont jamais été prises 
en considération dans leur ensemble par le droit ci-
vil et l’établissement de la cité a amené la ruine de 



(2) 17 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 17 

cette institution. Le client, au point de vue civil 
a été libéré du père de famille; comme la gens que 
nous allons étudier, la clientèle survit dans la socié-
té et non pas dans le droit civil. 

s esclaves; 
dominica 

testas. 

Au contraire, l'esclavage est une institution 
restée pleinement en vigueur. C’est la dominica potes-
tas, qui rejoint la patria potestas par son caractè-
re absolu et illimité. Cependant, chez les derniers 
auteurs s’occupant du droit romain, il y a actuellement 
une réaction légitime contre l’idée qui traîne dans 
tous les manuels, et qui était extrêmement répandue 
chez les romanistes de la génération précédente : c'est 
cette idée d’après laquelle la patria potestas sur les 
enfants, la dominica potestas sur les esclaves, le 
dominium sur les res, la propriété, ont une même ori-
gine et proviennent à l’origine d’une notion commune 
qui ne se serait différenciée que par la suite, lorsque 
les notions de droit ont été précisées, par l’analy-
se des jurisconsultes. . 

Malgré le caractère absolu et illimité de ces 
puissances, je crois, au contraire, qu'on peut aperce-
voir que, même à l'époque la plus primitive, ces di-
verses notions ont toujours été distinguées, que ja-
mais le fils de famille, l'esclave et les objets ina-
nimés de propriété n'ont été confondus dans une même 
condition unique pour tous. C'est ce qu'on peut aper-
cevoir par l’étude des formes de constitution de ces 
diverses puissances et par les différences existant 
entre eux et ayant toutes chances d’être primitives. 
Cela résulte notamment des études nouvelles sur l'é-
mancipation, notamment de cette très belle étude de 
M. de Visscher qui vient de paraître en octobre 1936, 
dans le dernier numéro des Studia et documenta juris 
romani, publié par l'Institut pontifical de droit ro-
main. Cette étude est intitulé : Mancipium et res man-
cipi. 

On peut reconnaître que la notion de puissance 
sur les personnes et sur des êtres vivants suscepti-
bles d'être commandés et d'obéir au commandement est 
une notion primitive. C’est une notion qui correspond 
à la forme juridique qui s’appelle la mancipation. 
C’est la notion originelle, bien antérieure à toute 
idée de droit et de règles juridiques imposées par 
la cité. Tandis qu'au contraire, la notion de proprié-
té sur les choses, la notion de dominium est moins 
ancienne. Elle suppose un certain développement de 
la pensée juridique. 

personnalité Même dans cette notion primitive, qui est la no-

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orale; 
Reproduction Interdite 

W 



18 La famille. 18 

du fils de fa-
mille. 

tion de puissance , je crois que la conditon de l’es-
clave et celle du fils de famille , ont toujours été dif-
férenciées. L’esclave a bien été assimilé à une chose, 
à un objet de propriété, le fils de famille jamais. 
L’esclave n’a aucune personnalité juridique, le fils 
de famille en a une et. le droit de la cité l’a recon-
nue. De sorte que lorsque la cité se constitue, le fils 
de famille quoique sous la puissance du père, est reçu 
comme un membre de la cité et le droit de cité qui se 
fonde reconnaît sa personnalité en tout ce qui n’est 
pas incompatible avec la puissance. 

Il le reconnaît dans le droit public d’abord. 
L’administration de la cité, les règles constitution-
nelles de sa fondation par la fédération de familles, 
se construit en dehors de la famille et indépendamment 
d’elle. Aussi dans le droit public, la personnalité du 
fils est reconnue pleine et entière : les fils ont, 
comme les parents, le jus suffragii, le droit de voter 
le droit d’élire les magistrats, et ils ont aussi le 
jus honorum, le droit d’être eux-mêmes magistrats. 

Dans le droit privé, la personnalité du fils 
est elle-même reconnue, mais cette reconnaissance est 
ici susceptible de se heurter à la puissance paternel-
le. D’où cette espèce de cote mal taillée, d’après 
laquelle le fils est capable de s’obliger par ses dé-
lits et par ses contrats. Il peut être débiteur, il 
peut être créancier jure civili, mais on ne pourra 
pas le poursuivre pour un délit commis par lui, ce se-
ra le père qui sera poursuivi par l’action née du dé-
lit commis, mais donnée noxaliter, contre le père. Par 
cette action, on mettra le père en demeure, ou bien 
d’abandonner la puissance sur son fils, ou bien de 
payer pour lui, car c’est cette puissance qui empêche 
la répression de la cité d’atteindre la personne du 
fils. 

Il semble , en outre , que l’on peut poursuivre 
le fils de famille pour exécution de ses obligations 
nées de contrats : Gaius, D. 44,7,39 : Filius familias 
ex omnibus causis tamquam paterfamilias obligatur et 
ob id agi cum eo tamquam cum pâtre familias potest : 
Le fils de famille est obligé pour toute cause comme 
un père de famille, c’est pourquoi on peut plaider a-
vec lui comme avec un père de famille. 

Mais cette poursuite sera sans grand intérêt, 
car il n’a pas de biens. En effet, en ce qui concerne 
les créances et les propriétés, le fils de famille, 
sans doute, peut devenir créancier, il peut être fait 
propriétaire s on peut en effet lui faire une dona-
tion ou l’instituer héritier, mais ici la puissance 
paternelle empêche que le droit civil produise ses 



19 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 19 

pleins effets. Il ne peut bénéficier du résultat de 
sa créance, du résultat de la propriété, car il n’y a 
qu’un seul patrimoine dans une famille, ce patrimoine 
appartient au père de famille. L’acte fait par le fils 
rendra donc le père propriétaire, rendra le père créan-
cier. Ceci est une différence avec l’esclave qui, é-
tant une res, ne peut pas avoir lui-même de droits. 

§ 3 - Les biens. 

L’unité du 
patrimoine fa-
milial, pou-
voirs absolus 
du pater. 

Le patrimoine de la famille assure la vie, as-
sure l’entretien des membres de la famille. Le patri-
moine, c’est donc une masse de biens qui appartient 
à la famille. Le principe est l'unité du patrimoine, 
à une seule famille correspond un seul patrimoine et 
tout ce que possède la famille appartient au père. Il 
a sur les biens la même puissance absolue que sur les 
personnes. Il aura donc l’administration et la disposi-
tion sans contrôle, pendant toute sa vie, de ces biens. 
Après sa mort, il a même le droit d’en disposer par 
un testament.. 

Ancien ca-
ractère collec-
tif de la pro-
priété familia-
le. 

Ce pouvoir absolu masque le caractère collectif 
de la propriété familiale. Cette propriété qui est fai-
te pour toute la famille évolue en propriété indivi-
duelle du père de famille. Mais, ici encore , nous 
trouvons des traces reconnaissables d’un état enté-
rieur où le caractère collectif de cette propriété 
devait être plus fort, plus vigoureux. Le droit n’en 
a pas perdu le souvenir et les jurisconsultes classi-
ques font remonter le droit que les enfants ont de 
succéder à leur père dans le patrimoine familial à 
leur caractère de copropriétaires de ces biens de fa-
mille. C’est ce que nous dit, d’une façon expresse, 
un texte fameux du jurisconsulte Paul,: D. 28,2,11 : 
In suis heredibus évidentius apparet continuâtionem 
dominii eo rem perducere, ut nulla videatur hereditas 
fuisse, quasi olim hi domini essent, qui etiam vivo 
pâtre quodammodo domini existimantur : Dans les héri-
tiers siens, il apparaît d’une manière très évidente 
que la continuation de la propriété va jusqu’à ce 
point qu’il semble qu’il n’y a aucune hérédité. Comme 
si autrefois ceux-là étaient propriétaires qui, même 
du vivant de leur père, peuvent être considérés dans 
une certaine mesure comme propriétaires. 

La constitu-
tion autonome 
de la famil-
le romaine; son 
antériorité 
à la constitu-
tion de la ci-
té. 

Ainsi la famille patriarcale forme un groupe au-
tonome, constitué monarchiquement autour de l'autorité 
absolue du père de famille. Cette autorité a le même 
caractère que celle du roi dans la cité. Ce caractè-
re de souveraineté d’une famille est mis en relief lon-
guement et établi par Bonfante dans une série d’arti-



20 La famille. 20 

clés fondamentaux sur notre matière et qui sont réunis 
dans ses Soritti giuridici (Tome I p. I et ss. T. II 
p. I et ss.). 

Cette constitution autonome de la famille s’ex-
plique par ses origines. La famille patriarcale romait 
n’est qu’un rameau de la famille patriarcale des peu-
ples indo-européens et l’étude de cette famille pa-
raît enseigner que sa constitution est antérieure à 
la constitution de l’Etat, à la constitution des ci-
tés, première forme de l’Etat. Chez ces peuples , la 
cité c’est le groupement des familles autour d’un chef 
militaire, d’un groupe de familles qui, pour des rai-
sons variées et spécialement des raisons de défense 
ont abdiqué une partie de leur indépendance dans cette 
réunion. Le chef militaire, dans la cité, devient com-
me le père de famille, le juge et le prêtre. 

Mais, avant la constitution de la cité, l’orga-
nisation patriarcale est le groupe qui assume cette 
fonction de défense. C’est un organisme économique 
indépendant et fermé qui protège ses membres contre 
les voisins, dont le nom est synonyme d’ennemis. C’est 
une organisation militaire et souveraine, et on voit 
combien elle est éloignée de la conception de la fa-
mille moderne, qui est un groupement de purs intérêts 
privés dans le but d’éducation des enfants et de 
leur entretien pendant la période de leur vie où  ils 
sont incapables de se subvenir à cux-mêmes. Cette fa-
mille moderne est organisée sous le contrôle et sous 
la surveillance de l’Etat: elle est soumise à son au-
torité, son organisation dépend des lois civiles, 
comme toutes les autres règles du droit civil. 

Dissolution 
du groupe 
à la mort du 
paterfamilias. 

Ce rôle si important de la famille romaine pa-
raît bien avoir été son rôle primitif, d’après ses 
caractères constitutifs. Mais à ce rôle la famille, 
au sens strict du mot, paraît mal adaptée. C’est en 
effet un groupe trop petit, car il ne comporte que le 
père et ses descendants et, bien que ce groupe reste 
uni toute la vie du père, si riche que soit une fa-
mille, sa puissance est trop limitée par le petit 
nombre de ses membres et par le grand nombre relati-
vement des enfants en bas âge. Mais, surtout, sa du-
rée est trop précaire, car la mort du père de famil-
le dissout le groupe, d’après les règles historiques 
que nous connaissons bien. A cette mort, autant de 
familles nouvelles sont fondées qu’il y a d’alieni 
juris rendus sui juris par la mort de leur patorfa- ! 
milias. Parmi les petits enfants sont chefs de famil-
le tous ceux qui n’ont pas leur père, quels que 
soient leur âge et leur condition. Ces familles nou-
velles sont dorénavant absolument indépendantes les 
unes des autres. 



21 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 21 

Il est impossible que ce soit ce groupe res-
treint qui ait assumé cette fonction sociale dont elle 
est le témoin, cette fonction publique et souveraine 
qu’a remplie plus tard l’Etat. Aussi, entre la famille 
stricto sensu, que nous connaissons, et la cité, avant 
que la cité ne soit organisée et n’assure la protec-
tion de ses membres, il semble que s’est interposé un 
groupe plus étendu, plus stable, dont la durée ne dé-
pend pas de la vie de son chef. Ce groupe, c’est la 
gens. 

Chapitre II 

LA GENS. 

Pour étudier commodément la gens, nous irons 
du connu à l’inconnu, des témoignages certains de 
l’histoire aux hypothèses qui essaient de leur res-
tituer leur signification primitive. Nous nous ren-
drons mieux compte par ce procédé, du départ qu’il 
faut faire entre les faits connus et les conjectu-
res construites sur ces faits. 

Plan, Nous étudions, dans un § Ier: la gens dans le 
droit civil et dans la société de Rome; - dans un 
§ 2ème: l’hypothèse gentilis;- § 3èmes Critique de 
cette hypothèse, décadence des gentes. 

§ Ier - Les gentes dans le droit civil et 

dans la société romaine. 

l’époque 
épublicaine 
a gens n’est 
lus qu’une 
survivance. 

A l’époque républicaine, c’est-à-dire à l’é-
poque dont nous conservons la trace, grâce à des té-
moignages historiques certains, la gens n'est plus 
qu’une survivance. C’est une institution presque dis-
parue, qui ne survit à l’état de préjugé social, de 
prétentions nobiliaires des vieilles familles ancien-
nes et riches de Rome. Ces familles forment des gen-
tes; elles trouvent dans cette organisation, en même 
temps que des motifs d’orgueil et de supériorité so-
ciale un supplément de puissance par la solidarité 
plus forte qui existe entre elles. Mais, au point de 
vue juridique la gens n’a que très peu d’importance. 

Définition 
de la gens. 

La définition de Quintus Mucius Soaevola nous 
est rapportée par Cicéron (Topiques 26.29): Gentiles 
sunt inter se qui eodem nomine sunt, qui ab ingenuis 
oriundi sunt, quorum majorum nemo servitutem servi-
it , qui capite non sunt deminuti: Sont gentiles entre 

eux ceux qui ont le même nom, qui descendent d’ingénus 



22 La gens. 

et dont parmi les ancêtres aucun n’a été en servit 
de et n’a subi de capitis deminutio. Festus (de ve 
rum significatione) au mot gentiles: Gentilis dici-
et ex eodem genere ortus et is qui simili nomine a 
latur: On appelle gentil es ceux qui descendent d’un 
même race et ceux qui sont appelés du même nom. Ul 
D. 50.16.195.4.s Item appellatur familia plurium p 
sonatum, quae, ab ejusdem ultimi genitoris sanguim 
profiscisountur (sicuti dicimus familiam Juliam), 
si a fonte quodam mémoriae; De même on appelle fat 
le groupe de ceux qui sont nés d’un ancêtre commun 
ainsi nous appelons la famille Julia, parce qu’il 
de mémoire que ces personnes proviennent d’une certai-
ne origine. On remarquera dans ce dernier texte la 
confusion fréquente chez les auteurs qui leur fait 
employer le mot de familia pour désigner la gens. 
L’inverse ne se produit jamais. 

Traits carac-
téristiques 
de la gens 
au point de 
vue juridi-
que. 
1.) identité 
du nom. 

On peut donc relever les traits caractérisé 
ques de la gens pour les jurisconsultes: c’est 1°) 
l’identité de nom, le nomen gentilicium figure pou 
tous les membres de cette gens à coté des autres n 
On sait que la règle générale, chez les Romains es 
que chaque citoyen porte trois noms. Le premier est 
le praenomen, le nom de l’individu; le deuxième es 
nomen, qui désigne la gens; et le troisième le cogu 
men, qui désigne la famille. Exemple: Marcus Tuïli 
Cicéron: Marcus fait partie de la gens Tullia et de 
la famille Cicéron. 

2) Sacra gen-
tilicia. 

2“) Les gentiles ont des sacra en commun; cha-
que gens a un culte gentilis, distinct du culte de 
chaque famille de la gens, ce sont les sacra gentil 
cia. 

3) Origine 
commune. 

3°) Ils prétendent avoir une origine commun 
Cette prétention est basés sur ces deux indices du 
nom et des sacra et sur une possession d’état immér-
riale. 

Comme on le voit, par les définitions que ni 
ont laissées les jurisconsultes, cette origine comme 
est la prétention principale: les gentiles prétende 
être unis parce qu’ils auraient eu un ancêtre comme 
et cet ancêtre, à supposer qu’il soit éternel, les 
aurait tous eus sous sa puissance, parce qu’ils de 
cendent de lui et parce que le lien de puissance que 
les unirait n’aurait pas été rompu par un évènement 
ultérieur. Bien entendu, cette prétention ne peut 
être appuyée sur une preuve certaine de la filiation 
elle est seulement appuyée sur des indices: le nom 
les sacra et. la possession d’état, car si la filiat 
était prouvée de façon certaine, il y aurait entre 
eux non pas un lien de gentilité, mais un lien d'a-
gnation. 



23 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 23 

Les familles romaines nobles sont parmi celles 
qui conservent le plus longtemps le souvenir de leurs 
ancêtres et de leurs traditions familiales. Héamoins, 
les liens gentilices remontent à une si haute antiqui-
té que tout titre régulier est impossible. La possibi-
lité de faire la preuve de l’origine pour ces temps 
légendaires est remplacée par le souvenir commun, par 
la tradition, par des légendes, qui sont bien entendu 
en l’honneur de la gens et ces légendes sont tout au 
moins une preuve de la très haute antiquité de la fa-
mille. 

gentiles 
doivent des-
cendre d’in-
ingénus 

La pureté d’origine de la gens est maintenue par 
les deux exigences mentionnées par Cicéron: les genti-
les doivent descendre d’ingénus, par conséquent une 
origine servile, à quelque degré que ce soit, empêche 
que l’on fasse partie d’une gens. Cette exigence a 
un grand intérêt pratique, car elle permet d’écarter 
des liens de gentilité, au sens actif du mot, les 
clients qui sont pour la plupart, d’anciens esclaves 
affranchis. Ils ne sont pas membres de la gens, ni 
eux, ni leurs descendants et il fallait les écarter, 
car l’affranchi, d’habitude, prend le nom gentilis du 
patron qui l'affranchit. 

l’avoir 
subi de 

capitis demi-
nutio. 

En outre, il faut qu’aucun des descendants 
n’ait subi de capitis deminutio. En effet, pour conti-
nuer à faire partie de la gens, il ne faut pas être 
sorti de sa famille originaire, soit par adoption, 
soit par adrogation ( car on serait ainsi entré dans 
une autre famille), soit par émancipation. Ces actes 
juridiques rompent les liens de gentilité, parce qu’ils 
rompent les liens de puissance avec leur propre famil-
le. 

Effets res-
teints de la 
gentilité en 
droit civil: 
Droits de suc-
cession et 
Droits de tu-
telle. 

Ces liens de gentilite produisent des effets très 
restreints dans le droit civil, ceux que nous connais-
sons se réduisent à deux chefs: ils donnent des droits 
de succession et des droits de tutelle. 

Si le membre d’une gens meurt, sans laisser 
d’agnats et sans avoir fait de testament, sa succes-
sion est déférée aux gentiles. C’est ce que nous di-
sent les XII Tables, dans la règle des successions ci-
viles: Si ab intestato moritur, cui suua heres neo 
escit, agnatus proximus familiam habeto; si agnatus nec 
escit, gentiles farailiam habento. Si quelqu’un meurt 
sans avoir fait de testament et n’a pas d’héritier 
sien, l’agnat le plus proche aura la familia (c’est-à-
dire le patrimoine); s'il n’y a pas d’agnat, les genti-
les auront la familia. 

De même, si un membre d’une gens meurt, laissant 
des descendants mineurs, s’il n'a pas fait de testament 
et s'il n’y a pas d’agnat, la tutelle du mineur appar-tient aux gentiles . 



24 La gens. 24 

On voit ici le double aspect d’un même droit, 
semblable au droit des agnats, à un degré inférieur 
ils ont la tutelle parce qu’ils ont le droit de suc 
cession sur les mineurs. 

Sur cette succession des gentiles, nous ne som-
mes renseignés que sur le principe; nous ne savons 
pas comment elle était recueillie par la gens, nota 
ment si elle était partagée entre tous les gentiles 
et si elle était partagée. Pourquoi ne le savons-nous 
pas ? Parce que, à l’époque des jurisconsultes clas-
siques, de qui nous tenons notre connaissance des ré-
gles du droit, l’organisation gentilice est complè-
tement en désuétude; la succession gentilis n’exist 
plus; les auteurs ne s’en occupent plus. Ulpien (Re-
lae 26) , après nous avoir donné la règle des XII Ta 
blés, ajouter Nunc nec gentilicia jura in usu sunt: 
Actuellement les droits gentilices ne sont plus en 
usage. 

L’organisation 
gentilice est 
restée en de-
hors du droit 
civil. 

Et nous pouvons ajouter une autre remarque: 
c’est que l’organisation gentilice est toujours res 
en dehors du droit civil. Les coutumes gentilices s 
antérieures au droit de la cité et, par suite,, n’ont 
jamais figuré dans le droit civil. Ce n’est donc p 
chez les jurisconsultes classiques que l’on peut 
trouver des renseignements sur les gentes; ils igno 
la gens comme ils ignorent le droit gentilice. 

Mais, c’est dans les moeurs des Romains, dans 
les conventions sociales que nous pourrons retrouver 
quelques traces de l’importance de la gens. Une études 
étendue sur tout ce que l’on peut connaître en droit 
classique, sous la République, se trouve dans Mommse 
Droit Public, Tome VI, 1, p. 48. C’est le 6ème vo-
lume du Manuel des Antiquités romaines, de Mommsen 
Marquardt. 

Dans les temps 
historiques 
de la Répu-
blique la 
gens a une 
grande impor-
tance sociale. 

Dans les temps historiques de la République, 
c’est-à-dire à partir de la fin du III° siècle de Re 
fondée, jusqu’à l’Empire, la gens a encore une grandei 
importance sociale. Nous savons tout d’abord que ses 
les les familles patriciennes avaient le droit vérité 
ble de former des gentes. Les patriciens sont les 
descendants des plus anciens citoyens romains, ces 
fondateurs de la cité. Les plébéiens sont des citoye-
plus nouveaux qui, avant la République, n’avaient pa 
de droit de cité et qui ne peuvent pas former de gen 
Cicéron nous dit (de Oratore, 1, 39,176): Là où le pa-
tricien hérite genté, d’après les droits de la gens 
plébéien hérite stirpe, d’après sa race. 

Tite Live, 10,8,9, met dans la bouche d’un plé 
béien cette critique contre l’orgueil des patriciene 
Semper ista audita sunt: penes vos auspicia esse, vo 
solos gentem habere : 



(2) 25 DROIT ROMAIN APPROFONDI ( Doctorat). 25 

On entend toujours ces mêmes choses dans votre bouche : 
vous êtes seuls à être maîtres des suspices, vous ê-
tes seuls à avoir une gens. 

Les plébéiens. 

Sous la République, les plébéiens conquièrent 
le droit de cité. On leur donne d’abord le jus suffra-
gii, le droit d’élire les magistrats et de voter les 
lois. On leur donne ensuite le jus honorum , le droit 
d’être magistrat, et ainsi se forment des familles 
plébéiennes qui deviennent riches et puissantes. Elles 
forment une nouvelle noblesse, la nobilitas, à coté 
du patriciat, et les nobles usurpent, à la fin de la 
République, le privilège du patriciat. Par une usur-
pation acceptée, ils forment des gentes plébéiennes. 

Mais cette importance sociale, qui renforce 
l’influence des membres des gentes et leur donne un 
plus grand pouvoir dans l’Etat par suite de la solida-
rité familiale que ce lien établit entre les familles, 
ne correspond plus à une importance politique de la 
gens en soi. En tant qu'organisme distinct, la gens 
n’est pas connue en face de la cité, la gens n’existe 
pas dans le droit, elle n’a plus d’unité politique, 
car elle n’a plus de chef. En face de la cité, des 
pouvoirs publics, subsistent seules les familles stric-
to sensu. Les historiens ont perdu jusqu’au souvenir 
d’une organisation dé ce genre et n’ont pas l’idée 
qu’elle ait pu exister. 

La gens a eu 
une importance 
politique. 

Cependant il existe des traces qui prouvent 
jusqu’à l’évidence que cette importance politique a 
existé; malgré la rareté et la faiblesse de ces traces 
c’est ce que l’on doit en conclure. 

Il y a d’abord des souvenirs légendaires. Une 
tradition persistante marque que, après la chûte d’Albe 
les gentes albaines ont été admises à la cité romaine 

Agrégation 
des gentes 
albaines à la 
ville de Rome. 

par gentes, et non pas par familles. Tite-Live 
1,30, nous donne le nom de six gentes albaines qui 
prétendaient avoir une origine troyenne, ce sont les 
Cloelii,les Curatii, les Giganii, les Julii, les Quinti-
lii et les Servitii. 

La plus célèbre de ces gentes est la gens 
Julia; l’auteur commun serait un compagnon d’Enée, 
Jules, qui après la chûte de Troie aurait quitté avec 
lui la ville de Troiepour, venir en Italie et fonder 
la ville d’Albe. 

A l’époque d’Auguste, il y a encore cinquante 
gentes qui se prétendent d’origine troyenne. • 

Une autre tradition du même genre nous est rap-
portée, à propos de la réunion, à l’époque des Tar-
quiins, de la cité du Palatin, la Roma quadrata de Ro-
mulus, avec la cité du Quirinal. 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



26 La gens. 

Réunion de la 
Rome de Romu-
lus avec la ci-
té du Quiri-
nal par agréga-
tion de Gentes. 

Cette réunion a fondé la Rome de l’histoire et so 
ceinte est encore reconnaissable sur le sol romain 
c’est l’enceinte dite de Servius Tullius. Cette reu-
nion de cités se fait encore ici par agrégation de 
gentes. Cette agrégation a laissé un souvenir assez 
précis et assez important pour servir de base à 
division du populus romanus, du peuple des patrie 
Le Sénat depuis cette réunion , est divisé, en gentes 
majores et en gentes minores. Les gentes majores 
celles du peuple du Palatin, les gentes minores c 
les du peuple du Quirinal. 

Agrégation de 
la gens Claudia. 

Une autre tradition, qui nous donne une id 
de l’importance primitive des gentes et des circo 
tances de leur agrégation à la ville de Rome, c’est 
l’agrégation de la gens Claudia, qui nous est race-
tée d'une façon concordante par divers historiens 
Tite Live, 2,16,4; 4,3,14 ; 10,86; Tacite, Annale 
9, 11, 24; 11,25; Aulu Gelle, 13,23: Denys d’Hali 
nasse, 5,40,3. La gens Claudia est une gens d’origi-
ne sabine, qui habitait primitivement la ville de 
gille. Après quelques difficultés entre elle, et s 
ville natale, la gens décide de l’abandonner et, 
conduite par son chef Appius Claudius, ou Attius 
sus, elle vient à Rome et demande à être reçue da 
la cité. Cette gens comportait quelques milliers 
personnes, quelques centaines de Claudii et quelque 
milliers de clients. On accepte cette réunion et 
lui confère le droit de cité, et en même temps on 
lui donne un territoire , au delà de l’Anio, qui 
ta plus tard le nom de Tribus Claudia. On lui ac 
de en même temps un lieu de sépulture pour la gen 
auprès du Capitole. Ces évènements se passaient s 
ans après la chûte des rois, vers 250 de Rome fon 
par conséquent dans la période encore légendaire. 

Cette légende, d’après laquelle une gens a 
vant à Rome reçoit un territoire sur lequel elle 
habiter, est renforcée par des indices de même ne 
re que nous fournit le nom de ces tribus. On sait 
primitivement le sol de Rome et du Latium apparte 
à Rome était territorialement divisé en tribus. A 
283 de Rome fondée, il y avait quatre tribus urba 
et seize tribus rustiques. 

Tribus urbai-
nes. 

Les tribus urbaines divisent le sol de la 
le de Rome en quatre quartiers, ce sont les tribu 
Succusana ou Suburbana, les tribus Palatina, Esq 
na et Collina. Cette division est attribuée au ro 
Servius Tullius. 

Tribus rusti-
ques. 

A cote de ces quatre tribus urbaines, il y 
seize tribus rustiques, parmi lesquelles dix port 
des noms de gentes connues ce sont les tribus Ae 
Claudia, Cornelia, Fabia, Horatia, Menenia, Papi 



27 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat.) 27 

Romulia, Sergia et Voturia. 
Les six autres portent des noms qui n’existent 

plus dans l'armorial des noms de la République, mais 
qui ont le même caractère de nous de famille, ce sont 
donc très probablement des noms de gentes disparues: 
Camilia, Galeria, Lemonia, Pollia, Pupinia et Volti-
nia. 

En l’année 283, les tribus sont au nombre de 
vingt et une à la suite de la fondation d’une nouvel-
le tribu, la tribu Clustumina. 

Les agri limi-
ti 

De 283 à 513, au fur et à mesure que le sol de 
Rome grandit par des conquêtes nouvelles, de nouvel-
les tribus sont formées pour l’organisation du terri-
toire nouvellement conquis. Les nouvelles tribus ne 
portent plus de noms de gentes, mais des noms d’origi-
nes variées. Ces noms des premières tribus, joints à 
cette constatation que la création d’une tribu coïnci-
de avec la division du sol en agri limitati, en champs 
arpentés et avec l’établissement sur 10 champ de la 
propriété privée, ont formé la base de l’hypothèse sou-
tenue par Mommsen, dans son droit public, Tome VI,I, p. 
23 et ss. et p. 181. Cette hypothèse n’est plus actuel-
lement universellement acceptée, mais elle garde en-
core sa valeur scientifique. 

Hypothèse de 
Mommsen sur 
l'origine de 
propriété 

privée. 

D’après elle, la propriété privée des familles 
a été établie à Rome par le partage par l’Etat de 
territoires appartenant aux gentes, du territoire sur 
lequel vivaient les gentes, territoires qui étaient 
la propriété collective de la gens. Les détails de 
cette démonstration sont indiqués par le travail de 
Mommsen. Contentons-nous d’indiquer ici l’hypothèse, 
car elle fait mieux comprendee le caractère primitif 
de la gens qui est une nation sur son territoire. 

Legende des 
Fabii. 

Une autre légende, qui permet d'entrevoir l'or-
gapisation et la puissance primitive de la gens, c’est 
la légende des Fabii. Elle nous est racontée par Tite 
Live, 2,48 et Denys d’Halicamasse, 9,23,1. 

Sous la République, vers l’an 277 de Rome fon-
dée, la gens Fabia prend à sa charge une guerre de la 
Cité romaine contre une ville voisine , la ville des 
Veiens. En ce temps, l’Etat était en difficulté par 
suite de troubles sociaux, sa puissance était temporai-
rement affaiblie et les consuls sont empêchés de réu-
nir l’armée. Veies, ville voisine de Rome, et en 
guerre continuelle avec elle, s’efforce de profiter 
de cet affaiblissement. La gens Fabia décide de 
prendre à sa charge la guerre nécessaire contre la 
ville qui vient d’attaquer Rome. Commandés par son 
chef Kaeso Fabius, 306 Fabii et 4 à 5.000 de leurs 
clients s'organisent en armée et, après quelques suc-
cès la gens est détruite dans une ambuscade où elle 



28 La gens. 28 

périt toute entière. C’est le désastre de Creméré. 
La légende veut qu’il ne soit resté à Rome qu’un seul 
enfant en bas-êge, et c’est cet enfant qui serait l’au 
teur de la gens Fabia de la République. 

Sous la République , bien entendu, dans les 
temps historiques,il n’y a plus de trace de l’organi-
sation militaire , de la gens, mais il reste un souve-
nir de cette organisation militaire dans l’usage qui 
veut que les gentiles soient enrôlés ensemble et com-
battent dans les memes manipules. 

Bien entendu, ces légendes que nous venons de 
rapporter ne sont que des simples légendes, sans gran-
de valeur historique, mais elles montrent que le sou-
venir n’est pas entièrement disparu de l’organisation 
primitive. 

Les sacra 
gentilicia. 

De cette organisation primitive, on peut encore 
relever quelques traces dans les temps historiques. 
Les liens les plus forts qui conservent le mieux le 
souvenir de l’unité primitive de la gens, ce sont les 
sacra gentilicia, c’est le culte commun de la gens. 
Les historiens romains citent assez souvent les sa-
cra gentilicia. Nous les trouvons notamment indiqués 
dans Tite Live 5,52,5, dans Pline, Panégyrique de 
Trajan, 35, dans Denys d’Halicamasse , (2,65) ; Cicéront 
à plusieurs reprises en parle. Festus nous dit : Publi-
ca sacra quae pro populo fiebant, privata quae pro sin-
gulis hominibus, familii gentibus fiunt. Les sacra 
publica sont ceux qui sont faits aux frais publics, 
pour le peuple, mais les privata sont faits pour les 
hommes en particulier , pour les familles et pour les 
gentes. 

Au début ils 
se distinguent 
des sacra pro 
familia. 

Au début, les sacra gentilicia sont nettement 
distingués des sacra pro familia, comme la gens n’a 
plus de chef, chaque gens nomme un flamine, un prêtre, 
parmi ses membres. Elle n’a plus non plus de territoi-
re, aussi son culte se concentre aut our des tombeaux 
de la gens. En fait, ce sont seulement les gentes pa-
triciennes qui ont des tombeaux communs à toute la 
gens, car ce sont elles seules qui véritablement des-
cendent des anciennes gentes. Il y a aussi des cha-
pelles qui sont destinées à ce culte gentilice. 

Ces sacra s’adressent aux morts de la gens, et 
ce sont des cultes rendus au héros éponyme, à l’ancê-
tre fabuleux considéré comme l’ancêtre commun et de-
venu sa divinité tutélaire. Quelque fois, cette divini-
té tutélaire de la gens a été assimilée à l’un des 
grands dieux de la cité, à la suite de circonstances 
mal connues : les Nautii ont pour divinité tutélaire 
Minerve; la gens Julia, Apollon; la gens Auratia, le 
soleil; et la gens Horatia, Junon, et Janus. 



29 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 29 

A ces dieux, gui sont des dieux de la cité est 
dû un oulte public, mais, par suite de la confusion 
qui est faite, ce culte public est attribué à ces fa-
milles. Festus nous dit : Popularia sacra sunt ut La-
beo ait, quae omnes cives faciunt nec certis familiis 
attribuuntur : Les sacra popularia sont, comme le dit 
Labéon, ceux qui sont célébrés par tous les citoyens 
et qui ne sont pas attribués à certaines familles. 
Plus tard, quand les gentes patriciennes diminuent, . 
que les plébéiens , au contraire, forment par usurpa-
tion des gentes, une confusion s’établit entre les 
cultes familiaux et les cultes gentilices. 

Usages genti-
ses. 

conciones 
les décréta 
atis. 

Dans un autre sens, nous trouvons à plusieurs 
reprises, chez les historiens, mention d’usages genti-
lices . Les historiens nous indiquent que certaines 
gentes ont des coutumes qui leur sont spéciales. Par 
exemple la gens Cornelia a l’habitude d’enterrer ses 
morts au lieu de les brûler. Il est aussi question des 
résolutions qui sont prises par la gens. Les gentes 
tiennent des assemblées communes, des conciones, et 
elles rendent des décrets, décréta gentis. Elles in-
fligent des censures à leurs membres, des nota genti-
licia (Voir par exemple Suétone, Tibère, Cicéron, Phi-
lippiques 1,13,32, Tite Live, 6,20,14; Plutarque, Ques-
tions romaines, 91, Aulu Celle, 9,2,11; Denys d’Hali-
carnasse, 9,22, Cicéron , Philippiques, 1,13,32: 
Propter hujus (Marci Manlii Torquati) scelus, de-
creto gentis Manliae neminen patricium Marcum voca-
ri licet : A cause du crime de l’un des membres (Mar-
cus Manlius Torquatus), par un décret de la gens Manlia 
aucun d’eux ne doit plus s’appeler Marcus. 

sous la Répu-
blique la gens 
a plus de 
chef. 

Seulement quand, sous la République, la gens 
est privée de chef, il ne peut y avoir suivant les 
conceptions romaines, d’assemblées régulières, de dé-
cisions obligatoires pour les membres de la gens. Ce 
chef a disparu depuis longtemps. Quelques textes par-
lent encore du princeps gentis. C’est ce que nous dit 
Suétone pour Appius Claudius. Cicéron, ad familiares 
nous dit : Gens Papiria, gens minorum gentium quorum 
princeps Lucius Papirius Mugilannus : la gens Papiria, 
qui compte parmi les gentesminores dont le chef était 
Lucius Papirius Migilanus, et il indique ensuite l’an-
née de son consulat et de sa censure. 

Festus, de Verborum significatione, au mot fa-
milia, nous dit : Familia antea in liberis hominibus 
dicebatur quorum dux et princeps generis vocabatur pa-
ter et mater familiae. Unde familia nobilium Pompilio-
rum Valeriorum et Corneliorum : Le mot de familia 
était donné autrefois chez les hommes libres dont le 
Chef et le conducteur de la gens était appelé père 
et mère de famille d’où les familles des nobles Pompi-



30 La gens. 30 

lii, des Valerii et des Cornelii.. 
Mais, dans ces textes on ne sai.t pas clairement 

si celui qui est ainsi appelé dux ou princeps désigne 
réellement le chef ou ne serait pas plutôt l’ancêtre, 
l’auteur commun. Nous verrons que les quelques traces 
de coutumes gentilices que nous relèverons paraissent 
provenir non pas d’un groupe avec un chef ayant la 
juridiction sur le groupe, mais d’un groupe soumis à 
la surveillance et au contrôle du groupe lui-même, 
donc des pères de famille, constitués en espèce de tri 
bunal. Mais ces groupes nous apparaissent comme très 
solidaires encore entre eux et le chef unique paraît 
avoir déjà disparu. Peut-être que déjà au moment où 
la cité quiritaire a été fondée, le groupe gentilice 
avait commencé sa désagrégation. 

§ 2 - L’hypothèse gentilice. 

On le voit, les souvenirs de la gens conservés 
dans le droit ou dans l'histoire de l’époque républi-
caine ne sont ni très nombreux ni très capitaux. La 
gens a encore une grande valeur sociale, mais elle 
n’a plus de valeur politique. Ceux qui en restent ne 
sont plus que les débris d’une grande institution qui 
se survit à elle-même. Cette situation est très ana-
logue à celle de notre noblesse au cours du XIX° siècle 

Méthode rétros-
pective. 

Est-il possible, par hypothèse, de lui restituer 
son importance primitive, en essayant de la replacer 
dans son milieu ? Peut-on reconstituer ses traits ori-
ginaires de l’époque où elle était une institution en 
plein fonctionnement ? C’est ce qu’ont essayé de nom-
breux historiens modernes. Cette reconstitution ne 
peut être faite que par voie d’hypothèse, car on es-
saie d’atteindre un temps, une organisation, un fait 
social si lointain qu’aucun document ne nous en est 
directement parvenu. Il faut donc essayer de  retrouver 
cette institution dans les institutions de l’époque 
postérieure qui, elles, nous sont connues. Bonfante 
appelle cette méthode de reconstitution la méthode ré-
trospective, qui décrit des évènements du passé en 
partant du présent. C’est la méthode des sciences natu-
relles, notamment la méthode des sciences paléontolo 
giques qui ressuscitent les animaux préhistoriques 
par l’étude de leur squelette, des quelques os qui 
nous sont parvenus. On connaît la boutade de Cuvier, 
qui est l’un des créateurs de cette science paléon-
tologique et qui disait ;”Donnez-moi un os d’un ani-

mal et je le reconstituerai tout entier". 



31 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 31 

Emploi du droit 
comparé. 

Cette étude déborde le droit romain et elle 
s’appuie sur le droit comparé, et c’est spécialement 
par l’étude de la Grèce et de ses institutions primi-
tives que les historiens ont commencé la reconstitu-
tion. Ils citent, en particulier Aristote Politique 
1,4,12) qui est la plus lointaine de ces auteurs de 
reconstitutions. Le droit hindou, le droit germanique 
ou le droit celtique fournissent aussi de précieuses 
données. 

Un des tout premiers historiens modernes est 
Gian Baptista Vico la Scienza nuova, édition de 1744, 
et édition nouvelle, Bari, I9II-I9I3. Fustel de Cou-
langes (La Cité antique 1879) est l’historien moderne 
d’où dérivent les nouveaux historiens qui ont attiré 
l’attention sur l’importance primitive de la gens : Sum-
mermaine : l’ancien droit et les coutumes primitives 
traduction Courcelles Seneuilles, 1884. 

L’Ecole ita-
lienne. 

En ce qui concerne spécialement le droit romain, 
c’est surtout l’école italienne qui a développé ces 
idées : de Ruggiero : le Gente in Roma avanti la for-
mazione del comune, Naples 1872, Scialoja, Bullettino 
del istituto del diritto romano, 3,167, et Surtout 
Bonfante, Histoire du droit romain, traduction Jean 
Carrère, 1928, Scritti giuridloi, Tome I, p. I et ss.: 
La Gens et la familia, p. 18: Teorie vecchie e nuove 
sulle formazioni sociali primitiv, Tome II, P.I et ss. 
Forme primitive d’évolution de la propriété romaine. 
C’est Bonfante qui a été celui qui a retracé avec le 
plus de détails et le plus de force les caractères 
primitifs de la gens. Ces idées sont encore soutenues 
par Perozzi : Istitutioni di diritto romano, I.p.205. 
Elles ont été reprises nouvellement par de Francisei : 
Storia del diritto romano, I,p,I06 et ss. 1925. Dans 
ce livre figure une abondante littérature sur le su-
jet. 

Ces théories sont généralement acceptées en 
France, elles sont notamment suivies par Declareuil: 
Rome et l’organisation du droit, aussi par Homo, avec 
quelques réticences : Italie primitive; ces deux livres 
sont publiés dans la bibliothèque de Synthèse histori-
que. On la trouve aussi dans les dernières histoires 
générales , par exemple E. Païs et Bayet : Histoire 
romaine. Tome 1,1926. 

La théorie 
gentilice n’a 
pas été accep-
tée par tous. 

Cette théorie gentilice n’est cependant pas 
acceptée par tous. Personne ne soutiendrait plus l’i-
dée de Niebuhr : Histoire romaine, 1,356, qui affir-
mait que la gens est une création artificielle du lé-
gislateur, ç’aurait été d’après lui le législateur 
de la cité qui avait réparti le peuple en trois tri-
bus chaque tribu contenant dix curies et chaque curie 
dix gentes. 



32 La gens. 

Cependant, sous une forme plus moderne, ces 
idées ont été reprises contre l’hypothèse gentilioe 
par Meyer : Geschiohte des Alterthus, 2ème éd. Tome 
p. 48 et ss. : De Sanctis Storia dei Romani, I, p. 22 
et ss. Arangio-Ruiz : Les Genti et la Citta, 1914. C 
sont les livres essentiels sur cette question, en réa-
lité la littérature est beaucoup plus abondante. 

Point de dé-
part de l’hypo-
thèse gentili-
ce. 

Le point de départ de l’hypothèse gentilice 
c’est la constatation que les règles constitutives de 
la famille dans l’organisation dite patriarcale ne 
sont pas les règles naturelles et simples du lien du 
sang. La base de la famille, ce ne sont pas ces liens 
physiques provenant de la naissance et qui groupent 
autour de l'affection naturelle du géniteur ceux qu' 
a engendrés. 

La base de la 
famille patriar-
cale est l’au-
torité du pater. 

La base de la famille patriarcale est plus ar 
tificielle : c’est l’autorité du pater qui permet à 
la fois que fassent partie du groupe des étrangers, 
du moment qu’ils sont venus se soumettre à cette au-
torité, mais qui défend qu’un membre du groupe puis-
se faire partie en même temps d'un autre groupe. Les 
liens de la famille patriarcale sont des liens exclu-
sifs qui n’accordent aucun droit, aucune parenté aux 
familles maternelles. Et, en ce sens la famille est 
constituée sur les mêmes bases que l’Etat. Elle est 
constituée par les liens d’autorité qui unissent le 
chef à ses sujets, les deux groupes ont la même struc-
ture. Pourquoi ? Parce que ces groupes ont été créés 
pour remplir la même fonction. Les agglomérations qui 
sent ainsi faites sont des agglomérations pour l'or-
dre et pour la défense. La famille, d’après sa struc-
ture, n’est ni plus ni moins que l’Etat un groupe au-
tonome, et souverain constitué par ses membres pour 
sauvegarder leur indépendance à l’égard des groupes 
de même nature. Bonfante a mis particulièrement bien 
en relief ce caractère politique, ce caractère d’inté-
rêt public de la famille. 

Mais si c’est, par sa structure même, la fonc-
tion pour laquelle la famille aurait été créée, on a 
fait remarquer que cette famille, du moins celle que 
nous connaissons, n’est pas bien adaptée à ce rôle de 
protection; elle est trop faible, sa durée est trop 
incertaine, puisqu’elle dépend de la vie du chef. 

C’est alors une deuxième constatation : au-des-
sus de la famille il y a un groupe plus étendu, qui 
s’appelle la gens, dont nous savons peu de choses, 
mais dont nous savons assez cependant pour voir que 
sa structure est la même que la structure de la fa-
mille. Comme dans la famille, le lien qui forme l’un 
té du groupe, c’est le lien d’autorité, ce lien d’au-
torité est supposé à l’époque historique. 



(2) 33 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 33 

ce serait le lien qui unirait avec l’auteur commun, 
s’il était encore vivant, tous ses descendants. Mais 
cette autorité supposée reste le principe de l’union 
et produit les mêmes conséquences que dans la famille. 

Recrutement 
de la gens. 

C'est par la naissance que se recrutent princi-
palement les membres de la gens, mais il est possible 
artificiellement de créer ce lien par cooptation, 
par vote de la gens ou par entrée dans une famille 
faisant partie de la gens, par adrogation ou par 
adoption. 

Ce lien est aussi exclusif que celui de la fa-
mille. Il est impossible de faire partie de plusieurs 
gentes à la fois. Un autre trait de ce caractère ex-
clusif, c’est la coutume des membres de la gens de ne 
se marier qu 'entre aux. Cette coutume semble encore 
exister en 478 de Rome fondée, puisque nous apprenons, 
à cette époque qu'il faut un privilège spécial de 
l’Etat pour permettre aux affranchis d’une gens de 
se marier en dehors de la gens. C'est la "gentis 
enuptio”» 

La gens, comme 
la famille 
est un organe 
de défense. 

Ainsi la gens est une agglomération de familles 
unies suivant les principes mêmes de la famille, par-
ce qu’elles sont de même origine, ou du moins parce 
qu’elles pensent, parce qu’elles prétendent être de 
même origine. Comme la famille, elle est fromée au-
tour du principe formel d’autorité et comme la famil-
le elle a donc pu être, dans sa forme primitive, un 
organe de défense et d’ordre. Seulement, elle est 
beaucoup mieux adaptée, primitivement à cette fonc-
tion, car il n ’y a pas de dissolution périodique du 
groupe. 

C’est de ces deux constatations que naît l’hy-
pothèse gentilice, d'après laquelle Ç’aurait été la 
gens, et non pas la famille qui était à l’origine, 
cet organisme politique et souverain, cette agréga-
tion naturelle et territoriale des familles organisées 
en nation, qui assurait l’ordre et la défense du 
groupe. 

Sens du mot 
gens. 

Ce sens de nation, le mot gens ou genus l'a 
toujours conservé en latin. Le mot gens désigne, en 
effet, dans la langue classique le peuple, la commu-
nauté polit ique et il s’emploie même à la place de 
civitas, lorsqu’il s'agit d’agglomérations politiques 
de caractère primitif et d’un type quelque peu diver-
gent de la civitas romaine. Cicéron appelle continuel-
lement les peuplades Gauloises civitates ou gentes, 
il parle de la civitas ou gens Aeduorum, de la civitas 
ou gens Suevorum, et il y en a beaucoup d’autres exem-
ples. 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



34 La gens. 34 

La gens est 
antérieure à 
la cité. 

Remplissant la même fonction, organisme de même 
nature, l’organisation familiale et gentilice à précé-
dé la cité et les organisations de l’Etat. On a fait 
remarquer, à l'appui de cette dernière hypothèse qu’au-
cune légende, qu'aucun chroniqueur ou historien n’ont 
jamais songé à attribuer à un héros de la civitas la 
fondation de la ville. Et pourtant l'une des préoccu-
pations les plus constantes des légendes et des his-
toriens est de désigner les fondateurs; fondateurs de 
la cité, fondateurs des lois constitutionnelles, des 
lois religieuses et des lois civiles. Tous sont nommé-
ment désignes; on connaît, ou on imagine connaître 
leur histoire. Même les lois de la famille sont attri-
buées à un fondateur, à Romains. Or, jamais les lois 
de la gens n’ont été ainsi attribuées à un héros de la 
cité. 

Indépendance 
de la famille 
vis-à-vis de 
l’Etat. 

Mais un indice plus caractéristique encore est 
cette indépendance que conserve la famille vis-à-vis 
de l’Etat. On a remarqué le caractère souverain du 
pouvoir du chef de la famille; l'autorité de l'Etat 
s'arrête au seuil de la famille. Il semble que cette 
autorité se considère comme en face d'un pouvoir in-
dépendant, qu'elle n’a ni le droit, ni même l’idée 
de contrôler, encor® moins de diriger. Sans doute 
l'Etat, comme nous le verrons, a lutté contre la gens, 
mais dans le but non pas de la soumettre, mais de la 
détruire, comme on détruit une puissance ennemie et in 
dépendante dont on veut prendre la place. 

Il semble donc, et c'est là l'hypothèse complète, 
qu'à l’époque de la fondation de Rome, avant cette fon-
dation, et aussi pendant longtemps encore après cette 
réunion sur les collines du Tibre proches de Rome, les 
familles italiques, les Ombro-sabelliens qui arrivent 
par immigrations successives sur le sol du Latium, 
étaient groupées en gentes. Ces groupes de famille se 
considèrent comme de même race, comme descendant d’un 
auteur commun, d'un héros éponyme. 

Est-ce que cotte prétention est fondée ? Sont-ce 
réellement des familles de même sang, ou bien des ag-
glomérations plus artificielles de famille que la vie 
en commun, les dangers éprouvés ensemble ont soudées ? 
Bonfante y voit plutôt un groupe de familles de même 
race, au contraire de Francisci serait disposé à y 
trouver un groupe uni par la vie commune et par le 
voisinage. 

Entre ces deux tendances il est difficile, et 
probablement faux de choisir d’une façon absolue. Ce 
que nous pouvons dire, c'est que les Romains croyaient 
à cette origine commune et que c'est cette croyance que 
soudait leur unité. 

Contre cette conception traditionnelle, nous n'a 



35 Droit, Romain. Approfondi (Doctorat) 35 

caractère po-
litique de 
La gens. 

vons pas de bonnes raisons, au fond, de nous inscrire 
en faux. Mais ce que tous les historiens modernes font 
ressortir, c’est le caractère politique de ce grou-
pement, son caractère de défense et de protection des 
membres du groupe. C’est un organisme complet, se suf-
fisant à lui-même et qui assure, par ses propres 
ressources, la vie de ses membres, leur protection. 
Il est indépendant, en droit et en fait du groupe voi-
sin, c’est-à-dire des autres gentes voisines. Il forme 
une nation au sens moderne du mot, avec ses chefs, 
avec ses coutumes , ses assemblées et son armée, et 
surtout son unité territoriale. Les terres que culti-
vent les membres des gentes, sur lesquelles ils vi-
vent, et dont ils vivent, les autres gentes en sont 
écartées. Le pagus, le canton, avec au centre le vil-
lage, vicus, qu’habitent les membres de la gens, voi-
là quelle est l’unité territoriale de cette petite 
nation. 

Le canton, u-
nité territo-
riale de la 
gens. 

Il faut remarquer ici le départ qu’il y a à faire 
entre l’hypothèse et le fait. Le fait est que la di-
vision en cantons, appelée pagi, avec un village on gé-
néral au centre, est une division qui est la plus an-
cienne du sol romain. L’hypothèse est que ce canton, 
était habité par une gens. Mommsen avait déjà remarqué 
que les gentiles devaient être avant tout des voisins, 
le lien de vicinitas, les vicini sont des membres de 
la même gens. 

Les clients. 
Ce caractère de nation est encore accentue par 

l‘institution qui lui est particulière, l’institution 
de la clientèle, dont nous avens dit que nous ne par-
lerons pas. Ces clients, ce sont les familles secon-
daires et subordonnées qui forment les sujets des fa-
milles gentilices, qui vivent sous leur protection, 
et aussi sur leurs terres, car ce qui est caractéris-
tique après l’affranchissement de la création du nou-
veau client, c’est la concession qui lui est faite par 
la famille patronne d’une précaire, c’est-à-dire d’un 
territoire, d’une terre sur laquelle la famille cliente 
doit vivre. 

Ces familles clientes sont beaucoup plus nom-
breuses dans les familles puissantes que les familles 
gentilices. Par exemple la gens Fabia comportait, au 
moment de sa destruction, 306 familles, plus 4 à 5.000 
clients. 

Rapports entre 
les gentes. 

Quand ces nations indépendantes, et d’abord en 
migration se furent fixées définitivement sur les ter-
ritoires où nous les connaissons, il y a eu entre elles 
des rapports forcés, d’abord des rapports de guerre, 
puis des relations de voisinage et des échanges entre 
elles, et elles ont senti la nécessité de se réunir 
en groupe plus vaste, soit que la vie ait créé des iné-



36 La gens. 36 

galités entre les gentes et que les gentes plus faibles 
aient senti la nécessité de s’unir contre les plus 
puissantes, soit surtout qu’elles aient été poussées à 
l’union par la menace extérieure. Les Romains luttent 
continuellement contre des peuples voisins de même ra-
ce, contre les Sabins et les Volsques, et ils sont en-
core plus soumis à la menace des Etrusques, peuple 
d’une autre race et d’une autre civilisation, qui ha-
bite très près d'eux, puisqu’ils sont de l’autre coté 
du Tibre. Les Etrusques, dans ces temps primitifs, 
forment un grand peuple qui entoure le Latium et qui 
en sont voisins et ennemis. 

Les gentes voisines se fédèrent, sacrifient une 
partie de leur indépendance, par un traité, un foedus. 
Elles créent un organisme central, sur le modèle 
d’ailleurs de l’autorité déjà existante dans la gens 
et c ’est la civitas qui est fondée. 

§ 2 - Critique de l’hypothèse gentilice; 

la décadence des gentes. 

Nous venons de voir en quoi consiste l'hypothèse 
gentilice. Elle consiste à imaginer, en partant de la 
structure propre de la famille et des vestiges relevés 
de la structure primitive de la gens, que les peuples 
indo-européens, et particulièrement les Romains, é-
taient organisés politiquement au débit de leur histoi-
re en familles et en groupes de familles. 

Ces familles formaient des nations - si l’on peut 
employer ce nom qui est trop fort ici - indépendantes 
les unes des autres et cette organisation serait an-
térieure à l’organisation de la cité. 

Caractère abs-
trait de l'hy-
pothèse gen-
tilice. 

Cette conception a été vigoureusement combattue 
par Arangio Ruiz (Le genti et la citta, 1914). Ce 
qu’Arangio Ruiz a montré avec le plus de for ce, c’est 
le caractère abstrait de cette hypothèse. C'est une 
hypothèse de juriste, et même de professeur, plutôt 
que d'historien . Elle a une valeur explicative, une 
valeur en quelque sorte pédagogique: elle permet d’ex-
pliquer des phénomènes fondamentaux dans les institu-
tions familiales, mais au point de vue historique, 
elle reste assez arbitraire, car il est impossible de 
prouver qu’elle correspond à une réalité de l'histoi-
re, que réellement les choses se sont passées ainsi. 

En effet, pour atteindre une époque aussi préhis-
torique, nous n’avons aucun témoignage direct. Seule 
l 'archéologie, le résultat des fouilles du Latium pour 
rait nous donner quelques lumières. Or, l'archéologie 
n'apporte aucun témoignage en faveur de l’hypothèse 
gentilice pure; elle paraît même apporter, sinon la 



37 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 37 

preuve contraire, du moins des lumières qui ne concor-
dent pas avec elle. 

Vous connaisses, au moins par l'image ou par les 
cartes, le sol qui va servir de théâtre aux débuts de 
l'histoire romaine. Rome se trouve dans le Latium, 
pays bas, assez marécageux et peu fertile, bordé au 
Nord par le Tibre, à l’Est par les monts Sabins, à 
l'Ouest par les montagnes des Eques et des Berniques, 
et au Sud par les Volsques, peuples italiotes, monta-
gnards qui descendent des Apennins. A l’Est, le Latium 
atteint la mer Tyrhénienne. Le centre du pays, l’endroit 
le plus accessible et le plus fertile, ce sont les 
monts Albains qui s’élèvent au milieu de la plaine. 

La légende et l’histoire sont d’accord pour faire 
des Romains une colonie d'Albains, venant d’Albe la 
Longue. Ce sont des colonies d’Albains qui, pour la 
plupart, sont venues d'installer sur les collines de 
Rome, au bord du Tibre. Ces collines, entourées de 
marécages, se présentent plutôt comme des postes de dé-
fense que comme des établissements de peuples agrico-
les et pastoraux. Ce sont des citadelles avancées des 
peuples du Latium, devant leur servir de protection 
contre les menaces des Etrusques voisins, car ils sont 
de l'autre côté du Tibre. 

Or, avant la date traditionnelle de la fondation 
de Rome (754 av. J.C.) par Romulus, ces collines sont 
déjà occupées par des villages. C’est ce qu’ont montré 
les découvertes archéologiques qu’ont produites les 
fouilles de l’ancien sol de Rome, notamment les fouil-
les de 1907. Ces villages remontent au moins au X° siè-
cle av. J.C. 

Incompatibili-
té de cette 
hypothèse avec 
la vie munici-
pale des vil-
lages existant 
sur les colli-
tes avant la 
fondation de 
la ville (le 
teptimontium). 

Nous trouvons d’abord deux villages installés 
sur le Palatin. Le sommet du Palatin forme deux crou-
pes distinctes, avant que la dépression centrale ait 
été comblée, à la fin de la République et au début de 
l’Empire, artificiellement pour y établir le palais 
des empereurs. Sur chacun des deux sommets se trouvait 
un village, le village du Germai et le village du Pa-
latual. 

Le Germal, c'est là qu’est venue s'établir la 
colonie albaine, dont l'habitation représente la Roma 
quadrata de Romulus. C’est un carré entouré d’un mur 
de pierres et d’argile, dont il reste quelques traces. 

Peu de temps après, d’autres villages se sont 
établis sur les collines voisines, le Fagutal sur la 
croupe occidentale et l’Esquilin. Puis, le village du 
Quirinal, le village du Cispius et de l’Oppius, et en-
fin le Querquetual. Il y avait au moins sept villages, 
tout autour de la vieille colonie du Germai, qui sont 
des populations latines, à l’exception du Quirinal d’o-
rigine sabine. 



38 La gens. 

Ce qui permet de déterminer leur topographie, 
c’est principalement leurs tombeaux. Les fouilles on 
fait découvrir les nécropoles de l'Esquilin, du Qui-
rinal et de Ta Voie sacrée. Ces nécropoles marquent 
les limites extérieures de ces villages, car c’est 
règle du vieux droit latin qu’on enterre les morts 
dehors de la ville, aux pertes de la ville. 

Un souvenir assez sûr est que ces sept Village 
ont formé entre eux une ligue, le Septimontium. Des 
institutions municipales de ces villages, nous ne s 
vous absolument rien. Tout ce qu’en disent les his-
toriens n’est que légendes, légendes qui sont la pro-
jection arbitraire des institutions postérieures de 
cité de Servius Tullius, qui est la première dont nous 
connaissons la constitution. 

Nous ne savons donc pas comment ils étaient or-
ganisés, mais rien ne nous permet de dire que ces vi-
lages étaient chacun l’habitation d’une gens partie 
lière, de ces habitations, établies suivant le type 
présumé, dans un pagus, dans un canton, où sont les 
terres arables, au centre duquel serait le viens. 

Tout fait croire, au contraire, que ces village 
formaient déjà des groupes de familles, donc des grou-
pes de gentes. Il y a une organisation municipale, 
quelle qu’elle soit. Par conséquent le témoignage 
le plus ancien que l’archéologie nous permet d’at-
teindre n’apporte aucune preuve de la vérité de l’hy-
pothèse gentilice. Au contraire, il semble montrer 
qu’avant les institutions de la cité que nous connai 
sons, le type de l’organisation humaine des ancêtre 
des Romains était déjà une certaine vie municipale, 
groupant un nombre indéterminé de familles ou de gen-
tes. 

Ce qu ‘on peut 
retenir de 
l‘hypothèse 
gentilice. 
Existence de 
coutumes genti-
lices. 

Est-ce a dire que nous devons rejeter l‘hypo-
thèse gentilice et renoncer à nous en servir ? Cer-
tainement non, à condition de ne pas vouloir la pren-
dre dans sa rigueur, comme une réalité objective, et 
d’ailleurs incontrôlable. Elle rend compte de faits 
certains, elle explique et elle réunit des phénomène 
sociaux, qui d’ailleurs ne sont mis en doute par au-
cun des auteurs qui combattent l’hypothèse gentilice 
proprement dite. Quelle que soit l’organisation so-
ciale à laquelle étaient parvenus les Romains, avant 
la fondation de Rome, au moment de cette fondation 
même longtemps après, il n’est pas douteux que les 
familles étaient groupées en gentes, que la gens for-
mait un lien de solidarité très étroit entre ses mem-
bres et que si elles faisaient partie d‘un groupe 
plus large, en fait elles étaient, pour ce qui est 
leur organisation intérieure, indépendantes les uns 
des autres. Elles avaient une autonomie très réelle 



39 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 39 

si bien qu'on peut caractériser de façon assez exacte 
les cités qui les réunissent et leurs institutions 
comme des fédérations de gentes. 

Elles ont donc assez de cohésion et d’unité pour 
que nous paissions caractériser cette époque en l’ap-
pelant l'époque des gentes et les coutumes qui les 
régissent, coutumes gentilices. Ce sont les traces de 
ces coutumes dans les historiens et dans le droit que 
nous allons nous efforcer de relever au cours de cette 
année et d’expliquer à la lumière de l’hypothèse gen-
tilice. Et nous sommes d’autant plus autorisés à le 
faire que les institutions de la cité que nous connais-
sons, les lois, le droit civil, sont certainement pos-
térieurs à cotte époque gentilice. 

caractère lé-
gendaire des 
premiers 

lois de Rome. 

En effet, dans le cadre traditionnel de lafon-
dation de Rome, les quatre premiers rois sont entiè-
rement légendaires: Romulus, le fondateur présumé de 
la ville;- Numa Pompilius, fondateur supposé de la 
religion, puis Tullius Hostilius et Ancus Martius, qui 
sont des doublets de Romains et de Numa. Leur époque 
correspond à celle des villages dont nous venons de 
parler. Par leur désignation, vous reconnaissez le 
souci constant des Romains de nommer le fondateur. 

es rois é-
crusques - La 
fondation de 
a ville et 
L'affermisse-

ment du pou-
voir central, 
Affaiblisse-
ment des gen-
tes. 

Des institutions de ces villages, comme je vous 
l’ai dit, nous ne savons absolument rien. Au contraire, 
avec les trois derniers rois, les légendes ont un 
fonds plus historique. Ces rois sont d’origine étrus-
que: c’est Tarquin l’ancien, Servius Tullius, le 
deuxième fondateur de la ville de Rome, en réalité le 
véritable fondateur de la Rome historique, c’est lui 
à qui on rattache l'agrandissement de la ville, dans 
l’enceinte dite de Servius Tullius; Tarquin le Super-
be marque la fin de la domination étrusque. 

D’après les historiens modernes, la dynastie 
étrusque aurait pour origine et signification la con-
quête de Rome par les Etrusques. Elle aurait eu pour 
conséquence l’asservissement des villages des collines 
de Rome, du peuple des gentes (Voy. Homo Italie pri-
mitive, p. 133 à 155) . 

La nation étrusque était alors une grande puis-
sance, qui s'étendait des deux côtés du Latium. Elle 
occupait la Toscane au Nord et la Campanie au Sud. Il 
est très remarquable que les rites de fondation de 
villes, usités par les Romains, quand ils fondent 
des colonies ou des municipes romains, sont des rites 
étrusques. Les villes sont fondées par eux, etrusco 
more, à l'image et à l'imitation de la fondation de 
Rome. 

La religion publique de la cité contient quantité 
d'emprunts à la religion étrusque, notaient les aus-
pices, qui jouent un si grand rôle dans les actes pu-



40 La gens. 40 

blics. Les auspices sont pris suivant les modes étrus-
ques et cet emprunt est reconnu par les Romains. 

Tarquin l’Ancien aurait été un Etrusque venant 
de la ville de Tarquinies et Servius Tullius son gen-
dre. D’après la tradition étrusque, peut-être plus . 
exacte, Servius Tullius aurait été un chef de bande 
du nom de Mastarna, que l’on aurait appelé à Rome Ser-
vius Tullius. Il se serait emparé du Caelius et aurait 
succédé à Tarquin en conquérant la ville. Quant à 
Tarquin le Superbe,, il reste, dans la tradition ro-
maine, considéré comme un tyran, car il aurait régné 
sans l’aveu du peuple et sans l’assentiment du sénat: 
Neque jussu populi neque auctoribus patribus. 

La domination étrusque dura un siècle, de 138 
à 244 de Rome fondée, et l’apport des Etrusques aurait 
étéla fondation de la ville par la réunion, ou syne-
cisme, des villages du Palatin, de l’Esquilin et du 
Quirinal. Cette création de la plus grande cité est 
marquée sur le sol de Roma par le mur de Servius Tul-
lius, dont il reste des traces reconnaissables sur 
une grande partie de son étendue. 

Ce sont les Etrusques qui ont fait de la ligue 
des villages du Septimontium une ville, à la fois 
au sens matériel et au sens moral du mot. Ils ont fon-
dé la ville de Rome, etrusco ritu, suivant les prin-
cipes traditionnels et les rites de la fondation de 
leurs villes. Ce sont eux qui en ont fait l’enceinte, 
qui ont fait les travaux d’édilité, en particulier le 
dessèchement des marécages par des drainages dont il 
reste une trace importante, la Cloaca Maxima, égoût 
collecteur qui reste encore au centre de Rome en usa-
ge. C ’est eux qui ont fondé le culte commun de la 
cité sur le Capitole. 

D’après l’histoire traditionnelle, on fait re-
monter aux Tarquins la fondation du temple de Jupi-
ter Capitolin, où était honorée la triade des dieux 
protecteurs de Rome : Jupiter, Junon et Minerve. 

Au point de vue politique, ce sont les Etrus-
ques qui ont fondé l’Etat, avec son gouvernement cen-
tral et son cadre territorial et administratif. 
C’est d’eux que date la division du peuple dans les 
tribus et dans les curies, l’assemblée des patres dans 
le Sénat et la magistrature suprême du roi. 

La religion, les institutions politiques que 
nous connaissons sont celles de la grande cité des 
Etrusques» Cette organisation nouvelle, sur le modèle 
des cités existant en Et rurie, donne l’essor à la 
puissance romaine. Rome, à cette époque, conquiert 
l’hégémonie sur le Latium. Avec la chute d’Albe, elle 
devient le centre commercial, en même temps que reli-
gieux du Latium. L’industrie commence et aussi l’art. 



(2) 41 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 41 

dans les constructions et la décoration des maisons. 
Les étrangers commencent à affluer dans la ville et 
forment une catégorie nouvelle d’habitants, les incolae 
non citoyens, qui forment un nouvel élément de la ri-
chesse de la ville. 

Cette création et cet affermissement du pouvoir 
central est le conmencement de la décadence des gentes, 
car le pouvoir central lutte contre l’importance des 
gentes. On dit que, dans cette lutte contre les patres, 
les tyrans étrusques s’appuient sur la plèbe. La chute 
de Tarquin est attribuée par les Romains à la révolte 
des citoyens contre lui. En réalité, la fin de la do-
mination étrusque paraît avoir été surtout amenée par 
l’anéantissement de l’empire étrusque. Il est attaqué 
de tous les cotés: par les Carthaginois sur mer, par 
les Gaulois au Nord et au Sud par les Grecs. Les Grecs, 
depuis déjà longtemps, sont établis dans l’Italie méri-
dionale, dans la Grande Grèce, et ce sont eux qui chas-
sent les Etrusques de la Campanie, par la victoire 
de Cumes. 

Révolte des 
gentes con-
tre les rois 
étrusques; 
la Républi-
que. 

L’établissement de la République est l’oeuvre 
de cette révolte des gentes contre les rois étrusques. 
Elle est produite par une forte réaction des insti-
tutions aristocratiques et patriciennes contre le 
gouvernement central. C’est le peuple des patres, ren-
forcé par les gentes sabines descendues de leurs mon-
tagnes pour occuper le Latium, qui établissent la Ré-
publique. Nous le savons par les noms des consuls qui 
immédiatement après la chûte des rois occupent les 
grandes magistratures. Les consulats sont gérés par 
les gentes sabines: les Valerii, les Claudii, les 
Postumii, à côté des gentes latines ou albaines des 
Horatii, des Julii et des Aemilii. Ces noms se répètent 
constamment dans la liste des consuls des débute de 
la République. 

Mais la réaction gpntilice n’a pas pu restaurer 
l’ancien état de choses, La cité est créée, et mal-
gré l'affaiblissement momentané qui suit la révolu-
tion, elle ne peut que grandir. La lutte reste ouverte 
entre plébéiens et patriciens; les plébéiens luttent 
pour obtenir l’égalité des droits civils et politiques. 
Dans ces luttes, l’autorité de l’Etat s’accroît et 
cette autorité condamne à la disparition l’interposi-
tion de la gens entre la cité et l’Etat. 

Disparition 
du pouvoir 
politique de 
la gens. 

C’est dans cette période que la gens cesse d’être 
un organisme politique indépendant. A ce point, de vue 
elle disparaît même complètement et le pouvoir propre 
des gentes n'a laissé aucune trace dans le souvenir 
des historiens. Les traces que nous relevons, ceux-
n’en reconnaissent plus la signification. 

“ Les.Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



42 Le Mariage. 42 

Peut-être cette disparition doit-elle être rappro-
chée de l’établissement des tribus, entre 259 et 283 
et de la transformation, en propriétés privées, des 
territoires primitivement occupés par chaque gens. Après 
la disparition du chef, il n’y a rien eu, sans doute, 
de plus efficace pour combattre la puissance de la 
gens que sa dispersion sur tout le sol de la cité. 
D’ailleurs cette dispersion s’est produite autant par 
suite de nécessités économiques que par des mesures 
de contrainte. Lorsque le pouvoir politique de la gens 
disparaît, deux faits parallèles en découlent: 

Accroissement 
de l’autorité 
du pater dans 
la famille et 
de l ’Etat en 
droit public. 

1°) Le père de famille voit s’accroître son auto-
rité dans la famille. Cette autorité n’est plus limi-
tée et surveillée par l’autorité et la surveillance 
des autres gentiles. Les coutumes gentilices fondées 
sur cette autorité de la gens tombent en désuétude et 
disparaissent; les autres coutumes se transforment et 
se concentrent d’abord dans la famille. Elles devien-
nent des coutumes familiales, sous l’autorité du pa-
terfamilias, avant de faire leur apparition dans le 
droit de la cité. 

2°) L’Etat voit son autorité renforcée, puisqu’il 
ne trouve plus en face de lui de pouvoir rival. Mais 
ce renforcement se produit au point de vue du droit 
public seulement, car l’Etat ne s’immisce pas dans 
l’organisation de la famille où le paterfamilias con-
serve seul l’autorité. 

Chapitre III 

LE MARIAGE. 

CEREMONIES NUPTIALES DU MARIAGE. 

Nous venons de voir que la famille romaine est 
conçue suivant le type patriarcal, c’est-à-dire le 
type des familles où toute l’autorité appartient au 
paterfamilias. Nous commençons dans ce chapitre l’étu-
de du mariage. Nous ne ferons pas cette étude complè-
te, mais nous l'envisagerons surtout au point de vue 
des formes dans lesquelles le mariage est contracté. 

Cette étude doit être précédée de quelques mots 
sur la condition romaine de la femme. 

Situation 
privilégiée de 
la femme dans 
la famille ro-
maine par rap-

Dans la famille patriarcale, la condition des 
filles est en principe très inférieure à celle des 
hommes, parce que la femme n’a pas la force et ne peut 
pas avoir l’autorité. Aussi, d’habitude, les femmes 
sont en sujétion perpétuelle dans ces familles et ne 
participent pas aux biens, ne prennent pas leur part 



43 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 43 

port au type 
général de 
régime pa-
triarcal. 

dans les biens de la famille. C’est ce que l’on peut 
remarquer pour la Grèce: la fille ne succède aux 
biens du père que si elle n’a pas de frère; la pré-
sence d’un frère suffit pour l’exclure de la succes-
sion. Ce n’est que celle qui n’a pas de frère, que 
l’on appelle la fille epiclère qui est l’héritière de 
son père. Elle n’est pas libre de se marier à qui 
elle veut, elle doit épouser son plus proche parent 
en âge d’être marié. 

La même situation se retrouve chez les Chinois, 
où la femme est complètement exclue de la succession; 
chez les Germains où elle participe au partage des 
meubles, mais où elle est exclue de la terre, du 
Salzgut. La femme est également exclue de la succes-
sion chez les Hébreux, chez les Hindous et chez les 
Musulmans (Voir Paul Gide: La condition privée de la 
femme, et la bibliographie de ce droit comparé dans 
Girard, Manuel, Chapitre III, Status familiae). 

Si nous comparons cette situation générale avec 
celle de la femme romaine, nous voyons que la situa-
tion de celle-ci est très privilégiée. Dans la famille, 
en effet, en qualité de fille de famille, elle est 
placée dans la même situation que le fils et elle subit 
une égale sujétion sous l'autorité de son père. Mais 
quand le père meurt, on lui fait un avantage considé-
rable en l’admettant au partage égal des biens de fa-
mille avec ses frères. Elle est appelée à égalité à 
la succession, ce qui dénote déjà un état très avancé 
de la civilisation. 

Quelle que soit la raison pour laquelle la femme 
romaine a acquis cette égalité de droit, c’est la cau-
se principale, ou le signe visible de sa situation 
privilégiée déjà très ancienne dans la famille. 
Ayant des biens propres, elle aura toujours et par-
tout des droits. 

La situation de la femme conserve des traces 
très importantes de son infériorité primitive. Ces 
biens dont elle est propriétaire, elle ne peut pas 
les gérer elle-même. La femme sui juris, qui n'a plus 
son père de famille ou son mari, est en tutelle per-
pétuelle, quel que soit son âge, elle est sous la tu-
telle de ses parents les plus proches, mâles. Ces pa-
rents, qui sont ses tuteurs, sont en même temps ses 
héritiers; c'est la tutelle légitime qui est la tu-
telle des agnats, et si elle n'a pas d’agnats la tu-
telle des gentiles. 

La tutelle des 
femmes et sa 
raison d’être. 

Cette tutelle est organisée dans l’intérêt des 
familles, et non pas dans l'intérêt de la femme et 
elle a pour but la conservation des biens patrimo-
niaux. Elle n’a pas été établie pour subvenir à sa 



44 Le mariage 44 

faiblesse et à son incapacité naturelle, comme le 
disent quelques auteurs classiques, qui ont perdu le 
Souvenir de l’origine de la tutelle des femmes. Cicé-
ron, pro Murena, 12, nous dit qu’elle est établie 
propter infirmitatem concilii: à cause de sa faiblesse 
de Jugement. - Ulpien, Regulae 11, 1: Propter sexus 
infirmitatem et propter rerum forensium ignorantiam: 
à cause de la faiblesse de son sexe et à cause de son 
ignorance des affaires. 

Mais Gaius (1,130,192) nous donne encore la 
vraie raison de cette tutelle. Il dit qu’il n’y a 
aucun bon motif dans cette tutelle des femmes lors-
qu’elles ont l’âge requis, mais que les tutelles lé-
gitimes des patrons et des parents ont cette efficaci-
té d’empêcher que l’héritage leur soit enlevé malgré 
eux par un testament, ou soit appauvri par des alié-
nations ou par des dettes. La participa-

tion de la 
fille aux 
biens de la 
famille et 
l’usage de la 
dot. 

C’est parce que la fille a droit à sa part dans 
les biens de la famille que l’usage de la doter s’est 
établi. En effet, le mariage, dans le droit primitif, 
est le mariage cum manu; par ce mariage, la femme 
change de famille; quittant la famille de son père, 
elle perd ses droits de succession, elle n’a plus le 
droit d’avoir sa part dans le patrimoine paternel et 
une dot lui est alors donnée en compensation de cette 
perte. 

Il est vrai que, par le jeu des institutions de 
la famille, elle ne peut pas conserver cette dot, 
puisqu’elle est alieni juris et ce sont ces institu-
tions qui rendent obligatoire le transfert de la pro-
priété de la dot sur la tête de son mari ou du père 
de famille de son mari. 

Il n’en est pas moins vrai que le fait d’entrer 
dans la nouvelle famille avec un capital qui lui per-
met de contribuer aux charges du mariage augmente sa 
situation morale et matérielle dans la nouvelle famil-
le. Elle accroît son autorité. Les poètes comiques 
ont noté souvent l’importance que donne à la femme, 
dans sa famille, l’usage de la doter. L’uxor dotata 
joue un grand rôle dans sa maison. Horace (Odes, 3,24, 
19) note comme un trait de vertu exceptionnel qu’une 
épouse dotée ne tende pas à commander son mari! Nec -
dotata régit virum conjux. Plaute plaisante souvent 
l’inconvénient que présente pour le mari d’avoir une 
femme avec sa dot (Plaute, Asinaria, vers 87) : Argen-
tum accepi dote imperium vendidi! J’ai accepté l’argent 
et j’ai vendu mon pouvoir de commander pour la dot.-
Juvénal le dit dans sa satire sur les femmes: Intolera-
bilius nihil est quam femina dives! Il n’y a rien de 
plus intolérable qu’une femme riche. La monogamie Une autre supériorité de la femme romaine et de 
la civilisation romaine, c’est le mariage monogamique. 



45 Droit Romain Approfondi (Doctorat) 45 

à Rome. Aussi loin que nous remontions dans l’histoire des 
Romains, ils paraissent avoir pratiqué la monogamie. 
Ici encore ils se trouvent en contradiction avec les 
conséquences habituelles de l’organisation patriarca-
le des familles. Dans ces organisations patriarcales, 
le type du mariage est en général la polygamie, dont 
l'exemple célèbre nous est fourni par les patriarches 
de la Bible. 

Les Grecs vivent dans un état de polygamie à pei-
ne atténuée, car, à côté de la femme légitime, les 
Grecs peuvent librement entretenir des concubines et 
il n'y a guère de différence entre les enfants légi-
times nés de la femme et les enfants naturels nés des 
concubines, car ils sont tous appelés à la succes-
sion. 

Le conubium 
et les dif-
férentes in-
terdictions 
de se marier 
entre clas-
ses. 

Un trait caractéristique de la société romaine, 
c'est le conubium. C'est une grande différence d'avec 
les sociétés modernes. En effet, dans les droits mo-
dernes le principe est la liberté de mariage. A condi-
tion que les futurs époux soient de sexe différent 
et aient l'âge requis, le mariage est possible, sans 
avoir égard aux différences de nationalité et de con-
ditions sociales. . 

Le droit romain, au contraire, par un principe 
inverse, crée une série de castes fermées où le ma-
riage, le matrimonium legitimum n’est permis que dans 
l'intérieur de la caste. Nous allons faire ici une re-
vue rapide de ces groupes. 

1°) Il n'y a conubium, dans les débuts de Rome, 
qu 'entre membres de la même gens. Il est frappant que 
le mariage est interdit entre les membres de deux 
gentes différentes. Les traces de cet usage sont re-
levés par Mommsen dans son Droit public (VI, p. 21). 
Tacite, en effet, nous dit (39.19.5) que la conjuration 
des Bacchanales a été dénoncée par une affranchie sui 
juris, Fecennia Hispala, en 568 de Rome fondée. Elle 
est récompensée par le Sénat et, entre autres récom-
penses, on lui accorde la gentis enuptio, par un 
senatus consulte. Les senatus consultes accordent des 
dispenses d'obéir à certaines lois. Ici, le senatus 
consulte lui a donné la dispense de cette obligation 
de se marier dans sa gens. 

De cette coutume primitive, il reste une trace 
dans un usage en vigueur sous la République. Saint 
Augustin nous dit que c'est la coutume des pères de 
famille de choisir leurs gendres dans leur gens 
(Augustin I, civitate De 15.16) : Fuit autem antiquis 
patribus religiosa cura, ne ipsa propinquitas se pau-
latim longius abirett 



46 Le mariage. 46 

Ce fut le souci religieux des anciens patriciens (de 
ne pas marier leurs filles hors de la gens) de peur que 
leur parenté elle-même ne s’écarte peu à peu trop 
loin. On cite encore comme des exceptions les filles 
qui se marient hors de la gens où elles sont nées et 
on dit d’elles : enubunt, pour dire qu’elles se sont 
mariées hors de la gens. 

A cet usage s’en oppose un autre. Il est en 
effet défendu de se marier entre membres d’une même 
famille vivant sous l’autorité d’un chef unique. Ces 
ces seraient nefariae, et incestae, néfastes et inces 
tueuses, dit Gaius (1,59,64). 

Une règle mieux prouvée est l’absence de conu’o 
entre les gentiles et les clients de la même gens. Il 
y a interdiction de mariage dans les liens de patrona 
et de clientèle, entre patron et affranchies. De même 
il y a interdiction de mariage entre ingénus et affra 
chies pendant toute la République. Cette régie est 
modifiée en 736 de Rome fondée par la première loi ma 
trimoniale d’Auguste, la lex Julia de maritandis ordi 
bus. Elle est remplacée par l'interdiction faite à la 
classe sénatoriale d’épouser dos femmes de moeurs ou 
de profession honteuses. 

Mais de très bonne heure le conu bium existe 
entre les citoyens , entre les cives pleno jure, c’es 
à-dire les patriciens de la cité quiritaire qui peu-
vent se marier même avec les Latins, c’est-à-dire 
avec les autres habitants du Latium, liés par un trai-
té avec Rome. 

Nous relevons alors , 2°- une nouvelle barrière 
c’est l’absence de conubium entre les patriciens et 
les plébéiens. Vous savez que les plébéiens c’est ce 
nouveau peuple de Rome qui n’avait pas le droit do ci 
té. Les plébéiens devinrent citoyens peut-être sous 
la royauté. Les rois étrusques les ont favorisés. 
Dans l’organisation des centuries de Servius Tullius, 
les plébéiens sont eux aussi assujettis au service mi 
litaire, et par conséquent citoyens. Sous la Républi-
que, ils obtinrent l’égalité des droits civils, par 
la loi des XII Tables , de 305. Mais cette loi ne 
leur donne pas encore le conubium; ils luttent pour 
l’obtenir, c’est ce qui a lieu peu après, à l’aide de 
la loi Canuleia, en 309. 

3°- Enfin, la dernière barrière est celle qui 
interdit le mariage entre pérégrins et Romains, entre 
la classe des sujets de Rome qui devinrent extrême-
ment nombreux par la conquête du monde et qui n’ont 
pas le conubium avec les Romains. Les pérégrins sui-
vent le droit de leur nation, le droit de leur cité, 
et alors, suivant ce droit, souvent il n'y a pas de 
conubium de ville à ville entre membre de l'Eupire. 



47 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 47 

Caracalla égalise cette situation en 212 après Jésus-
Christ, en accordant le droit de cité à tous les ha-
bitants de l'Empire. 

A partir de ce moment-là, il y a donc conubium 
entre tous les membres de l’empire, sauf avec les es-
claves, car il n’y a jamais eu possibilité de contrac-
ter un mariage légitime avec un esclave. 

La fréquence 
du concubinat. 

La conséquence directe de ces interdictions de 
se marier entre classes, de ces cloisons étanches en-
tre ces différentes parties de la population romaine, 
est la fréquence du concubinat. Le concubinat est un 
fait très répandu et chez les Romains il y a de très 
nombreux enfants naturels. Il n’y a d'ailleurs aucun 
préjugé défavorable contre les concubins et les en-
fants naturels. C’est seulement une classification so-
ciale qui n’a pas de rapport avec la morale. C’est 
lorsque les idées chrétiennes se répandent, lorsque 
les idées religieuses prennent de l'influence qu’il 
y a un changement dans cette opinion. 

Quoi qu’il en soit, entre personnes de sexes 
différents, ayant le conubium, le mariage est néces-
saire pour fonder une famille, pour rattacher les en-
fants à la famille du père par les liens de filiation 
légitime,. Que ce mariage soit cum ou sine manu, qu'il 
rattache ou non la femme à la famille paternelle, c'est 
un matrimonium legitimum, par conséquent les enfants sont 
rattachés par le lien de filiation à leur père. 

§ 1er : Cérémonies religieuses du mariage. 

Les cérémonies 
religieuses 
accompagnant 
tout mariage. 
Leur importan-
ce comme sour-
ce des règles 
du mariage en 
droit civil. 

Il est d'usage à Rome, que le mariage soit 
accompagné de cérémonies religieuses. Tous les maria-
ges ,que ce soit le mariage cum manu ou le mariage si-
ne manu, le mariage sous toutes ses formes est accom-
pagné de ces cérémonies. Ce sont des usages , d’ail-
leurs, semblables aux nôtres. Cet usage est immémorial 
et le droit religieux en fait une obligation : Ser-
vius ad Aeneidem (3,1,36) s Apud veteres neque uxordu-
ci  neque ager arari sine sacrificiis peractis poterat : 
Chez les anciens on ne pouvait pas prendre femme, ni 
cultiver son champ sans accomplir de sacrifices. Nous 
verrons que le rapprochement entre le mariage et l'a-
griculture n' est pas un rapprochement fortuit. 

Les manuels de droit romain sont muets sur ces 
cérémonies religieuses, sauf sur la confarreatio. 
Pourquoi ? Parce que,  de très bonne heure, à Rome, le 
droit civil est Laicisé, exactement comme notre droit 
moderne. Le droit civil ignore les coutumes religieu-
ses qui entourent le mariage et envisage celui-ci au 
point de vue civil. Le droit se contente d’établir 



48 Le mariage. 48 

et d’étudier les formes ou les règles qui font du 
mariage une institution du droit civil. Ou, plus exac-
tement, les coutumes religieuses qui entourent le ma-
riage sont des coutumes familiales, ou mieux gentili-
ces, qui, comme telles , sont restées en dehors du 
droit civil, c’est-à-dire du droit de la cité qui ne 
les a ni codifiées, ni imposées. 

Il n’y a d’exception que pour la cérémonie re-
ligieuse de la confarreatio, parce que, comme nous es-
saiorons de l’établir, c’est une cérémonie du droit 
religieux de la cité, c’est une cérémonie du droit pu 
blic et qui a été faite sans doute, dans un but inté-
ressant le droit public. 

Mais nous n’avons pas nous , historiens, les 
mêmes raisons que le droit civil, d’ignorer ces coutu 
mes religieuses et il y a un grand intérêt, au con-
traire à les tirer de l’injuste abandon où on les a 
laissées et de les remettre en lumière, car elles ont 
une grande importance pour l’histoire des institu-
tions. C’est dans ces coutumes religieuses que s’est 
formée l’institution du mariage. Elles sont antérieu-
res au droit civil, elles avaient leur physionomie 
propre avant que le droit civil en ait formulé les 
règles. C’est dans ces coutumes religieuses que se 
sont formées les règles du mariage. Nous montrerons 
comment les principes essentiels qui régissent l’ins-
titution dans le droit civil ont été reçus par lui 
de la religion et ce sont ces coutumes qui leur ont 
donné leur forme définitive, nous le montrerons. 

Vous pourrez consulter, sur ces cérémonies reli-
gieuses Rossbach Romische  Ehe 1853,c’est un ouvrage 
ancien, mais fondamental, qui est complété par Rossbach 
Hochzeits und Ehadenkmaler, 1871, où l’auteur étudie 
les monuments figurés, c’est-à-dire les reliefs des 
sarcophages où sont représentées les cérémonies nup-
tiales. Ces cérémonies sont décrites dans Marquardt 
Vie privée des Romains, Tome I, p. 351 et ss. qui 
forme le Tome XIV du Manuel des Antiquités romaines 
de Mommsen et Marquardt, c’est ce livre qui est le 
modèle suivi par tous les auteurs qui décrivent ces 
mêmes cérémonies. Vous trouverez encore des indica-
tions au mot Nuptiae, dans la Dictionnaire des An-
tiquités grecques et romaines de Daremberg et Saglio 
Un bon ouvrage, tout nouvellement fait, sur une par-
tie importante de ces cérémonies, c’est celui de Mme 
Madeleine Rage-Brocard : Deductio uxoris in domum 
mariti, Thèse 1933. Les cérémonies nuptiales sont 
décrites dans de très nombreux écrivains romains, hi-
toriens et archéologues : Festus, Servius le comment 
teur de Virgile, Varron , Plutarque, Pline, Aulu Gel 



(2) 49 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 49 

le et Tacite. Nous trouvons aussi des détails dans les 
poètes :C atulle, Juvénal et Martial. Elles sont enco-
re décrites par les Pères de l’Eglise qui sont très 
sévères pour quelques détails de ces cérémonies. Grâ-
ce à eux nous connaissons beaucoup de choses sur ces 
cérémonies matrimoniales. 

Mais il ne faut pas oublier que nous n’en a-
vons aucune description d'ensemble} par conséquent 
que nous ne connaissons pas la suite des cérémonies 
nombreuses et compliquées dont l'ensemble compose la 
fête nuptiale. C’est par hypothèse seulement que les 
modernes ont reconstitué cette suite. Nous ne savons 
pas toujours très bien où se place telle ou telle 
dos cérémonies. 

Ces rites matrimoniaux ont été déterminés par 
les croyances et par les dieux de l’époque à laquelle 
les rites ont été fixés. Ils ont survécu tels quels, 
malgré la transformation de ces croyances et de la 
religion. 

Les cérémonies du mariage durent toute la jour-
née , du matin au soir. C’est une fête familiale et 
religieuse, avec des rites minutieux et compliqués. 
Les Romains sont aussi formalistes dans la religion 
que dans le droit. Certains jours seuls peuvent être 
employés pour le mariage. Dans les jours qui sont 
néfastes, le mariage ne peut pas avoir lieu. 

La veille du jour nuptial, la fiancée a quitté 
ses habits de jeune fille, la toga protextata. Tous 
nos documents se rapportent au mariage de la vierge, 
de la jeune fille. Le mariage des veuves ou des divor-
cées ne semble pas avoir été célébré avec la même cé-
rémonie, La jeune fille consacre sa robe et ses jouets 
aux lares de sa famille, aux dieux domestiques. El-
le revêt son costume de mariée, la tunica recta, qui 
est tissée d'une certaine manière, à l’ancienne mode, 
et elle enveloppe ses cheveux dans une résille rouge. 
C’est le lendemain matin seulement qu’elle mettra le 
voile de mariée, le flammeum qui est un voile rouge. 
Sa chevelure est arrangée en sex crines, en Six tres-
ses, qui ne sont pas peignées au peigne, mais avec 
un fer de lance recourbé, qu'on appelle hasta caeli-
baris. Ces rites sont parmi ceux dont les Romains 
ont perdu le sens. Ses cheveux sont enveloppés de ban-
delettes et, sous le voile nuptial, elle mettra une 
guirlande de fleurs. 

Les 3 actes 
de la jour-
née nuptiale. 

La journée nuptiale comporte trois actes s la re-
mise de l’épouse à l'époux dans la maison paternelle; 
la conduite de l’épouse dans la maison de son mari : 
la deductio in domum mariti; et la réception 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



50 Le mariage 50 

I) remise de 
l'épouse à 
l’époux. 
Prise des aus-
pices. 

de la femme dans cette même maison. 
I°- Remise de l’épouse à l’époux. De bonne heure 

le matin, on prend les auspices, pour savoir si les 
dieux sont favorables au mariage. Les auspices sont 
pris suivant la science des augures, par l’observa-
tion du vol des oiseaux. Plus tard, on remplace cette 
science plus difficile par une plus facile, qui est 
l’examen des entrailles des victimes, c’est l’art des 
haruspices. 

L’art des augures , comme l’art des haruspices, 
est d’origine étrusque. C’est une obligation pour les 
mariages, comme pour tous les actes publics et. privés 
de prendre les auspices. Valère Maxime (2,1,1): Apud 
antiques non solum publice sed etiam privatim nihil 
gerebatur ni si auspicio prius sumpto s Chea les an-
ciens, non seulement dans les actes publics mais mê-
me dans les actes privés, rien n’était accompli sans 
que l’on prenne d’abord les auspices. 

Servius, ad Aeneidem, 1,45 ; Nihil nisi captatis 
auguris faciebant romani et praecipue nuptias : Les 
Romains ne faisaient rien sans avoir pris les auspic 
et principalement les noces. 

Ces auspices sont pris par les époux eux-mêmes: 
Servius ad Aeneidem 4,45 : Varro de pudicitia ait aus 
picés in nuptiis apellatos ab auspiciis que a marito 
et nova nupta per hos auspices captabantur in nuptis 
Varron, dans son livre sur la pudeur, dit que les 
auspices sont ainsi appelés dans les noces à cause 
des auspicia qui sont pris dans les noces par Le mari 
et par la nouvelle épouse par l'intermédiaire de ces 
auspices. 

Ces textes nous permettent de faire une constata-
tion extrêmement importante à mon avis, car on est 
loin d’en avoir tiré les conclusions qui doivent ê-
tre tirées. J’ai essayé de le faire dans un article 
intitulé : Du rôle des époux et du rôle de leurs 
pères de famille dans la conclusion du mariage, d’a-
près le très ancien droit religieux et le très an-
cien droit civil des Romains, article qui doit paraî-
tre dans les Studia et Documenta juris romani, di Ro-
me, en 1937. 

La prise des 
auspices a-
vant le maria-
ge. 

Nous constatons ici que c’est le novus maritus 
et la nova nupta qui prennent eux-mêmes les auspices 
ce ne sont pas les pères de famille. Ce droit de pren-
dre les auspices marque le rôle principal de l’époux 
et de l’épouse dans le mariage. Ceux qui prennent les 
auspices, ce sont en effet ceux qui font l’acte qui 
doit être accompli, si les auspices sont favorables. 
Pour l'acte public, c’est le magistrat qui doit le 
faire, le consul, qui a les auspices : qui. auspicia 



51 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 51 

habet. 
Ce ne sont pas les époux qui prennent seuls les auspi-

ces, car ils n'ont pas la compétence qui serait néces-
saire. Ils sont assistés par d’autres personnes plus 
expérimentées qui les dirigent et qui doivent interpré-
ter les signes : ce sont eux qui sont appelés auspi-
ces, plus tard, c'est-à-dire déjà à l’époque de Cicé-
ron, qui nous dit que de son temps les auspices ne 
sont plus pris, les auspices n’étant plus en usage, 
le nom seul demeure et on appellera alors auspices du 
mariage, non pas les simples témoins, mais ceux qui 
y ont joué un rôle pour qu’il soit conclu ; ce sont . 
ceux qui ont aidé à ce qu'il soit fait, ce sont les 
initiateurs, les répondants, en un mot les auctores. 

Ce rapprochement avec les auctores est fait par 
Cicéron pro Cluentio (V,I4), à propos d’un mariage qui 
semble avoir été fait trop vite et d'une façon irré-
gulière. Cicéron nous dit j Nubit genero socrus nul-
lis suspicibus nullis auctoribus : La belle-mère é-
pousa le gendre sans aucun auspice, sans aucun auctor. 

Le mot auspex est un mot composé à l’aide du mot 
avis, oiseau, Car l'auspex est celui qui examine le 
vol des oiseaux. Mais il a un autre nom, on l’appelle 
aussi augur. C’est un nom de même composition qu'auctor 
et il entre dans ce mot le mot augere, augmenter, c’est 
le répondant, c’est le garant. En somme, les auspices 
du mariage, ce sont ceux qui furent d’abord, au sens 
technique, les répondants du mariage, au point de vue 
religieux, ceux qui affirment que les dieux y sont 
favorables, et ils devinrent ensuite, quand les aus-
pices sont tombés en désuétude, les répondants du ma-
riage au point de vue social, les auctores. 

Ces auspices du mariage, il n’est pas nécessaire 
de les prendre, comme pour les actes publics, dans 
le collège des augures. Ce sont des membres de la fa-
mille, plus âgés, qui peuvent en servir, et sans 
doute, bien que les textes ne le disent pas, le père 
de famille lui-même. 

Pendant qu’on prend les auspices, les invités ar-
rivent à la maison et c’est devant eux que les auspi-
ces viennent annoncer le résultat de la consultation. 
Si la consultation est favorable le mariage a lieu. 

L'instremen-
tum dotale. 

Le premier acte, c'est la conclusion du contrat 
de mariage, l’instrumentum dotale, la dot, représentées 
sans doute par cet instrumentum est remise au mari. 
C’est ce qui résulte des énonciations formelles de 
Suetone, Claudien, 26,: Dote inter auspices consigna-
ta : la dot a été remise au milieu des auspices. 
D’après les monuments figurés qui nous sont conservés, 
on remet un rouleau de parchemin au nouveau mari, de-



52 Le mariage. 52 

vant les invités, pendant qu’entre dans la maison le 
cortège du sacrifice, les animaux destinés à ce sacri-
fice, puis, derrière eux, les aides du sacrifice, les 
victimarii, et non pas les prêtres, et enfin, à l’ar-
rière-plan, les sculptures représentant les dieux qui 
vont assister au mariage. C’est que, en effet, le ma-
riage est conclu autour d'un sacrifice offert aux diet 

Le sacrifice 
nuptial. 

Les auteurs modernes font ici une confusion qui 
rend leur description du mariage obscure et incertai-
ne. Ils mélangent tous les sacrifices en les rattachent 
expressément à la confarretio; autrement dit, ils croient 
que toutes les cérémonies religieuses du mariage déri-
veraient, plus ou moins, de la confarreatio. C'est la 
suite de leur idée première que le mariage religieux 
primitif des Romains, c’est la confarreatio et que 
les autres formes du mariage sont des mariages civils 
par opposition au mariage religieux qui est la confar 
reatio. 

Nous examinerons sur quoi est fondée cette opi-
nion, que l’on peut encore appeler l'opinion commune, 
et qui est celle que noua combattrons. Sans doute la 
confarreatio est un sacrifice : c’est l’offrande d'un 
pain d'épeautre à Jupiter, mais cette offrande est 
faite per le flamine de Jupiter, tandis que les sacri 
fices du mariage sont des sacrifices sanglants, of-
ferts par les époux eux-mêmes et non pas à Jupiter. 

C’est en effet, un sacrifice sanglant que le 
sacrifice nuptial. Peut-être, très anciennement, se 
composait-il de l'immolation d’un porc. Varron,de re 
rustica, 2,4,9 : Nuptiarum initio, antiqui reges ac 
sublimes viri in struria in conjunctione nuptiali no 
va nupta et novus maritus primum porcum immolant, 
prisi quoque latini et etiam graeci in Italia idem 
factitasse videntur : Au début des noces, les ancien 
rois et les héros en Etrurie en leur qualité de nou-
velle épouse et de nouveau mari, dans l'union nuptia-
le, immolent d'abord un porc, les ancien Latins et 
même los Grecs en Italie paraissent avoir fait la 
même chose. 

Mais d’ordinaire, dans les temps historiques, 
c'est un boeuf qui est sacrifié, peut-être même une 
brebis. Dans les monuments figurés, c'est un taureau 
et un bélier qui sont représentés , mais il semble 
bien que les sculpteurs préfèrent représenter l’ani-
mal le plus noble et cette représentation n’exclut 
pas la possibilité du sacrifice d'une vache ou d'une 
brebis. Dans le sacrifice fait par Didon dans l'Enéi-
de, qui il est vrai n'est pas un sacrifice nuptial 
d'une façon absolue, c'est une vache qui est sacrifié 
et une brebis. 



53 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 53 

loi encore c’est le novus maritus et la nova nup-
ta qui offrent le sacrifice . Cette indication du tex-
te de Varron est confirmée par les monuments figurés 
qui tous, donnent le rôle actif dans le sacrifice aux 
époux, hors de la présence d'un prêtre et sans que 
le père de famille intervienne dans la cérémonie. Et 

ce témoignage est encore corroboré par des témoigna-
ges littéraires : Valerius Placcus , Argonautiques, 8, 
2,43, montre Jason célébrant le sacrifice nuptial oum 

conjuge, avec son épouse. Sénèque le Tragique, Oc-
tavie, vers 700 et Tacite, II,27, perlent du mariage 
d’Octavie et de Messaline, ces deux auteurs les mon-
trent toutes, deux en train de faire elles-mêmes le 
sacrifice. 

Rôle actif 
des époux dans 
la prise des 
auspices et 
dans le sa-
crifice nup-
tial. Inté-
rêt de cette 
remarque au 
point de vue 
du caractère 
de la patria 
potestas. 

Ces indications sont extrêmement précieuses, les 
rites religieux du mariage sont très anciens, nous 
le verrons par les dieux protecteurs du mariage; ils 
Sont certainement plus anciens que le droit civil, 
ils ont été soigneusement conservés par les Romains, 
rigoureusement traditionnalistes, même en ce qu’ils 
avaient d’incompréhensibles et de barbares. Si donc 
le rôle principal dans les deux cérémonies essentiel-
les du mariage était joué par les deux époux, c’est 
que, même en ces temps primitifs, les Romains étaient 
déjà arrivés à cette conception que le mariage était 
avant tout l’affaire propre des deux époux. Puisqu’ils 
prennent les auspices, puisqu’ils font les sacrifices 
c’est que, d'abord et avant tout c’est leur volonté 
qui agit, c’est elle qui accomplit le mariage. 

Vous remarquerez, comme je l’ai dit, que les 
cérémonies du mariage sont toujours décrites pour le 
mariage d’une jeune fille, c’est-à-dire normalement 
d’une fille qui est sous la puissance paternelle. Les 
Romains ne parlent jamais du mariage religieux d'une 
veuve ou d’une divorcée, mariage qui, sans doute était 
beaucoup moins solennel. 

Cette donnée contredit l’idée que nous nous fai-
sons en général du caractère absolu de la puissance 
paternelle. Cette donnée contredit aussi les enseigne-
ments que nous pouvons tirer du droit comparé, car 
les filles de famille des différentes races indo-eu-
ropéennes, les Grecques notamment, ne sont pas consul-
tées pour leur mariage. C'est pourquoi les auteurs 
juridiques n'ont pas tenu compte jusqu’ici des en-
seignements que l'on peut tirer de ces cérémonies re-
ligieuses. Ils sont unanimes à penser que le caractè-
re absolu de la puissance paternelle avait pour con-
séquence que, au moins dans l’ancien droit romain, 
par ils ne peuvent le dire pour le droit classique 
que nous connaissons de façon certains mar-



54 Le mariage. 54 

riage des enfants était conclu par leur père de fa-
mille, sans que les enfants aient à donner leur con-
sentement. 

A mon avis, cette conception, même pour le droit 
primitif est une erreur de fait. Si logique qu’elle 
soit, elle est contredite par les enseignements que 
nous donne le droit religieux et que nous venons d'ex-
poser. Nous verrons que, bien au contraire, cette don-
née du droit religieux a passé dans le droit civil. 
C’est elle qui domine dans l’ancien droit civil et 
dans la forme du mariage qui s'appelle la coemptio. 
C’est cette donnée qui domine dans le droit classique 
dans le mariage sine manu. 

C’est autour de ce sacrifice célébré par les é-
poux eux-mêmes, comme nous venons de le voir, que s'o-
père la conclusion du mariage. C’est à ce moment là 
sans doute que devait avoir lieu la confarreatio, qui 
est elle-même un sacrifice, mais c’est aussi à ce mo-
ment qu’avait lieu la coemptio, qui est un acte civil 

dextrarum. 
junctio dans 
le mariage sine 
manu. 

Puis, à l’époque du mariage sine manu, il semble 
que le consentement des deux époux ait été rendu vi-
sible par la cérémonie de la dextrarum junctio, de 
l’union des mains. Les époux dans toutes les cérémo-
nies du mariage, sont conduits par une femme mariée, 
que l’on appelle la pronuba. C’est elle qui régie 
les rites, et, à ce moment, c’est elle qui amène les 
deux époux l’un vers l’autre et qui leur joint les 
mains. Les deux époux se donnent les mains, dextras 
jungunt. C’est une cérémonie qui paraît avoir eu 

un caractère important, car c’est spécialement celle-
là qui, avec le sacrifice est figurée dans tous les 
monuments. 

La coona, A la suite du mariage, lorsque les témoins du 
mariage ont exprimé leurs souhaits de bonheur, par 
le mot "féliciter" commence le banquet. La coena a 
lieu ordinairement, comme toutes les autres cérémonie 
décrites jusqu’ici, dans la maison du père de l’épou-
se. 

Ce banquet nuptial dure toute la journée, il est 
lui aussi, un acte religieux et comporte des rites 
et des sacrifices. 

2 - Le cortè-
tège nuptial; 
ressemblance 
avec les fêtes 
agricole. 

2°- Deductio in domum mariti. A la tombée de la 
nuit, les convives se lèvent, on feint d’arracher la 
vierge des bras de sa mère, et la vierge feint de ré-
sister. Le cortège se forme. Il est précédé dé joueur 
de flutte et de porteurs de torches. Le cortège sort 
de la maison du père et il est entouré par la foule 
des voisins. De petits enfants crient et courent en 
demandant des noix; pendant tout le long du cortège 
c’est une cérémonie dont on ne connaît plus bien la 



55 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 55 

signification - on doit leur jeter dès noix. 
Ce cortège et les particularités qui l’entourent 

ont été comparés aux fêtes qui ont lieu au moment des 
semailles et des récoltes, aux fêtes de la terre et 
de la culture. Comme ces fêtes, le cortège de noces 
apparait comme une fête rustique. Ce caractère agri-
cole de la fête nuptiale résulte à la fois des dieux 
qui y sont invoqués et des détails de la cérémonie. 

En effet, d’abord, la maison doit être ornée de 
guirlandes de fleurs, de feuilles et de fruits, notam-
ment de feuilles de laurier. Les mariés et tous les 
autres participants au mariage sont aussi couronnés 
de fleurs. D’autre  part, les plaisanteries, la joie 
grossière de la foule qui entoure le cortège sont 
les mêmes plaisanteries qui sont d’usage dans les cam-
pagnes aux fêtes de l'agriculture et l’on chante, 
dans ce cortège comme aux fêtes des récoltes, des 
chants en l’honneur des dieux agraires. Ce sont les 
chants fescennins. Festus nous dit : Fescennini ver-
sus qui canebantur in nuptiis : les vers fescennins 
qui étaient chantés dans les noces. Ce sont des vers 
libres et les quelques-uns qui nous ont été conservés 
représentent les plus anciens témoins de la littéra-
ture romaine. Ils sont libres aussi au sens moral du 
mot, ce sont des chants phalliques extrêmement indé-
cents, d’une grande grossièreté et qui n’hésitent pas 
à indiquer de la façon la plus crue quelle va être 
la conclusion du mariage. Les Père de l'Eglise sont 
extrêmement choqués par l’indécence de ces chants et 
des cérémonies qui entourent le mariage. 

Le cortège et les assistants poussent de temps 
en temps un cri dont on ne connaît plus la significa-
tion : Thalassé. L’épouse est entourée de trois jeu-
nes garçons, les pueri matrimi et patrimi, sur la na-
ture desquels on discute et qui semblent devoir être, 
au début tout au moins, les enfants nés d’un mariage 
cum manu. Deux de ces garçons la conduisent et la 
soutiennent, et un autre porte le flambeau nuptial, 
qui est un rameau d’aubépine. L’aubépine est un ar-
bre consacré à Cérès. 

3°- Récep-
tion de l’é-
pouse dans la 
maison du ma-
ri. 

3°- Le cortège arrive à la pointe de la maison dt 
mari. Suivant aussi un cérémonial dont nous avons perdu 
le sens, l’épouse doit oindre de graisse ou d'huile 
les montants de la porte et les entourer de bande-
lettes de laine. On doit l’introduire dans la maison 
de son mari en la soulevant au-dessus du seuil. Ce 
sont les garçons d’honneur, les amis du mari qui 
doivent remplir cet office. 

Cette cérémonie, de même que celle d'après la-
quelle on a fait semblant do l'arracher des bras de 



56 Le mariage. 56 

sa mère, est interprétés par les Romains soit comme 
le souvenir du rapt, de l’enlèvement primitif des fem-
mes soit comme étant le moyen d’éviter qu’elle ne 
trébuche sur le seuil, ce qui aurait été un très mau-
vais présage. Ces deux explications sont données con-
jointement par les anciens. 

Le mari la reçoit dans l'atrium et, là, il lui 
communique l'eau et le feu. C’est le symbole de la vie 
commune qui va commencer et c’est aussi  le symbole de 
la communauté du culte qui doit régner entre le mari 
et la femme. Ce symbole a lieu aussi bien pour le ma-
riage cum manu que pour le mariage sine manu. Il 
n’est pas spécial à la confarreatio , ce qui montre 
que la communauté religieuse qui doit exister entre 
le mari et la femme est le fait de tous les mariages 
et non pas seulement du mariage par confarreatio : 
Digeste, 2,1,66 : Igni et aqua accipere novam nuptam: 
On reçoit la nouvelle épouse par le feu et par l’eau. 

La prière au 
lectus genia-
lis. 

Dans l’atrium, on a préparé le lectus genialis. 
C'est une espèce d'autel en l’honneur du génie de la 
famille, et c’est là que la femme doit prier les dieu 
de la maison de bénir son union. Le genius c'est Le 
lar familiaris, le lare de la famille, le seigneur ou 
le fondateur de le famille. 

La première 
oblation de la 
femme aux 
dieux de la 
maison au len-
demain du ma-
riage. 
Les 3 as. 

Le lendemain des noces, la nouvelle mariée reçoit 
ses parents et elle présente aux dieux de la maison 
sa première oblation. C'est le lendemain seulement 
qu'elle, offre son premier sacrifice à l’autel des 
ancêtres. 

Il reste encore un rite qui est décrit par Varro 
et que les auteurs ne s’expliquent plus les épouses 
d’après une vieille loi romaine, venant vers leur ma-
ri, avaient coutume de porter trois as : un as qu'el-
les tenaient à le main et qu’elles donnaient au mari 
comme pour l’acheter, l'autre qu’elles avaient au pie 
et qu’elles posaient sur le foyer du lare familier, 1 
troisième qu'elles enfermaient dans une lourse et qu’ 
elles faisaient sonner sur l’autel élevé au carrefour 
du quartier habité par leur mari. 



(2) 57 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 57 

§ 2 - Dii nuptiales. 

Caractère 
complexe des 
rites nuptiaux 
constitués 
d'apports d’é-
poques diffé-
rentes. 

En décrivant la journée des noces, nous avons 
donné le cadre des cérémonies. Reprenons maintenant 
ces rites et demandons-nous à quels dieux ils s’appli-
quent. Quels sont les dieux sous les auspices de qui 
se font le mariage ? Nous pourrons voir que ces rites 
nuptiaux forment une réunion complexe et qu’ils ont 
été constitués d’apports de différentes époques, dont 
quelques-uns sont très anciens. Ils sont le résumé 
de croyances diverses quiy ont laissé leurs traces. 
Nous verrons alors que la confarreatio , au lieu d’ê-
tre , comme le disent les auteurs, le centre et 
l’origine de ces cérémonies, n’en est qu’une partie, 
et probablement une des parties les plus nouvelles, 
qui est venue s’ajouter aux autres pour une certaine 
sorte de mariage. 

Les dii cer-
ti et la spé-
cialisation 
particulière 
de chacun 
d'eux. 

Le fond le plus ancien des cérémonies nuptiales 
paraît bien être celui qui se rattache aux dii certi, 
ces petits dieux nommés parmi lesquels on appelle dii 
nuptiales ceux qui sont spécialisés, si je puis dire, 
dans le mariage. 

Qu’est-ce que ces dii certi ? Les idées à leur 
sujet ont beaucoup varié depuis le livre fondamental 
d’Ambrosch : "Uber die Religionsbücher der Römer, 
1843. L’ouvrage moderne qui fait autorité est celui 
de Wissowa : Cesammelte Abhandlungen, 1914, 15 Echte 
une falsche Sondergötter in der romischen Religion. 
Les ouvrages en langue française qui étudient la 
question sont Marquardt s Le Culte chez les Romains, 
Tome I, p.I. et suivantes. C’est le Tome XII du Manuel 
des Antiquités romaines de Mommsen et Marquardt. 
Bouché-Leclerq : Manuel des Antiquités romaines, et 
son article : Indigitamenta, dans le Dictionnaire des 
Antiquités grecques et romaines de Daremberg et Sa-
glio. Un des derniers travaux qui contient la biblio-
graphie du sujet, est celui de Richter, article Indi-
gitamenta, dans Pauly Wissowa Peal-encyclopoedie der 
Klassichen Altertums Wissenschaft, Tome IX, 1916. 

Varron , dans son livre des antiquités divines 
que nous ne connaissons plus qu'indirectement par les 
extraits qu'en ont donné des auteurs plus récents, 
comme par exemple les Pères de l'Eglise, traite , dans 
les trois derniers livres, XIV à XVII, des dieux 
romains. Il divise cas dieux en trois classes s les 
dii certi, les dii incerti et les dii selecti ou prae-

" Les Cours de Droit" 
3. PLACE DE LA SORBONNE 3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



58 Le mariage. 58 

cipui. 
Les dii selecti ce sont les grands dieux du Pan-

théon romain, à qui on adresse un culte et qui ont un 
temple. Les dii incerti paraissent être ceux que Var-
ron ne connaît plus bien , ceux dont on ne sait plus 
les noms, ce sont en quelque sorte les dieux morts. 
Les dii certi, c’est la catégorie la plus ancienne, 
Varron les connaît par les livres rédigés par les pon-
tifes, que l’on appelle les Indigitamenta. 

Les Indigitamenta, ce sont des recueils de for-
mules de prières , d’indigitations, rédigés par les 
pontifes, où on trouve énumérées et groupées les fora 
divines dont il fallait implorer le secours dans cha-
que cas déterminé et dont aucune ne devait être ou-
bliée si l’on voulait que la prière fût efficace. 
Etant donnés les scrupules anxieux des anciens Romains 
à l’égard de leurs dieux, c’est un des offices les 
plus importants des pontifes de donner des conseils 
aux gens qui venaient se renseigner sur les prières 
et les invocations qu’il fallait adresser aux dieux. 

Ce collège des pontifes, qui a à sa tête le pon-
tifex maximus, est aussi important dans le droit, par-
ce qu’à l'origine ils donnaient des consultations aus-
si bien de droit civil que de droit religieux, à l’é-
poque où le droit civil est à peine sorti de sa pha-
se religieuse. Pour ces consultations de toute espè-
ce, ce sont les livres pontificaux qui contiennent 
le résumé de l’expérience des pontifes, et qu’ils ca-
chent soigneusement, qui leur permettent de répondre 
avec science aux demandes qui leur sont faites. 

Parmi ces livres, se trouvent les Indigitamenta 
pour les dii certi. Censorinus, de die natali, 3,3, 
nous dit : II y a des dieux nombreux qui, chacun pour 
leur part, gouvernent la vie des hommes. Si on veut 
les connaître, on en apprendra assez dans les livres 
des Indigitamenta. 

Tous ces dieux n’exercent qu'une fois sur cha-
que homme l'influence de leur divinité, tous ces dieux 
ont un nom, car il importe de les nommer pour les 
invoquer, ce sont des dii certi, des dieux certains, 
et leur nom provient de leur office, par exemple le 
dieu du hersage est appelé. Ocoator ab oocatione, (du 
hersage), le dieu du sarclage est appelé Sarritor a 
sarritione. Ces dieux forment une foule innombrable, 
dont nous ne connaissons plus que la plus petite par-
tie. Ils sont étroitement spécialisés dans leur fonc-
tion et ils président à tous les moments de la vie 
des hommes, depuis leur conception jusqu’à leur mort. 

Il y en a qui président aux divers moments de la 
vie de l’enfant dans le sein de sa mère, d’autres pré-



59 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat ), 59 

sident à la naissance, d’autres sont ceux que l’on doit 
invoquer après la naissance pour la santé de la mère 
et de l’enfant, il y a ensuite les divinités de la 
première enfance, par exemple Potina et Educa, qui 
apprennent à l’enfant à manger et à boire, Cuba qui 
protège l’enfant quand on le transporte de son berceau 
dans son lit; Ossipago qui fortifie ses os, Carna qui 
fortifie sa chair, Levana Statanus, Statilinus dea 
Statina, qui enseignent à .l’enfant à se tenir debout, 
Abeona et Adeona qui soutiennent ses premiers pas, 
Farirtus et Fabulinus qui lui apprennent à parler. 

Viennent ensuite les dieux de l’adolescence, qûi 
forment l’homme et lui donnent ses principales quali-
tés. C’est, alors que viennent les dieux qui président 
au mariage, dont nous avons à parler. Puis il y a 
toute une série de divinités protectrices des différen-
tes circonstances de la vie. Enfin les déesses de la 
mort, Libitina et Nenia , qui président aux funérail-
les. 

Il y a encore d’autres dieux qui protègent les 
personnes dans tout ce qui est nécessaire à leur vie, 
en particulier pour leurs vivres et leurs vêtements. 
Parmi eux sont très nombreux les dii agrestes, les 
dieux agricoles qui président à toutes les opérations 
de la culture, des semailles et de la récolte. 

Ces dieux n’ont ni temples, ni sanctuaires, ils 
ne sont pas l'objet d'un culte comme les dii selecti, 
les grands dieux à qui les hommes, pendant toute leur 
vie, rendent un culte assidu et offrent des sacrifices. 
S'ils ne sont pas ainsi honorés, c’est à cause de leur 
spécialisation même : ils n’exercent leur puissance 
qu'une fois à un moment de la vie de chaque homme. 
C'est à ce moment qu'ils sont invoqués, indigités. 
Mais à ce moment-là seulement, une fois l'acte accom-
pli ils retombent, pour ainsi dire, dans leur néant. 

Néanmoins certains grands dieux ont, en quelque 
sorte, usurpé une des fonctions des dii certi et, à 
cette occasion, on accole à leur nom l'objet de la 
fonction, le nom du deus certus qu'ils ont accaparé. 
C’est le cas de Junon dans les cérémonies matrimonia-
les et nous essaierons de déterminer à la suite de 
quelles circonstances. On l'appelle Junon Domiduca,Ju-
non Cinxia, Unxia, etc..C'est pourquoi les Indigita-
menta, à côté des dii certi proprement dits, compren-
nent aussi dans leur catalogue certains grands dieux. 

es dit cer-
manifes-

ation de l'ani-
isme primitif 
es Romains. 

D'après l'opinion assez communément admise, sur-
tout depuis Marquardt et Wissowa, les dii certi des 
Indigitamenta représentent le fond le plus ancien 
des croyances religieuses dés Romains; ils représen-
tent leur première conception des puissances divines 



60 Le mariage. 60 

et de l'influence de ces puissances sur le sort des 
hommes. Ils sont donc bien antérieurs à l'organisation 
religieuse de l'époque des Tarquins, bien antérieurs 
à la fondation de la religion d’Etat et à la reconnais 
sance des grands dieux de la cité. On peut même aller 
plus loin et dire avec Bouché-Leclercq que les dii cer 
ti nous permettent de rattacher les idées religieuses 
des Romains à l’animisme qui est une conception très 
générale des peuples primitifs (Voir Durokeim s Les 
formes élémentaires de la vie religieuse , Ed. Alcan), 

L'animisme, c’est cette croyance des primitifs 
que derrière tous les phénomènes de la nature et de 
la vie il y a un principe vital, il y a une force 
mystérieuse, un esprit, qui l'anime et qui la produit, 
L’animisme , c’est le morcellement infinitésimal des 
forces de la nature. Pour les primitifs des forces 
ne peuvent être dominées èt utilisées que par l'in-
cantation magique. Grâce à la magie on peut agir sur 
elles. La magie ce sont les gestes, les mots, les ri-
tes qui permettent de les rendre favorables et de les 
faire se réaliser dans le sens que désirent les hom-
mes. 

Si l’on adopte ce point de vue, il est de toute 
évidence que c'est par les dii nuptiales qu’il faut 
commencer l’étude des dieux du mariage, car  ils re-
présentent le fond le plus ancien des cérémonies matri 
moniales. 

Les dii nup-
tiales repré-
sentent dans 
chacune des 
cérémonies 
le rituel le 
plus ancien du 
mariage. 

Nous avons vu que ces dieux nuptiaux font partie 
des dii certi. Parmi les dii certi, il y en a un cer-
tain nombre qui dirigent les diverses phases du ma-
riage. Les auteurs qui les signalent les appellent 
dii nuptiales, ou dii conjugales. Nos sources de 
leur connaissance sont principalement Tertullien, 
Ad Nationes, 2,11, Saint Augustin, Civitas Dei, en 
deux endroits : 4,11 et 6,91, Arnobe Adversus Nationes 
3,25 et 4,7. L’autorité de ces passages vient sur-
tout pour Tertullien et Saint Augustin, de ce que ces 
auteurs ont utilisé les Antiquités divines de Varron. 
Les listes qu'ils nous donnent indiquent très préci-
sément l’office de chacun de ces dieux qui sont nommés 
et ce sont les Indigitamenta qui indiquaient leurs 
fonctions : Servius : In Indigitamentis, id, est in 
libris pontificalibus, et nomen deorum et rationes 
ipsorum nominum quae etiam Varro dioit : Dans les 
Indigitamenta, c'est-à-dire dans les Livres pontifi-
caux, nous trouvons là le nom des dieux et l'explica-
tion de ces noms que nous donne aussi Varron. 

Leur fonction est répartie tout le long de la 
journée nuptiale. La jeune fille a consacré ses habitation 
d’enfant à Fortuna Virgo et elle a revêtu le costu-



61 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 61 

me nuptial. Fortuna Virgo n'est peut-être pas de même 
nature que les autres dieux nuptiaux, elle est moins 
ancienne et elle a remplacé les lares. 

Le jour proprement dit du mariage, voici quels 
sont les dieux qui agissent dans les noces. 

C'est d'abord Afferenda, ab afferendis dotibus. 
Afferenda préside à la remise de la dot au mari et 
aussi à la remise des cadeaux d’usage apportés par 
les parents et par les clients. Jugatinus et Juga pré-
sident à la conclusion du mariage. 

Le mariage étant conclu, après le festin, le cor-
tège se met en marche vers la maison du mari. C'est 
alors Domiducus et Domiduca et Iterduca qui condui-
sent la mariée le long du chemin. 

Arrivée devant la maison du mari, la jeune fille 
oint les montants de la porte de graisse ou d'huile, 
les enveloppe de bandelettes. Unxia l’aide dans cet 
office. Nous avons vu qu'elle ne doit pas entrer de 
son plein gré, elle doit manifester une certaine ré-
sistance :Domitius la retient devant la maison et 
Manturna la fait rester auprès de son mari. 

Une fois dans la maison, le dernier acte du maria-
ge va se jouer, le mariage va être consommé. On appro-
che l'épouse du petit dieu obscène qui est le symbole 
de la fécondité, Mutunus Tutunus qui est apud graecos 
Priapus. Ce petit dieu, lui aussi , ne paraît pas ê-
tre de même nature que les autres dii certi. Il est 
plus nouveau et il n'est probablement pas de la série 
primitive. Comme Fortuna Virgo il a des temples et il 
a des statues. Ce n’est donc pas un dieu abstrait, 
sans figure et sans culte, comme les autres. 

Puis Cinxia et Virginiensis dénouent la ceinture 
de la mariée. 

Vient alors la série des petits dieux dont l'of-
fice précis scandalise si fort les Pères de l’Eglise, 
car , en effet, leurs fonctions bravent l’honnêteté, 
même en latin. C’est à cause de ce scandale que nous 
les connaissons. Pour les flétrir, les Pères de l’E-
glise les ont nommés et ont décrit leur rôle. Ils coo-
pèrent, avons-nous dit, jusqu’au bout au sacrifice con-
jugal. C’est Subigus pater qui agit "ut virgo subiga-
tur viro" : afin que la vierge soit soumise au mari; 
Prema ; Adest dea mater Prema ut subacta ne se commo-
veat comprimatur : la déesse mère Prema est là, de 
façon que la jeune fille, soumise au mari, soit main-
tenue pour qu’elle ne se déplace paa. Puis enfin Per-
tunda et Perfica, dont l’office ne peut être indi-
qué même en latin. Comme dit Tertullien : parcite dii 
impudentes : Epargnez nous, dieux impudents. 

On remarquera combien, vers la fin , le nombre 



62 Le mariage. 62 

des dii certi s'accroît, combien leurs fonctions sont 
plus étroitement spécialisées dans chaque détail de 
l’acte conjugal. C’est que les écrits des Pères de 
l’Eglise ont pour but de montrer l’inconvenance , l’in-
dignité de ces croyances. Ils ont donc eu des motifs 
d’apologétique d’être ici plus complets et plus détail, 
lés. Il n’y a aucune raison de penser que  la spécia-
lisation n’a pas été poussée avec la même minutie dans 
toutes les cérémonies nuptiales, les Pères ont été 
seulement ailleurs plus incomplets. 

Ajoutez que ce sont les dii certi de la femme 
qui figurent seulement dans notre description, qu’il 
n’y a pas de raison de croire qu’il n’y en avait pas 
pour le mari, lui aussi; seulement les femmes ont 
sans doute conservé plus longtemps les croyances et 
les pratiques de leurs ancêtres. C’était ces croyances 
et ces pratiques toujours vivantes que les Pères vou-
laient ici combattre. 

Il semble donc que nous avons perdu jusqu’au sou-
venir de la plus grande quantité des dii certi du 
mariage, qui devaient figurer dans les Indigitamenta. 
Néanmoins, ceux qui restent suffisent à apporter la 
preuve qu’un grand nombre de rites nuptiaux que nous 
connaissons sont déjà fixés sous l’invocation de ces 
dieux. 

Ces rites s’enrichiront de cérémonies nouvelles, 
mais l’essence n’en sera pas modifiée. Nous retrouve-
rons les phases essentielles des trois moments qui 
se partagent la journée nuptiale. On voit la remise 
de la dot, la confection du contrat de mariage et la 
conclusion du mariage qui lie les deux époux : Juga-
tinus et juga qui jugunt. Le deuxième moment, c’est 
la deductio in doraum mariti. Puis c’est enfin la ré-
ception de l’épouse par l’époux, avec son mélange de 
cérémonies symboliques conservées à l’époque histori-
que, comme l’onction de la porte, la résistance symbo-
lique de l’épouse et les actes matériels de consomma-
tion du mariage. 

On voit bien comment les dii nuptiales se dis-
tribuent dans les trois périodes. Nous en concluerons 
que l’intervention des dii nuptiales représente, dans 
les cérémonies du mariage, le rituel le plus ancien 
que nous puissions connaître1, le rituel originaire. 
Cette conclusion résulte d’abord de l'opinion généra-
lement admise aujourd’hui que les dii certi repré-
sentent le fond le plus ancien de la religion romai-
ne. 

Adjonction 

des grands 
dieux à une 

On pourrait objecter à cette raison trop généra-
le que les dii certi pourraient ne représenter que 
des croyances populaires appliquées en quelque sorte 



63 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 63 

époque posté-
rieure aux cé-
rémonies du 
mariage par 
substitution 
à des dii cer-
ti. 

de façon adventice sur des rites dont l’origine est 
ailleurs. A oette objection, un examen attentif des 
cérémonies permet de répondre de façon décisive. Avec 
le développement de la religion romaine, le rituel nup-
tial s’est enrichi de cérémonies nouvelles, ces céré-
monies sont des actes de culte proprement dits, essen-
tiellement des prises d’auspices et des sacrifices. 
Ces auspices ne sont pas demandés, ces sacrifices ne 
sont pas offerts aux dii certi. On sait que les dii 
certi n’ont pas de temple et ne sont pas l’objet d'un 
culte. Ils ont été inaugurés en l’honneur des plus 
grands dieux, les dii selecti, devenus les protec-
teurs du mariage. 

Nous verrons que l'on peut distinguer deux pé-
riodes : une période antérieure à la fondation de la 
cité, à la religion de l’Etat : les dieux protecteurs 
sont les dieux agraires, spécialement Tellus, la Ter-
re cultivée. Après les Tarquins, dans la cité organi-
sée, ce sont les dieux protecteurs de la cité qui de-
viennent dieux protecteurs du mariage : c’est Jupiter 
dans la confarreatio et avant tout c’est Junon, pro-
tectrice de tous les mariages. 

Ce qui est bien caractéristique, c’est la façon 
dont il ont assumé ce rôle. Il semble bien qu’ils 
l’ont trouvé déjà occupé. Ils ont trouvé les dii cer-
ti en possession d’état. Les grands dieux n’ont pas 
chassé les petits, ils se les sont plutôt incorporés 
en prenant leur place. La conjecture est vraisembla-
ble. En ce qui concerne Tellus, elle peut résulter de 
la façon dont son rôle nous est présenté par Servius. 
Servius, ad Aeneidem, 4,1,66 écrit que quelquès au-
teurs disent que Tellus présidait aux noces. C’ost 

à elle que les jeunes filles, quand elles commençaient 
à aller vers la maison de leur mari et quand elles 
y fiaient arrivées, offraient des sacrifices sous 
divers noms et suivant des rites variés. Nous ne con-
naissons plus ces noms divers de Tellus, mais il est 
probable que c'étaient des noms de dii certi dont 
Tellus avait pris la place. 

Ce qui nous permet d’émettre cette conjecture, 
c’est que cette transformation est une certitude pour 
Junon. Nous verrons comment et pourquoi elle est de-
venue la déesse protectrice du mariage. Son activité 
protectrice du mariage est caractérisée par des noms 
qui sont les épithètes de la Junon matrimoniale et ce 
sont aussi des noms de dii certi du mariage : Junon 
Juga, Junon Domiduca, Junon l'terduca, Junon Unxia et 
Cinxia. Elle a pris ainsi le nom de la dea nuptialis 
qui, aux trois moment principaux préside à l'acte dé-
cisif s c’est celle qui unit ; Juga, c’est celle 



64 Le mariage. 64 

qui conduit : Iterduca, Domiduca, c’est elle qui sano 
tifie la porte, Unxia, et c’est celle qui délie la 
ceinture, Cinxia. C’est donc qu’elle a pris leur pla-
Mais c’est aussi qu’elles étaient en place. La substi-
tution marque bien l’importance du rôle des dii certi 
dans le mariage et l’antiquité de leurs fonctions. 

Rapports entre 
les dii certi 
et les céré-
monies nuptia-
les. 

Gomment peut-on concevoir les rapports qu’il y 
a entre les cérémonies nuptiales et les dii certi? 
Nous retrouvons ici l’erreur qui vicie l’étude de ces 
cérémonies chez les auteurs modernes. Pour leur faire 
une place dans la confarreatio, on a conjecturé que, 
dans la cérémonie de la Confarreatio, le flamine dé 
Jupiter, au moment d’accomplir le sacrifice, c’est-
à-dire au moment où il offrait le pain d’épeautre à 
Jupiter, nommait tous ces dieux nuptiaux et les pria-
C’est la conjecture de Marquardt, Vie privée, p. 60: 
Le flamen dialis, dit-il, prononçait une prière où 
se trouvaient également indigités les dii nuptiales, 

Il faudrait donc supposer que les noms des diew 
nuptiaux proviendraient d’une liste officiellement 
dressée pour le flamine de Jupiter. Ce serait une 
liste de même nature que la liste des douze dieux de 
l’agriculture, qui sont indigités par le prêtre de 
Cérès, le flamen Cerialis quand il célèbre le culte 
de Cérès et de Tellus : Vervactor, Redarator, Imporo-
tor, Incitor, Abarator, Occator, Sarritor, Subrincinel 
Messor,Gonventor,Conditoret Promitor. Chacun de ces dou-
ze dieux préside pour sa part aux douze opérations 
de la culture, depuis le premier labour jusqu’aux se 
mailles. 

En dehors de cet argument d’analogie, la conjec-
ture repose sur deux hypothèses également fausses. 
La première est que toutes les cérémonies religieuse 
du mariage se rattachent à la confarreatio; la deuxiè-
me voit dans les Indigitamenta un recueil de lita-
nies, d’invocations destinées à être récitées par 
les pontifes et par les flamines au cours d’un culte 
public. 

Cette opinion est, en général, abandonnée aujour-
d’hui comme trop absolue. Elle est réfutée directe-
ment par la comparaison que l’on peut faire entre la 
liste des noms des dieux de l’agrioulture et les 
noms des dieux nuptiaux. Les premiers forment bien 
liste officielle de litanies et nous savons, en ef-
fet , qu’ils doivent être récités par le flamine dans 
les sacrifices offerts à Cérès. Or tous ces noms son 
tous de même consonnance, de même formation. C’est 
bien la liste d’un rituel pontifical. 

Les dieux nuptiaux ont un caractère très diffé-
rent. C’est un mélange confus de divinités masculins 



(2) 65 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 65 

et féminines, dont les noms sont formés de façons dif-
férentes. Ce sont tantôt des adjectifs, tantôt des 
adjectifs verbaux, tantôt des noms , des substantifs. 
Ils ont des désinences et des formes très variées. A 
côté de dii certi sans sanctuaire et sans temple, noua 
trouvons d’autres dieux qui sont objets de culte ou 
qui ont un temple s Mutunus Tutunus, Fortuna virgo, 
Venus Perfica, sans parler de Junon. 

Ce n’est donc pas, comme l’a dit Wissowa avec 
raison, un reste de litanies pontificales, mais une 
réunion artificielle de noms provenant de sources 
variées. Des pontifes les ont assemblées de toutes 
provenances, pour remplir leur office de consultants, 
mais ils étaient priés, comme l’indiquaient les pon-
tifes, par les intéressés eux-mêmes : c’est la femme 
ou le mari au moment où s’accomplissait l’acte 
que chacun d’eux présidait , qui les indigitait au 
cours de la journée nuptiale. 

Cette indigitation devait être faite très soigneu-
sement, dans les formes et avec les paroles indiquées 
par les pontifes. C’est pourquoi les Indigitamenta 
étaient en réalité des recueils de prières. Une fois 
qu’ils les ont indigités il leur était loisible de 
les oublier aussitôt, quand l’acte était accompli, 
ils retombaient dans leur néant. 

Quoi qu’il en soit, grâce à ces dii certi grâce 
aussi au caractère obstinément conservateur des Ro-
mains, nous pouvons remonter jusqu’à l’époque la plus 
ancienne où les Romains, ou plutôt leurs lointains 
ancêtres, ont attaché une pensée religieuse au maria-
ge. Nous pouvons remonter jusqu’à l’époque primitive 
où ils y ont vu un acte saint, placé sous la protec-
tion de la divinité, le moment, par conséquent, où ils 
ont cessé de traiter l’union des sexes comme une bru-
tale prise de possession dé la femme par l’homme, 
soit en la ravissant, soit en l’achetant à son père. 

On peut voir aussi que , dès cette époque la 
plus ancienne, le rituel tend à se fixer dans les 
formes qu’il a toujours conservées. 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de Sorbonne 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction interdite 

W 



66 Le mariage. 66 

§ 3 - Rites nuptiaux gentilices. 

Nous avons dit qu’avec le développement de la 
religion romaine le rituel nuptial s’est enrichi de ces 
rémonies nouvelles. Ces cérémonies sont des actes de 
culte proprement dit : c’ést la prise d’auspices, et 
c’est ausi les sacrifices. Ces auspices ne sont pas 
demandés aux dii nuptiales, les sacrifices ne leur 
sont pas offerts. 

Nous avons vu, en effet que ces dieux d’un ins-
tant , les Augenblicks Gotter, comme les appellent le 
savants allemands, n’avaient pas de personnalité assez 
accusée, n’étaient pas assez individualisés pour qu' 
leur rendit un culte véritable. Aussitôt qu’ils avais, 
été invoqués suivant les formes prescrites , aussitôt 
qu’ils avaient rempli leur office d’un instant, ils 
étaient oublies. 

C’est lorsqu’ils furent arrivés à une  concep-
tion plus élevée de la divinité que les Romains, 
conformément à leur nouvelle conception, ajoutèrent 
aux cérémonies matrimoniales la prise d’auspices et 
les sacrifices. Ce sont les grands dieux de Rome qui 
devinrent alors protecteurs du mariage. 

ces dieux 
protecteurs 
du mariage. 
Les dieux 
agraires. 

Quels sont ces dieux ? Il semble que l'on peut 
discerner deux groupes, qui correspondent à deux épo-
ques de leur développement. 

Le plus ancien de ces groupes est celui des 
dieux agraires. Les dieux agraires font partie d’un 
cycle religieux déjà plus développé que les dit certi-
Ils ne sont pas la personnification abstraite d’un 
acte , d’un seul phénomène de la nature, ils ont une 
personnalité plus forte, car ils personnifient un é-
lément plus général de cette nature, comme par exem-
ple Tellus personnifie la terre cultivée, Cérès person-
nifie la fécondité de cette terre. Ce sont deux divi-
tés étroitement unies par leur office. Ovide, Fastes, 
671 : Placentur frugum matres Tellusque Ceresque, 
farre suo gravidae visceribus suis officium commune 
Ceres et Terra tuentur haec praebet causais frugibus, 
illa locum: Les mères des fruits, Tellus et Cérès, 
seront rendue propices par l’offrande de l’épeautre 
et des entrailles d’une truie pleine; Cérès et la 
Terre ont un office commun : l’une féconde les fruit 
l’autre les reçoit dans son sein. 

Par leurs fonctions protectrices, ces déesses 
dominent contaminent la vie des peuples agricoles. Or 
vous savez que les Romains, à l’époque gentilice, é-
taient arrivés au stade agricole de leur développe-



67 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 67 

ment. On peut donc rendre un culte assidu, un culte 
continuellement renouvelé à ces divinités et on cher-
che à se les rendre propices par des offrandes et par 
des sacrifices. 

Or, à l’office général tiré de leur nature, quel-
ques-uns de ces dieux agraires adjoignent un office 
particulier qui est celui de présider aux noces , de 
protéger les mariages. 

Pilumnus et 
Picumnus. 

I°- D’après les témoignages des auteurs, nous 
trouvons d’abord deux petits dieux agricoles, Pilumnus 
et Picumnus. Varron, nous dit Servius (ad Eneidem 9,4) 
conjecture que Picumnus et Pilumnus sont des dieux 
conjugaux : Varro conjugales deos suspicatur. 

Cette conjecture est confirmée par Nonius Marcel-
lus, de compendiosa doctrina, p. 528 : Pilumnus et 
Picumnus dii praesides auspiciis conjugalibus deputan-
tur : Pilumnus et Pecumnus sont comptés comme dieux 
présidant aux auspices du mariage. 

Ce sont deux très petits dieux, autant qu’on peut 
le savoir car ils sont négligés par les Romains de 
l’époque classique et leur histoire n’est plus bien 
connue. Ce sont cependant certainement des dieux agri-
coles. Ils appartiennent au groupe des génies champê-
très que l'on élèva au rang de dieux et dont les an-
nalistes romains ont fait des rois fondateurs et guer-
riers, comme le sont Mars, Faunus et Latinus. 

Picumnus a appris aux hommes à utiliser l’en-
grais pour améliorer la terre. Pilumnus leur a appris 
l’usage du pilon, pilum pour écraser le grain dans le 
mortier. Picumnus, confondu avec Picus, le pivert, 
est identifié alors à Mars, dont l’oiseau est le pi-
vert. 

Ces deux dieux sont devenus des dieux du mariage, 
des femmes après la naissance et des enfants qui vien-
nent de naître. Pour quelles raisons ? Nous n'en savons 
trop rien, car leur histoire est très obscure et trou-
ble, à cause de l'humilité de leurs fonctions. Ils 
sont très proches encore des dii certi; ils en diffè-
rent cependant car ils ne personnifient pas un seul ac-
te de la vie humaine. Ce sont des dieux qui ont appor-
té un bienfait, une invention permanente aux hommes 
et comme tels ils sont honorés d’un culte. Varron, De 
vite populi romani , Livre XI s Diis conjugalibus Pi-
lumne et Picumno in aedibus lectus sternabatur : dans 
les temples aux dieux conjugaux Pilumnus et Picumnus, 
un lit était dressé. 

Vous remarquerez la façon differente dont on par-
le. de ces dieux. Ils ne président pas à un des actes 
du mariage, mais ils sont protecteurs du mariage lui-

même. C’est à eux qu'on demande s’ils sont favorables. 



68 Le mariage. 68 

ils président aux auspices du mariage. 
Tellus mater. 
Son importan-
ce dans le 
rituel nup-
tial. 

II° Mais la véritable divinité du mariage, par 
les dieux agraires, c’est Tellus, Tellus mater est une 
des plus anciennes parmi les grandes divinités de 
Rome. Ce n’est pas la terre en général quoique, à l’é-
poque postérieure, on la confonde souvent avec la dée 
se Terre, Terra mater. C’est bien une divinité de l'a 
griculture, car elle personnifie le sol destiné à ê-
tre cultivé, le sol fécond, le sol producteur, la ter-
re qui s’ouvre aux germes, produisant les moissons 
et les fruits. Et c’est une déesse matrimoniale, Ser-
vius, ad Eneidem, 4,166 : Quidam sane tradunt etiam 
Telluram praeesse nuptiis. Nam et in auspiciis nup-
tiarum invocatur, aut etiam virgines vel cum ire ad 
domum mariti cupierint, vel jam ibi positae, diversis 
nominibus vel ritu sacrificant s Quelques auteurs di-
sent que Tellus préside aux noces, car elle est invo-
quée dans les auspices des noces, c’est à elle aussi 
que les vierges offrent des sacrifices sous divers 
noms et sous des rites différents lorsqu’elles vont 
partir pour la maison de leur mari ou lorsqu’elles 
y sont déjà arrivées. 

Ce témoignage est assez tardif : Servius est 
un auteur de l’Empire, mais il est d'une remarqua-
ble précision. Non seulement on noue dit que Tellus 
préside aux noces de façon générale, comme pour 
Picumnus et Pilumnus, mais on ajoute qu’elle est invo-
quée au début des noces, dans la prise d’auspices, 
que des sacrifices et des prières lui sont adressés 
par la fiancée avant la doductio in domum et après 
la deductio in domum. Par conséquent c’est elle qui 
est priée à tous les moments principaux du rituel nup-
tial. 

Virgile, Eneide, 4,166, la cite avec et avant 
Junon, parmi les dieux qui favorisent la mariage 
de Didon : Prima et Tellus et pronuba Juno dant si -
gnum fulsere ignés et conscius aether conubiis, aum-
moque ulularunt vertice Nymphae : La terre et Junon 
l’hymeneienne donnèrent le premier signai des feux 
brillèrent dans le ciel complices de ces noces et sur 
le haut des montagnes les nymphes hurlèrent le chant 
nuptial. 

Cette préférence est d’autant plus caractéris-
tique qu’à l’époque d’Auguste, Junon est depuis long-
temps protectrice des noces et Tellus, qui n’a pas 
été admise parmi les diaux ayant un culte public, est 
presque complètement oubliée et souvent confondue a-
vec Terra ou Obérés. 

Chez les Grecs, la Terre, Gaia, est aussi une 
divinité nuptiale. Elle s’est plus complètement 



69 DROIT ROMAIN APPROFONDI /Doctorat). 69 

effacée devant las grands dieux de l’Olympe et les 
Grecs ont moins bien conservé les rites anciens. Mais 
ce rapprochement est une trace, non pas d’influence 
l'éciproque des deux religions, mais d’identité origi-
naire. Tellus était déjà une divinité matrimoniale 
chez les Indo-Européens avant leur séparation , donc 
bien avant Rome. 

Le culte de 
Tellus , ses 
caractères. 

L’histoire de Tellus et le caractère de cette 
divinité à Rome va achever de lui donner sa place dans 
notre histoire. Tellus n’a eu un temple qu’assez tard 
dans la cité romaine, en 268 de Rome fondée, avant 
les XII Tables (305) mais après la période royale 
(244). Ce temple lui a été promis par le consul Publius 
Sempronius, au cours d’une campagne contre les Picen-
tins, à l’occasion d’un tremblement de terre survenu 
pendant une bataille. 

Mais si on lui donne un temple, on ne l’honore 
pas d’un culte public. Tellus n’a pas de flamine, de 
prêtre d’Etat; nous verrons que c’est le flamine de 
Gérés qui l’honore en même temps que Gères. On n’a 
donc pas créé pour elle de sacra pro populo. 

Que faut-il en conclure ? C’est que Tellus n’é-
tait pas avant 268 comptée parmi les dieux de la cité, 
parmi les dieux de l’Etat, elle ne figurait pas parmi 
ces dieux à qui on élevait des temples et à qui l’E-
tat rendait un culte public. Est-ce à dire qu’en 268 
on a eu affaire à un dieu nouveau ou à un dieu étran-
ger, que l’on aurait importé dans la communauté romai-
ne ? Pas le moins du monde. Tellus est une très an-
cienne, divinité romaine et elle est honorée par l’en-
semble des citoyens. On sait que les Romains distin-
guent deux sortes de sacra : les sacra, ce mot dési-
gne, d’une façon générale, les cérémonies du culte 
qui est rendu à toute divinité, quelle qu’elle soit, 
lorsqu’on lui rend un culte. 

Le mot sacra désigne aussi le culte lui-même . 
Ces cultes sont de deux sortes : ce sont les sacra 
privata et les sacra publica. 

Les sacra privata, ce sont ces cérémonies du 
culte qui sont exécutées dans l’intérieur des famil-
les, ou dans l’intérieur des gentes, en privé. Ils 
sont faits, avons-nous vu, pro hominibus, à l’oc-
casion des naissances , des mariages, des funérailles, 
etc.... pro familiis, c’est le culte des dieux lares 
et des morts honorés comme protecteurs des familles: 
pro gentibus, c’est le culte des dieux de la gens 

A ces saora privata s’opposent les sacra publi-
ca qui sont les cultes intéressant le peuple romain 
tout entier et non pas seulement une famille ou une 
sens. Il faut en distinguer de deux sortes que nous in 



70 Le mariage. 70 

dique Festus : De verborum significatione, au mot pu-
blies s Publics sacra, quae publiée sumptu pro propu-
lo flunt quaeque pro montibus, pagis, curiis, sacel-
lis: On appelle cérémonies publiques celles qui se 
font aux frais de l’Etat pour le compte du peuple, 
et aussi celles qui se font pour les monts, pour les 
villages, pour les curies et pour les chapelles. 

Ainsi il y a deux sortes de cérémonies publiques: 
les unes sont célébrées aux frais de l'Etat pour tout 
le peuple. Ce sont celles qu’organise la cité tout 
entière, par l'intermédiaire des magistrats et des 
prêtres de l’Etat, les flamines. Ce sont des cultes 
destinés à honorer les dieux d’Etat. C’est l’affaire 
des magistrats et des prêtres, les citoyens n’y parti-
cipent pas. 

Ces cultes sont faits par délégation, pro popu-
lo et non pas par le peuple lui-même. C’est par exem-
ple le culte public de Vesta, de Jupiter Capitolin 
de Quirinus, etc... Ces sacra, du moins dans leur 
organisation définitive et publique, dans l’organisa-
tion que nous connaissons, datent des institutions 
de la cité, de l’organisation de la religion d’Etat, 
en particulier la fondation du temple de Jupiter 
Capitolin.par les Tarquins et son culte public coïn-
cide avec l’organisation administrative et politique 
définitive de la cité. 

Le nombre des dieux qui ont ainsi reçu un cul-
te public va continuellement en augmentant au cours 
de l’histoire de Rome. C’est une loi qui fonde leurs 
temples, qui institue leurs prêtres. Ilyaeu ainsi no-
tamment une série de dieux étrangers qui ont été ad-
mis dans la communauté romaine et ceux dont l’origine 
étrangère n’était pas complètement oubliée sont spécia-
lement Cérès, Liber et Libéra, Apollon et Cybele la 
Mater Magna, les premiers sont des dieux grecs, 
la dernière une déesse phrygienne. 

Au contraire, aux cultes qui sont faits pro 
montibus, pro pagis, pro curlis, pro sacellis, tout 
le peuple participe. Ce sont des sacra populariaf cuae 
omnes cives faciunt (Festus, de verborum significatio-
ne, au mot popularia). 

Ce sont des cultes très anciens. On les.connaît 
assez mal, car dès l’époque classique ils sont en dé-
cadence. Ils ont été désertés par l’ensemble du peu-
ple qui a abandonné ces dieux. Le peuple les a déser-
tés parce que ce sont des dieux des anciennes divi-
sions de Rome, et que en fait, dans oes anciennes 
divisions, le peuple ne figure plus. Pour la plu-
part ce sont des divisions qui sont antérieures à la 
cité et à son organisation politique et administra-



71 DROIT ROMAIN APPROFONDI ( Doctorat). 71 

tive. 
Ce sont les sacra pro montibus : ce culte est 

celui du Septimontium, ou sacrum septimontiale, c’est 
très vraisemblablement le culte de la Ligue des villa-
ges établis sur les collines de Rome avant la fonda-
tion de la cité par les rois étrusques. Los sacra pro 
pagis : ces sacra pro pagis sont des fêtes de l’agri-
culture et de l’élevage : les sementivae, les Ainbarva-
lia, les Falilia, les Terminalià, qui se célébraient 
dans les villages, dans ces pagi qui sont parmi les 
plus anciennes divisions du sol romain et où, par Con-
jecture, les parmis sans de l’hypothèse gontilice voient 
le siège d’une gens. Et ce sont les sacra pro curiis, 
où. nous allons maintenant retrouver Tellus. 

La fête de 
Tellus; son 
caractère a-
graire, rap-
ports de ce 
culte avec 
l’organisa-
tion gentilice. 

Le culte de Tellus, ce sont en effet des sacra 
pro curiis et, par conséquent des sacra popularia. 
La fête de Tellus porte le nom de Fordicidia. Elle 
tire son nom du mot horda ou forda qui désigne les 
vaches pleines. Cette fête est célébrée le 15 Avril 
et elle fait partie , avec les fêtes de Cérès, les 
Cerealia ou les Sementivae, les Ambarvalia, les Pali-
lia, de tout un ensemble de cérémonies qui, spéciale-
nient au printemps, devaient pourvoir à la fertilité 
de la terre, à la fécondité des animaux et au bien 
être des hommes. Ce sont toutes des cérémonies du cul-
te agraire, elles consistent ici en un sacrifice de 
vaches pleines. 

Or, cette fête do Tellus est l’une des deux 
fêtes principales des curies, ces deux fêtes sont les 
Fornacalia, feriae farris torrendis, les fêtes de l'é-
peautre que l’on fait cuire, c’est-à-dire les fêtes 
de la panification, et les Fordicidia. Cette fête 
est célébrée au Capitole, dans les trente curies, par 
le curion, ou curionus, qui est le chef de chacune 
des curies. C’est lui qui officie, dans chaque curie 
assisté d’un prêtre, le flamen curialis. C’est donner 
le curion et le flamine qui font le sacrifice des 
vaches pleines. 

On sait ce que c’est que la curie : c’est la 
plus ancienne des divisions du peuple romain. Les cu-
ries représentent l’assemblée du peuple divisé en tren-
te curies. C’est une division de l’époque royale, de 
l'époqué légendaire et elle est déjà ancienne au dé-
but de la République. Elle est remplacée pour l’ar-
mée, depuis Servius Tullius, par les centuries. Elle 
est remplacée par les tribus, depuis que l’on divise 
le sol romain et la ville en tribus. Les tribus urbai-
nes  sont, d’après la légende, attribuées à Servius 
Tullius. C’est l’assemblée du peuple par tribus qui 
est l’assemblée électorale et l’assemblée législatif 



72 Le mariage. 72 

ve du peuple romain sous la République. 
Or, cette organisation ancienne en curies est 

en rapport indubitable et étroit avec les gentes. Ces 
curies ne comprenaient primitivement que les patri-
ciens, le peuple des gentes. On ne sait même pas de 
façon sûre si jamais les plébéiens ont fait partie 
de curies. 

Donc c’est la communauté patricienne des pre-
miers temps que représente cette organisation. Dans 
les trentes curies, d’après la légende, le peuple est 
divisé par gentes. C’est un souci de symétrie qui fait 
dire aux historiens que chacune des trente curies 
était divisée en dix gentea. Mais cette indication est 
le témoignage de l’importance des gentes dans l’in-
térieur des curies. 

Le fait que le-culte de Tellus était un culte 
des curies établit donc un lien certain entre Tellus 
et l’organisation gentilice. 

Quelles sont les conclusions que nous devons 
tirer de cette étude de Tellus ? D’abord par la date 
de l'inauguration de  son temple, nous voyons que Tel-
lus ne faisait pas partie originairement des divini-
tés d’Etat, des divinités de la religion officielle 
des Romains. C’est une déesse plus ancienne et plus 
anciennement -honorée que la cité. 

Par le caractère de son culte, sacra popularia, 
nous voyons qu’avec la plupart des autres divinités 
agraires dont le culte, lui aussi, fait partie des 
sacra popularia, ce culte agraire faisait partie d’un 
ensemble antérieur à la cité, établi chez les ancêtres 
des Romains à partir du moment où quittant le nomadis-
me des peuples pasteurs, ils ont été fixés sur le 
sol par l’agriculture, ils ont été transformés en 

population agricole. 
Par le fait enfin que ce culte est en liaison 

avec les gentes, nous pouvons dire que la floraison 
des cultes agricoles correspond avec cette organisa-
tion gentilice dont, par hypothèse, nous avons indi-
qué le moment principal avant la fondation de la cité 
des Tarquins et pendant longtemps après, jusque vers 
l’époque des XII Tables. 

C’est la raison pour laquelle nous avons inti-
tulé ce paragraphe s rites nuptiaux gentilices, et 
nous avons donné à cette partie des rites nuptiaux 
qui viennent, d'une façon évidente , d’une époque 
où l’agriculture dominait, le nom de rites gentilices 



(2) 73 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 73 

Caractère a-
graire de Gé-
rés. 

III°- Gérés. C’est elle aussi une divinité a-
graire. Gérés a été quelquefois indiquée comme inter-
venant dans les mariages . Son nom de Cérés vient de 
creare, crescere : celle qui fait croître. Gérés est 
la mère des grains et des fruits, c’est celle qui les 
fait germer et pousser dans le sein de la terre. Com-
me telle. Gérés est étroitement unie avec Tellus, la 
terre, qui reçoit ces grains. Elles ont un culte com-
mun et elles sont souvent confondues. Ovide nous l’a 
dit : Gérés et Tellus ont un office commun, la pre-
mière féconde les fruits, la seconde les reçoit 
clans son sein. 

Le culte de 
Cêrès, mélan-
ge avec la 
culte de De-
meter. 

Cerès est incontestablement une très vieille 
divinité latine. Le rituel de sa fête, les Cerealia, 
conserve de très anciens rites qui restent inchangés, 
malgré que Gérés se soit hellénisée, comme nous al-
lons le voir. Ce sont notamment les litanies que le 
flamine certains récite à la fête de Gérés, là où il 
énumère les douze petits dieux certains de l’agricul-
ture, qui font certainement partie d'un rituel très 
ancien et spécifiquement romain. 

Mais la nature de Gérés a été modifiée au 
moment où on lui a élevé un temple à Rome. A ce mo-
ment , on l’a réunie avec la déesse agraire Demeter, 
qui est, comme Gérés à Rome, la déesse de la végéta-
tion. De meme que Tellus , elle a eu assez tard un 
temple à Rome, et vers la même époque, en 258 de 
Rome fondée, dix ans avant le temple de Tellus,(268) 
à la suite d’une famine pendant la guerre des Latins, 
on interrogea les livres sybillins et ils donnèrent 
le conseil d'élever un temple à Demeter, à Dionysos 
et à Ghoré. Le dictateur Postumius leur dédia un 
temple et fonda un culte public. La fête de Gérés de-
vint donc des sacra publica, faits pro populo avec un 
prêtre d’Etat, le flamen Cerialis. 

Cette dédicace fut faite sous les noms latins 
de ces dieux : Gérés, Liber et Libéra, mais c’est 
bien à la Demeter grecque qu’il fut élevée car le 
culte fut établi suivant le rite grec et Gérés eut à 
Rome des prêtresses grecques. Néanmoins, le mélange 
avec l’ancienne déesse latine reste reconnaissable. 

Ce culte de Demeter vient de la grande Grèce, 
de l'Italie du Sud et la dédicace de son temple est 
liée à des évènements politiques et avec le triomphe 
de la plèbe. C'est l’époque a laquelle la plèbe de-
vient politiquement indépendante par la création des 
tribuns de la plèbe et le temple de Cérès devient le 
siège des tribuns; c’est là qu’ils conservèrent les 
archives de la plèbe, leur trésor est alimenté par 



74 Le mariage. 74 

les confiscations prononcées contra ceux qui attentent 
à la majesté des magistrats de la plèbe. Titte Live, 
3,55,7: Ut qui, tribunus plèbis, àedilibus, judici-
bus decemviris nocuisset, ejus caput Jovi sacrum esset 
familia ad aedem Cereris Liberi Liberaeque venum.'irét, 

Importance 
du culte de 
Cérès. 

C’est pourquoi le culte de Gérés et la fête de 
Gérés devinrent en grande vénération auprès de la 
plèbe. Mais la Demeter grecque, l’importance nouvel-
le que Gérés acquit dans la cité sous ce vêtement , 
et spécialement auprès de la plèbe, ne doivent pas 
nous faire oublier la très vieille divinité agraire, 
authentiquement latine et compagne de Tellus. C’est 
une erreur qui a été commise, comme nous le verrons, 
par Girard, dans son oeuvre sur l’organisation judi-
ciaire des Romains. 

Cette importance nouvelle explique, par contre 
comment à l’époque classique Tellus.céda devant Gérés 
et est parfois confondue avec elle. En effet Cérès, 
en même temps que son temple, acquiert un culte pu-
blic et un prêtre d’Etat. Tellus n’a pas été traitée 
de même. 

Cérès devient donc une des grandes divinités 
de l’Etat; elle prend sa place dans le Panthéon ro-
main, parmi les dii sélectif Un vers d’Ennius , bien 
connu, énumère les douze grands dieux qui sont les 
principaux. du Panthéon romain: 

Juno, Testa, Minerva, Gérés, Diana, Venus, Mars 
Mercurius, Jupiter, Neptunus, Vulcanus, Apollo-

Les Cerealia. La fête de Gérés, les Cerealia, se célébrait 
à la même époque que la fête de Tellus du 12 au 19 
Avril; la fête de Tellus était le 15 Avril; c’était 
une fête de, l’agriculture, comportant des offrandes 
de lait, de gâteaux, de miel, d’encens, et de flam-
beaux allumés. Le prêtre de Cérès priait aussi Tellus 
Nous savons, d’autre part, que le culte de Tellus est 
tombé dans l’oubli à l’époque classique, aussi Tellus 
disparaît derrière Cérès et derrière Demeter, on les 
confond souvent. Varron, De Re rustioa, 31,5: Nec si-
ne causa Terram eamdem appellabunt Matrem et Gererem 
Ce n’est pas sans raison que l’on donnait à la terre 
cette même appellation de Mère et de Cérès. 

Les auteurs grecs traduisent souvent Tellus 
par Demeter. Nous le savons de façon sûre par cer-
tains exemples. Lydus (de Mensibus, 3,6 et 4,49) dit 
que les Fordicidia sont la fête de Demeter; or nous 
savons, de façon sûre que c’est la fête de Tellus. 
C’est donc par conséquent qu’il traduit Tellus par 
Demeter. Zozime, 2,5, traduit de la même façon par 
Demeter, en grec, la Terra Mater qui figure en latin 



75 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 75 

dans les actes séculaires d’Auguste. Horace lie ensem-
ble ces deux divinités Fertilis frugum pecorisque 
Tellus spicea donet Cererem corona : Que Tellus, mère 
fertile des moissons et du bétail, décore Gérés d'une 
couronne d’épis. 

Cette confusion permet de penser que toutes les 
fois que Gérés est nommée en relation avec le culte 
des morts, c’est Tellus qu’il faut lire, car Tellus 
est une divinité souterraine et, comme telle, elle est 
en relations étroites avec les morts qui habitent sous 
la terre. Au contraire. Gérés est une divinité céles-
te. C’est l’avis de Wissowa,, dans la Realeacyclopédie 
de Pauly Wiasowa, au mot Gérés, Tome III, p. 1972. 
Nous nous souviendrons de cette règle lorsque nous 
étudierons la loi de Romulùs sur le divorce, dans 
Plutarque, Romulus, 22. C’est la même confusion qui 
a été faite lorsque les textes parlent du sacrifice 
de la truie offerte aux morts et à Gérés, alors qu’il 
s’agit de Tellus. 

C’est très probablement par une confusion de 
cette sorte que Gérés est devenue une déesse matri-
moniale. Nous remarquerons d’ailleurs qu'elle pouvait 
l’être sans invraisemblance, car elle est étroitement 
liée à Tellus. Elle présenterait le même caractère 
au point de vue matrimonial, mais en fait, ce n’est 
que de façon tout à fait isolée et incidente qu’el-
le est liée aux cérémonies matrimoniales. Festus, De 
verborum significatione, p. 87 : Facem in nuptiis in 
honorem Cereris praeferebant : on portait une torche 
dans les noces en l’honneur de Gérés. 

On a vu que, l’on offrait des torches, allumées 
aux sacrifices de Gérés. Peut-être est-ce cette coïn-
cidence qui a amené la confusion. Quoiqu’il en soit, 
cette mention incidente et obscure est la seule qui, 
à propos d’une cérémonie nuptiale, rattache Gérés au 
mariage. Ce n’est pas suffisant pour qu’on puisse la 
considérer comme une déesse matrimoniale. Les traits 
de sa légende qui lui donneraient ce titre, sont em-
pruntés à la Demeter grecque qui à Athènes, et peut-
être là aussi par confusion avec Gala, est devenue 
la déesse matrimoniale. 

Gérés et le 
mariage. 

A Athènes, c’est Gérés qui a établi le mariage 
en l’élevant a la hauteur d’une loi sacrée et qui a 
transformé la simple union de fait, le concubinat, en 
un mariage saint. On l’appelle à cause de cela Deme-
ter Thesmophoros, Virgile traduit exactement cette 
épithète par Gérés légiféras: celle qui a fait la loi. 

Mais à Rome, on ne sait pas trop, au contraire, 
si elle n’est pas hostile aux noces, car dans ses 
fêtes que célèbrent les matrones pendant huit nuits, 



76 Le mariage. 76 

l’élément masculin doit être soigneusement exclu, les 
femmes doivent s’abstenir, même dans les mots de tout 
ce qui pourrait rappeler les relations matrimoniales. 
Servius, ad Eneidem, 4,50 : Romaesum Cereris sacra 
fiunt, observatur ne quis aut patrem aut filium nomi-
net, quad fructus matrimonii per libères constat : 
à Rome, lorsqu’on célébrait la fête de Cérès, en devait 
faire attention à ne nommer ni père ni fils, parce 
que les fruits du mariage existent dans les enfants. 

Les prêtresses de Cérès étaient des femmes grec-
ques, à qui était accordée la cité romaine, pour la 
durée de leur charge. Elles devaient s’écarter de 
leurs maris ; Tertullien de Menogamia il: Cereris 
Sacerdotes, viventibus etiam viris et consentieptibus, 
amica séparatione viduuntur : les prêtresses de Cérès 
même du,vivant de leur mari et avec leur consentement 
vivaient en veuves, par suite d’une séparation amiable 

C’est pourquoi même on a fait de Cérès la déesse 
du divorce : Servius, ad Eneidem, 39 ; Cereri divsr-
tia. 

IV-Junan. Les constatations que nous venons 
de faire prennent toute leur signification et leur 
importance si nous les opposons au rôle joué dans le 
mariage par les grands dieux du Panthéon romain, les 
dieux de l’Etat, et notamment par Jupiter et Junon. 

Jupiter son 
caractère 
de divinité 
rustique. 

Jupiter Optimus Maximus est le dieu protecteur 
de la cité, c’est le dieu de la grande Rome de la ci-
té de Servius Tullius dont nous connaissons la cons-
titution. Lorsque les rois étrusques fondèrent la vil 
le, par le synécisme des villages disséminés sur les 
cellines de Rome, ils établirent le centre religieux 
et politique de la ville sur le Capitale. C’est là 
qu’ils mirent la citadelle et le temple du dieu pro-
tecteur de la cité. Une tradition sûre attribue la 
fondation du temple de Jupiter Capitolin aux Tarquins. 

Vous remarquerez bien que le dieu qui devient 
ainsi le protecteur de la cité n’est pas, une créa-
tion des Tarquins. Ce n’est pas un dieu nouveau. Le 
Jupiter italique est beaucoup plus ancien, il. est con-
nu et vénéré par tous les peuples de l’Italie. Comme 
le Jupiter étrusque, comme le Zeus des Grecs, c’est 
le dieu de la lumière, c’est celui qui dispense la 
lumière. Il est le maître du ciel et des phénomènes 
célestes, la pluie, les éclairs, le tonnerre, le 
vent, d’une façon générale, tout ce qui se passe dans 
l'atmosphère et au ciel dépend de lui. Il est maître 
de la pluie, du bon et du mauvais temps. 

C’est donc, lui aussi, un dieu agricole, une 
divinité rustique, Varron au début de son livre 



77 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 77 

" De Re rustica", adresse une prière à douze divinités 
rustiques et il invoque d’abord Jupiter et Tellus : 
Je commencerai donc par Invoquer Jupiter et Tellus 
dont la puissance embrasse le ciel, la terre et tout 
ce que produisent l’un et l’autre, parce que ce sont 
les générateurs de l’humanité et que nous leur don-
nons le nom de père et de mère. 

Mais ce qui est nouveau, ce qui ne date que de 
la ville, o’est le choix du dieu du jour comme dieu 
protecteur de la cité, c’est la dédicace de son tem-
ple, c'est ,1’organisation de ses sacra, et c'est enfin 
la création de son prêtre, le flamen dialis, chargé 
pour le compte du peuple, pro populo, de la célébra-
tion, de ses sacra. Il se peut qu’à l’origine , ce soit 
le roi lui-même qui ait assumé ce rôle de prêtre. 

Le templ.e du Capitole devient ainsi le centre 
de l’Etat romain et se son culte. C’est avec le con-
cours d’haruspices étrusques et suivant des rites é-
trusques que le temple de Jupiter a été établi à l’é-
poque des Tarquins. 

C’est un temple à trois nefs, car Jupiter n’y est 
pas seul. Il est entouré de Junon et de Minerve, la 
triade capitoline. Mais les deux autres déesses lui 
sont subordonnées. 

upiter dieu 
e la confar-
gatio sans 
Être pour ce-

un dieu nup-
ial. 

Jupiter est le dieu de la confarreatio, c’est à 
lui qu’est offert, comme nous le verrions, ce sacrifi-
ce par lequel le  mariage est accompli farreo, par 
l’épeautre. Cette sorte de mariage lui est consacré. 
Or Jupiter n’est pas un dieu matrimonial à Rome, ce 
n’est pas un des dieux protecteurs du mariage. Il 
n’y a pas longtemps relativement que nous savons que 
la confarreatio est un sacrifice à Jupiter. Nous le 
savons par un seul auteur. Gaius, dans ses Institutes, 
1,12 dit : Farreo in manum conveniunt per quodam ge-
nus sacrificii quod Jovi Farreo fit s On fait la con-
ventio in  manum par le far, par une espèce de sacrifi-
ce qui est offert à Jupiter Farreus. 

Ce passage est resté longtemps illisible. Dans le 
manuscrit de Vérone on ne l’avait pas lu; en 1853, 
lorsque Ressbach écrivit son livre fondamental sur 
le mariage romain. On ne l’avait pas lu non plus; 
en 1868 , quand Karlowa écrivait son livre sur les 
fermes du mariage romain et la menus. C’est seulement 
Studemund qui relut le manuscrit et en déchiffra cer-
taines parties  restées jusqu'alors illisibles. Il pu-
blia sa lecture de Gaius en 1874. L’édition qu’il en 
donna est connue sous le nom de l’Apocraphum (la co-
pie) de Studemund. 

Cette lecture introduisit un élément nouveau et 
important dans notre étude, car avant elle on ne saw^ 



78 Le mariage. 78 

pas à qui était consacrée la confarreatio. 
Dans son existence éclatante, et parce qu’il 

jouait le rôle du dieu le plus important dans la cité 
Jupiter a rempli de multiples offices. Il a absorbé 
Un grand nombre d’autres dieux plus modestes, dont 
la personnalité s'est évanouie dans la sienne. Or, par 
mi les trois cents noms de Jupiter que nous connaissance 
il n’en est pas un seul qui se rapporte à un office 
quelconque touchant le mariage, sauf le nom de Jupi-
ter Farreus de Gaius. Aucun auteur, parmi les auteurs 
innombrables qui ont parlé de lui, ne nous dit qu'à 
Rome le mariage était sous les auspices de Jupiter. 

Cette constatation me paraît extrêmement important 
te. Elle nous servira, avec d’autres indices du même 
genre, à déterminer et à limiter le rôle et la signifi-
cation de la confarreatio dans la cité. Nous retrouve 
rons Jupiter en étudiant la confarreatio. Pour le mo-
ment disons que, malgré que le sacrifice du  far soit 
offert à Jupiter, Jupiter n'est pas un dieu nuptial 
pour les Romains. 

Junon protec-
trice du ma-
riage et des 
femmes ma-
riées. 

En revanche, Junon, son épouse, est, dans la 
période classique, la protectrice par excellence du 
mariage et des femmes mariées. Pas plus que Jupiter 
elle n’a été créée au moment où elle est devenue avec 
celui-ci la protectrice de l’Etat romain, au moment 
où elle a pris place à côté de lui dans le temple du 
Capitole. Elle est beaucoup plus ancienne et même sot 
mariage avec Jupiter est beaucoup plus ancien. 

Comme Hera est honorée chez les Grecs, le culte 
de Junon est répandu chez tous les peuples italiques 
Sabins, Ombriens, Osqùes et Latins. Il est également 
connu des Etrusques et même la triade capitoline, 
Jupiter, Junon et Minerve est déjà une triade é-
trusque. 

Junon, chez les Latins, représente le principe 
minin de la lumière,  comme Jupiter en représente le 
principe masculin. Parmi les étymologies fausses que 
donnaient les Anciens de son nom, il en est un cepen-
dant qui nous montre dans la déesse une personnifica-
tion de la lune; le nom le plus ancien et le plus ré-
pandu sous lequel elle est invoquée est Lucina : Ju-
non Lucina : Varron, Lingua latina, 6,69, nous dit : 
Luna a lucende nominata eadem est enim Lucina : La 
lune est nommée de ce qu’elle éclaire, c’est la même 
que Lucina. 

Junon, déesse 
lunaire, et de 
la fécondité 

comment elle 

Sous le nom de Lucina, Junon est la déesse de la 
fécondité. Comme toutes les divinités féminines de 
la lumière, comme Diane en-particulier, elle prési-
de à la naissance des enfants et aux phénomènes 



79 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 79 

est devenue 
éesse du 
mariage et des 
epouses. 

qui, dans le corps de la femme, provoquent et prépa-
rent cette naissance. La lumière est en rapport étroit 
chez les Grecs et chez les Romains avec l’enfantement. 
C’est la lune qui, pour eux, règle non seulement la 
durée de la gestation , mais ses phases successives 
et sa conclusion, c’est-à-dire 1’accouchement. Les 
divinités lunaires sont donc en même temps les divi-
nités de l’enfantement et Junon c’est avant tout, pour 
les Romains, la sage-femme divine, celle qui est asso-
ciée à toutes les préoccupations et à toutes les souf-
frances des femmes enceintes. 

Mais c’est conclure beaucoup trop vite que de dire 
simplement, comme la plupart des auteurs modernes, 
que c’est parce qu’elle est une dresse lunaire, prépo-
sée aux accouchements, que Junon va être aussi la 
déesse protectrice du mariage. Cette conclusion est 
trop générale, elle est insuffisante, car toutes les 
déesses lunaires, par exemple Diane, ne sont pas à 
Rome également des déesses du mariage, et à l’inverse 
les déesses du mariage, comme Tellus, ne sont pas des 
divinités lunaires. 

La littérature romaine nous fournit des motifs 
plus précis de la vocation matrimoniale de Junon. Si 
Junon est devenue à Rome la protectrice des mariages 
c’est parce qu’elle y est par excellence la femme 
mariée, la matrona. Son mariage avec,Jupiter est 
l’idéal de toutes les noces, Plaute, Amphytrion, 5,8, 
32 : Juro per matremfamiliam Junonem s Je le jure par 
la mère de famille Junon. Junon matrona est un des 
surnoms les plus employés de Junon. 

Ovide, Fastes 6,33, fait dire à la Junon honorée . 
dans le temple de Jupiter capitolin : Si torus in pre-
tio est, dicormatrona Tonantis, junctaque Tarpeio sunt 
mea templa Jovi ; Si le lit conjugal donne quelque 
droit, on m’appelle la matrone du tonnant (l’épouse 
de Jupiter tonnant) mes temples sont.les mêmes que 
ceux de Jupiter Tarpéien. 

Voici quelle est l’inscription du temple de 
Junon d’Ardée : Pline, Histoire naturelle, 35, 115 : 
Reginae Junonis, suprembeconjugis, templum: Temple 
de la reine Junon, l’épouse par excellence. 

Enfin Plaute, Casina, 2,3, fait dire à un home 
marié qui rentre tardai la maison et qui a quelques 
fredaines à se faire pardonner par sa femme irritée 
contre lui : Heia, mea Juno, non decet te  tam tristem 
tuo Jovi : Hola ma Junon il ne faut pas être aussi 
maussade avec ton Jupiter. 

Ce prototype du mariage sacré a un exemple vivant, 
une figure dans la cité, c’est le mariage du flamine 
de Jupiter et de la flaminica. Ce sont les images vi-



80 Le mariage. 80 

vantes des divinités qu’ils servent. Les prescriptions 
étroites qui règlent la vie du flamine de Jupiter et 
de sa femme sont principalement destinées à honorer, 
d’une manière spéciale, dans Jupiter et dans Junon, 
le caractère d’époux. Entre autres règles est celle 
d’après laquelle le flamine doit être marié et ne peut 
continuer son office si sa femme meurt. Ce flamine 
ne peut divorcer. Pour éviter tout soupçon d’infidèli-
té, il ne doit passer aucune nuit hors de sa maison. 

Ce trait dominant est manifesté par l’épithète 
qui est le plus communément donnée par les poètes 
à Junon comme protectrice du mariage : on l’appelle 
Junon pronuba. Elle prend donc le titre et les fonc-
tions de la femme mariée, de la matrone qui conduit 
les époux.dans les cérémonies nuptiales et qui joint 
leurs mains. 

Qu’est-ce à dire ? Dans son rôle de déesse matri-
moniale, il ne faut pas séparer Junon de Jupiter. 
C’est parce qu’elle est l’épouse du protecteur de 
la cité qu’elle est la protectrice des épouses des 
citoyens. Son rôle dépend du rôle public de son époux, 
Il n’est donc pas antérieur à celui-ci. Il date eu tout 
au moins il a pris une importance égale pour tous les 
Romains dans la cité seulement de l’époque où est or-
ganisé le culte de Jupiter. Et ce qui confirme singu-
lièrement cette hypothèse, c’est la façon dont les 
Romains ont qualifié l’intervention de Junon dans les 
mariages. Il semblerait qu’elle n’a pas sa place dans 
les rites du culte proprement dit, dans les sacrifices 
et même dans les auspices du mariage, elle n’est cer-
tainement ni la seule divinité invoquée, ni même la 
principale : Enéide, Livre 4,45 : Anna, la suivante 
de Didon dit à la reine qui se. désespère de la froi-
deur d’Enée : Diis equidem auspicibus, reor, et Juno-
ne secunda, hune cursum iliacas vento tenuisse cari-
nas : Oui, je le crois, c’est sous les auspices, des 
dieux et par la faveur de Junon que les vents ont loi 
poussé les navires troyens.   , 

Et Servies commente ainsi ces paroles : Diis 
auspicibus : cela veut dire : les dieux qui sont les 
auspices du mariage et qui ont fait venir ici Enée 
Junone secunda : vel quae praesidet. conjugiis, quae 
pronuba appellatur, quamvis et ipsa in libris augurum 
auspiciis praesse dicatur, aut quia Carthaginem fovet 
Junone secunda : cela veut dire ou bien celle qui 
préside aux noces et qu’on appelle pronuba, quoique 
elle aussi , d’après les. livres des augures, peut 
présider aux auspices, ou bien celle qui favorise 
Carthage. 

Servius a donc remarqué que Virgile , qui est un 



(2) 81 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 81 

parfait connaisseur des choses religieuses, ne parle 
pas de la même façon des dieux auspices du mariage 
et.de Junon, et il s’en étonne, puisque d’après le li-
vre des augures, Junon peut, elle aussi, présider 
aux auspices. Il ne dit pas d’ailleurs si c’est aux 
auspices du mariage ou aux auspices en général. 

Les auteurs se contentent, en général , de dire 
que le soin du mariage est remis à Junon : Servius , ad 
Eneidem 5,9 : Junoni ante omnia cui vincla jugalia 
cura : à Junon avant tout, à qui le soin des liens 
conjugaux est remis. 

On dit qu’elle est pronuba; on lui attribue donc 
le rôle tout humain de la matrone qui conduit le maria-
ge. On accole à son nom les épithètes des dii certi 
et, parmi ceux qui commandent les moments décisifs de 
l’union conjugale. Elle est Junon Juga, quam putabant 
matrimomia jugere : celle que l'on pense conclure les 
mariages, elle est Junon Domiduca et Iterduca, qui 
conduit l’épouse dans la maison du mari; elle est Ju-
non Unxia, qui prépare les bons présages pour l’entrée 
de l'épouse dans la maison, elle est Junon Cinxia qui 
retire sa ceinture. 

Voici la prière à Junon où. l'on répète tous ces 
noms et dans la partie où ce sont ses noms nuptiaux 
qui sont invoqués : Martianus Capella, Chapitre 2, 149: 
les jeunes filles des hommes doivent convoquer Iterduca 
et Domiduca, Unxia, et Ginxia à leurs noces pour que 
tu protèges leur chemin et'que tu les conduises à 
la maison qu'elles souhaitent, pour que lorsqu'elles 
oignent les montants de la porte tu leur donnes un 
heureux présage et lorsqu'elles délient leur ceinture 
pour que tu ne les abandonnes pas dans Te lit conjugal. 

En somme son rôle, de même qu'elle est la sage-
femme dans l’accouchement, est un rôle en quelque sor-
te actif, et presque humain, elle conduit, elle unit 
plutôt qu’on ne l’invoque et qu'elle protège. 

Intervention 
tardive de. 
Junon dans le 
mariage. 

Nous trouvons-là semble-t-il, une preuve non équi-
voque que l'intervention de Junon dans le mariage est 
relativement tardive; son intervention date d!une épo-
que où les rites sont déjà fixés. Ils ont été fixés 
sous les dieux agraires. Son intervention ne modifie 
pas ces rites, on n’en crée pas de nouveaux pour el-
le, mais on lui donne simplement le rôle général de 
conductrice et de protectrice et elle prend simplement 
la placedes dieux plus anciens. 

V°- Les dieux grecs . A l’époque historique, c’est-
à-dire dans les derniers siècles de la République 
et sous l'Empire, le Panthéon romain est envahi par 
las dieux grecs. Leur personnalité est plus brillante 

“ Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite w 



82 Le mariage. 82 

et plus accusée, elle transforme et recouvre la person-
nalité abstraite des dieux romains. Ce sont les Grecs 
qui ont appris aux Romains à représenter léurs dieux 
sous la forme humaine de statues. Invasion des 

divinités 
grecques dans 
les cérémonies 
du mariage. 

On reconnaît, à ce moment, les analogies certai-
nes qui existent entre les dieux, les Grecs et les Ro-
mains, et on n’est pas embarrassé pour en créer d’au-
tres. Cette invasion se fait sentir aussi dans les 
cérémonies matrimoniales. Plutarque, Questions ro-
maines, 2, mentionne, à la place des divinités agrai-
res, cinq divinités protectrices du mariage : Zeus-
Jupiter,, Hera-Junon, Aphrodite-Venus, Peitho-Fides et 
Artémise-Diane. On a déjà fait remarquer qu’il mélan-
geait ici les divinités grecques et les divinités ro-
maines. 

Dans un poète de l'Empire, Claudien, 3128, c’est 
Venus qui sert de Pronuba, Venus s’est incorporée 
aussi un des petits dieux du mariage, elle est appelée 
Venus Perfica. Mais c’est surtout dans les bas reliefs 
que ce remplacement est sensible. Ces bas-reliefs ont 
été spécialement étudiés par Rossbach Ehedenkmaler der 
HochsZeit, 1871. 

Au moment du sacrifice et au moment de la dextra-
rum junctio, qui sont les deux scènes principales du 
mariage, généralement figurées dans ces bas-reliefs, 
la pronuba est derrière les époux, elle est divinisée 
et porte les attributs de Junon, ou plutôt de la Ju-
non grecque Hera. Aussi dans la scène préliminaire , 
qui est aussi le plus souvent figurée, c’est la scène 
où entre dans la maison du père de la femme le cortè-
ge du sacrifice, nous trouvons en tête les animaux 
destinés à être sacrifiés et à l’arrière plan entrent 
dans la maison les dieux qui viennent assister au ma-
riage. Autant qu'on peut les identifier et suivant 
les sarcophages nous trouvons Venus Aphrodite, Peitho-
Fides, Hyménée, les Grâces, les Heures, la Fortune, 
Nike la Victoire. 

Les statuaires, sans désirer aucunement respec-
ter la vraisemblance, copient les modèles grecs. L’art 
grec est considéré comme bien supérieur à l’art romain 
et il sert de modèle et, dans ces monuments qui sont 
plutôt de l’art industriel, le sculpteur reste escla-
ve du modèle et transforme à peine les personnages qui 
y figurent. 

La composition de ces groupes de dieux ne peut 
pas nous être d'un grand secours pour l’étude des 
coutumes romaines, mais elle confirme l’impression 
que nous avons retirée de l’ensemble de ces études 
que les sacrifices nuptiaux n’étaient pas adressés à 
un dieu particulier et unique, pas plus à Junon qu’à 



83 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 83 

Jupiter, qu’ils devaient réunir, et d’une façon quel-
quefois obscure, même pour les personnes qui y parti-
cipaient, l’ensemble des dieux nuptiaux que l’histoi-
re avait accumulés autour des cérémonies nuptiales. 

Complexité 
des cérémo-
nies matrimo-
niales. 

De cette étude, malgré le caractère hypothétique 
de beaucoup de ses parties , noua retirons l’impres-
sion sûre que les cérémonies matrimoniales sont com-
plexes, qu’elles représentent des apports d’époques 
différentes et qu’elles sont, en tout cas, beaucoup 
plus larges que la oonfarreatio proprement dite. Cette 
étude nous servira à voir la place restreinte qui doit 
être donnée à cette oonfarreatio. 

Chapitre IV. 

LE MARIAGE CUM MANU : OONFARREATIO 

COEMPTIO ET USUS. 

Dans le chapitre précédent nous avons étudié les 
cérémonies religieuses du mariage et, à cette ocaasion, 
nous avons vu comment ces rites se sont constitués 
peu à peu, sous l’influence des croyances, d’abord 
des croyances dans les d'ii certi, et puis, ensuite, 
ces rites se sont développés sous forme de rites agrai-
res, placés sous les auspices et l’invocation des 
dieux agraires. Nous en avons conclu que c’étaient 
des cérémonies très anciennes, antérieures à la fonda-
tion de la cité et au droit civil. 

Ce sont des sacra privata, culte de famille et 
de gentes, et ils le sont toujours restés. Et c’est 
en cette qualité qu’ils sont étrangers au droit civil. 
Le droit civil a pu, comme nous le verrons, être influ-
encé par les coutumes qui se sont dégagées dans ces 
cérémonies, mais si la loi de la cité a accepté et 
adopté ces coutumes dans la mesure où elles intéres-
saient le droit civil, les cérémonies elles-mêmes ce 
droit les a négligées et les a ignorées, en tant que 
lois de la cité. 

C’est la raison pour laquelle les commentateurs 
du droit civil, les jurisconsultes les ont, eux aussi 
laissées de côté. Je vous ai dit que, en ce qui con-
cerne les modernes auteurs du droit romain, cette 
négligence avait rendu leur conception du mariage 
incomplète et par suite inexacte et qu’en tout cas 
cette négligence devait être réparée par l’historien 



84 Mariage cum manu. 84 

du droit romain. 
Le mariage 
en tant que 
produisant des 
effets de 
droit, notam-
ment la manus. 

Dans oe nouveau chapitre, nous abordons le droit 
civil. Le droit civil, sur un plan différent du droit 
religieux, envisage le mariage en sa qualité d’acte 
produisant des effets de droit et notamment l'effet 
civil le plus important du mariage, la manus, la puis-
sance acquise sur la femme par le mari, ou plutôt par 
le père de famille dans la famille du mari. 

Gaius, Institutes, 1,110 : Olim tribus modis (fe-
minae)in manum conveniebant : usu, farreo, coemptione: 
Autrefois la femme venait sous la manus (sous la puis-
sance maritale) par trois modes : par l'usage, par 
la confarreatio et par la coémptio. 

Distinction 
entre les mo-
des de con-
tracter maria-
ge et les mo-
des d'acqui-
sition de la 
manus. 

Remarquons, avant toute autre explication, la 
manière de parler du jurisconsulte. Il ne dit pas, 
comme nous le faisons quelquefois par abus de langa-
ge, que l'usus, la confarreatio et la coemptio sont 
des modes de contracter le mariage cum manu. Le maria-
ge est un acte plus complexe, à la fois religieux, 
familial et civil. Mais parmi les diverses cérémonies 
qui coopèrent à sa conclusion, il en est qui sont re-
connues par le droit comme créant les effets civils 

• du mariage, notamment la manus, et c'est pourquoi les 
jurisconsultes nous disent tous que ces trois modes 
sont des modes d’acquisition de la manus dans le ma-
riage, et non pas des modes de conclusion du mariage. 

Cette conception , le chapitre précédent nous 
permet d'en reconnaître pleinement l'exactitude et la 
portée et nous pouvons voir en même temps l'inconvé-
nient qu'il y a à isoler ces différentes notions. 

Les trois mo-
des d’acqui-
sition de la 

manus opinion 
commune consi-
dérant la con-
ferratio com-
me le modè-
le le plus an-
cien réservé 
aux patriciens 
la coemptio 
n’étant qu’un 
subterfuge 
imaginé plus 
tard pour les 
plébéiens. 

De la façon dont Gaius énumère ces trois modes, 
les auteurs modernes ont conclu qu’ils devaient être 
tous les trois mis sur le même plan, qu'il s’agissait 
donc de trois modes de portée générale, à peu près 
égale, entre lesquels les Romains avaient, ou avaient 
eu le choix pour l’acquisition de la manus. Suivant 
leur volonté ou leur humeur ils auraient pu employer 
indifféremment l’un ou l’autre de ces modes pour ar-
river au même résultat. 

Tout le problème serait donc de rechercher pour-
quoi il y avait ainsi dans le droit romain diversité 

de modes. Le problème serait aussi de rechercher parmi ces 
modes quels sont les plus anciens, quels sont les 
plus nouveaux et , accessoirement, quelles sont les 
circonstances historiques ou les besoins juridiques 
qui les ont fait créer. 

Nous pouvons résumer ce que l’on peut encore 
appeler l’opinion commune, c'est-à-dire celle qui peu 
à peu a rallié la majorité des auteurs, au cours du 
XIX° siècle. Cette opinion commune est encore soutenue 



85 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat. 85 

par la plupart des auteurs, bien qu’on puisse sentir 
actuellement qu’elle perd du terrain et qu’elle commen-
ce à être attaquée. 

L’opinion commune pense que la confarreatio est 
le plus ancien des trois modes , parce que ce serait 
le mariage religieux par opposition à la coemptio et 
à l’usus, qui seraient le mariage purement civil, par-
ce que, en outre, c’est le mariage réservé aux patri-
ciens, c’est-à-dire aux plus anciens citoyens, aux pre-
miers fondateurs de la cité. 

Au contraire, la coemptio aurait été le mariage 
des plébéiens. Quand les plébéiens ont été admis à la 
cité, ils ne peuvent pas se servir de la confarreatio, 
parce qu’ils ne peuvent pas participer à la religion 
des patriciens, ils ne peuvent donc pas prendre les 
auspices comme eux. On est donc obligé d’inventer une 
forme de mariage purement civile, qui puisse leur être 
appliquée et on utilise pour eux, de façon artificiel-
le et savante, le mode d’acquérir la propriété : la 
mancipation. Cette utilisation c’est donc l'un de ces 
subterfuges du droit pontifical, d’après lequel on 
utilise une institution pour lui faire produire un 
résultat pour lequel elle n’était pas faite. Au lieu 
d’acquérir la propriété de la femme, par suite des pa-
roles prononcées , qui sont différentes, le mari aurait 
acquis la manus. 

Inexactitude 
de l'opposi-
tion entre 
le mariage re-
ligieux et 
le mariage ci-
vil. 

Nous critiquerons cette hypothèse lorsque nous 
étudierons la coemptio. Il est inutile, je pense, 
d’insister longuement ici sur le caractère inexact de 
l’opposition que l'on prétend établir entre le mariage 
civil et le mariage religieux. Nous avons vu que pour 
les temps anciens tous les mariages sont religieux, 
quel que soit le mode civil d’acquisition de la manus 
puisqu’ils sont entourés de cérémonies religieuses, 
qu’il s’agisse de mariage cum ou sine manu. Qu'il s’a-
gisse de mariage où l'on accomplit la confarreatio ou 
la coemptio, les cérémonies matrimoniales sont célé-
brées, donc le caractère religieux du mariage existe. 
Ce qui est curieux, c'est que tous les auteurs sont 
d’accord sur ce point et ne songent pas à nier que 
tous les mariages sont entourés de cérémonies religieu-
ses. Ils se contentent seulement de l’oublier lors -
qu'ils parlent de la coemptio. 

La conception 
historique 
de Denys d’Ha-
licarnasse et 
son influence 
sur la con-
ception des 
auteurs. 

Pourquoi la confarreatio est-elle apparue aux 
modernes comme le mariage religieux par excellence des 
Romains et comme la forme la plus ancienne de leur 
mariage ? 

Cette opinion, à mon avis, repose essentiellement, 
et l’on peut dire uniquement sur les conceptions his-
toriques de Denys d'Halicarnasse. 



86 Le mariage cum manu. 

Denys d ’Halicarnasse est un historien grec, con-
temporain d’Auguste, qui écrivit un grand ouvrage hi 
torique sur les antiquités romaines. Dans le Livre I 
de cette oeuvre, il décrit la fondation de Rome par 
Romulus et le règne de ce premier roi fondateur et, 
propos de l’histoire de ce règne, il étudie les ins 
titutions publiques et privées les plus anciennes de 
la cité, celles par conséquent qui, d’après ses con-
ceptions historiques et celles de son temps, étaient 
l’oeuvre du fondateur de la cité. Vous reconnaissez 
ici le souci tout romain de désigner, de nommer le f 
dateur. 

Parmi ces lois de Romulus se trouvent, bien en-
tendu, puisqu’elles sont parmi les plus anciennes, 
les lois du mariage et les lois de la famille. Il les 
décrit au Livre II, Chapitre 25. Denys envisage ces lo 
par opposition aux moeurs de son temps; il oppose en 
somme dans tout le cours de sa description, la sainte 
té du mariage primitif et son indissolubilité au ca-
ractère précaire et instable du mariage de son temps, 
ruiné par la fréquence des divorces. Tout son discours 
tend à montrer comment le mariage primitif était indi 
soluble et comment il tire ce caractère de la sainte-
té et de la nature religieuse du mariage. 

Romulus, dit-il, n’avait accordé aucune action 
en divorce, ni au mari ni à la femme. Il retint les 
femmes dans la modestie et dans la pudeur en portant 
cette seule loi que les femmes qui s’unissent aux mari 
par les noces sacrées aient , avec leur mari, la commu-
nauté de tous les biens et de toutes les cérémonies du 
culte, Les Anciens disaient que les noces étaient sa-
crées et légitimes, et ces noces étaient appelées con-
farreatio par suite de la communauté qui résulte entre 
le mari et la femme du far, de la farine d’épeautre, 
et comme nous, en grec, nous commençons la cérémonie 
des sacrifices en mettant sur la victime quelques 
grains d’orge, que nous appelons ouïes, parce que nous 
sommes persuadés que c’est le plus ancien de tous les 
grains, de même les Romains, qui croient que l’âpeau-
tre est le plus honorable et le plus ancien, commen-
çaient par en mettre sur la victime qui devait être 
immolée par le feu. 

C’était donc, continue Denys d’Halicarnasse, la 
cérémonie religieuse qui crée le mariage Indissoluble 
et qui ne laissait à la femme qu’une ressource, c’é-
tait de conformer sa conduite à l’humeur de son 
mari, car elle ne pouvait se tourner d’un autre coté. 

Il termine en disant; à la fin du texte, que nous 
étudierons plus longuement, que le mari était le juge 
des fautes de sa femme, il les jugeait avec le conseil 



87 CROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 8 

des proches, et que cette loi de Romulus fut si effi-
cace que pendant plus de cinq cents ans il n’y eut pas 
un seul divorce à Rome, avant le divorce de Carvilius 
Ruga. 

L’autorité de Denys d’Halicarnasse sur les insti-
tutions de l’époque de Romulus est faible. L’auteur 
a recueilli sans grande critique les légendes et les 
opinions de son temps, et l’on peut dire, sans aucune 
prétention de notre part, que nos conceptions histo-
riques sont meilleures, bien que nous ayons moins de 
sources que lui peut-être. 

Il est bien exact que c’est la loi religieuse qui 
a fondé la sainteté du mariage et que, sans être indis-
soluble au sens chrétien du mot, du moins le mariage 
primitif n’était pas ce mariage précaire que la volon-
té d’un seul époux pouvait à tout instant dissoudre, 
qui était le mariage de l'époque de Denys d'Halicar-
nasse, le mariage des temps classiques. 

Mais pourquoi Denys concentre-t-il toute la sain-
teté du mariage dans la confarreatio ? Il est certain 
que, de son temps presque personne ne s'en sert. Non 
seulement elle est réservée aux patriciens et ils ne 
sont qu’une petite minorité à l’époque d’Auguste, mais 
elle est loin d’être employée par tous les patriciens qui 
existent encore. C ’est un fait attesté qu’à cette époque 
elle ne sert plus qu’au mariage des flamines, des prê-
tres des cultes des grands dieux, que par conséquent 
elle est usitée dans un cercle infiniment restreint, 
le cercle où se recrutent les cinq ou six grands prê-
tres de la cité; elle n’est usitée que dans les fa-
milles sacerdotales; tandis qu’au contraire tous les 
mariages sont encore entourés, dans l’usage romain, 
de cérémonies religieuses. 

Je crois apercevoir les causes de cette erreur 
dans le caractère différent de ces cérémonies au point 
de vue juridique. Le mariage, au point de vue do Denys, 
est une loi de Romulus. Ce serait donc une loi de la 
cité qu’il a fondée. Mais les cérémonies nuptiales en 
usage, sont des sacra privata, des cérémonies de la 
famille, qui jamais n'ont été reconnues en droit civil. 
Ce ne sont donc pas ces sacra privata qui peuvent 
fonder pour Denys le mariage ex lege, d'après la loi. 

Au contraire, comme nous le verrons, la confarrea-
tio est une cérémnnie d'Etat et c’est pourquoi le droit 
civil, c'est-à-dire le droit d’Etat, reconnaît, quelle 
que soit par ailleurs l’étendue de ses effets, qu’elle 
a un effet civil et que seule, dans les cérémonies 
religieuses, elle peut avoir le caractère d'une loi d’E-
tat. C'est pourquoi, malgré ce qu'il doit considérer 
comme sa décadence, c'est elle qui est la loi consti-



88 Le mariage cum manu. 

tutive de l’Etat. 
Quant à nous, après avoir écarté cette autori 

de Denys d’Halicarnasse, il nous reste à étudier cha-
cune de ces trois formes et à déterminer ce que nou 
pouvons savoir de leur importance réciproque. 

§ 1er - La confarreatio. 

Nous connaissons.assez mal la confarreatio, c 
ce que nous en savons résulte de documents peu nom-
breux et qui ne sont pas très explicites. Elle a ét 
étudiée dans tous les manuels généraux, il est donc 
inutile de citer une bibliographie qui serait innom 
brable. Je me contenterai de dire qu’une des derniè 
monographies, c’est l’article: Confarreatio, écrit 
Léonhard, dans l’Encyclopédie de Pauly Wissowa. 

Textes sur 
la matière. 

Il est indispensable, au contraire, de citer 
textes, car ce sont eux qui forment les pièces du d 
sier. Il y en a dix environ que nous allons énuméré 

1°) Le texte principal est tiré de Gaius, Ins 
tutes I, 112: Farreo in manum conveniunt per quodda 
genus sacrificii quod Jovi Farreo. fit; in que farre 
panis adhibetur, unde etiam confarreatio dicitur; 
conplura praeterea hujus juris ordinandi gratia cum 
certis et sollemnibus verbis, praesentibus decem te 
tibus, aguntur et fiunt. Quod jus etiam nostris tem 
poribus in usu est; nam flamines majores, id est Di 
les, Martiales, Quirinales, item reges sacrorum, ni 
ex farreatis nati non leguntur; ac ne ipsi quidem 
sine confarreatione sacerdotium habere possunt: 
Les femmes tombent sous la manus par la confarreati 
au moyen d’un certain genre de sacrifice offert à Ju 
piter Farreus, au cours duquel on emploie un pain d' 
peautre, C’est même de là que vient le mot de confar 
tio. Mais pour accomplir cet acte juridique, il faut 
en plus procéder à de nombreuses autres formalités, 
prononcer des paroles certaines et solennelles, en 
présence de dix témoins. Cette institution juridique 
est encore en usage de nos jours, car les flamines 
majeure, c’est-à-dire les flamines de Jupiter, de M 
et de Quirinus, comme aussi les rois des sacrifices 
ne peuvent être choisis s'ils ne sont nés du mariage 
par confarreatio et ne peuvent exercer le sacerdoce 
s’ils ne sont pas mariés par confarreatio. 

2°) Ulpien, Regulae, 9,1: Farreo convenitur in 
manum certis verbis et testibus decem presentibus et 
sollemni sacrificio facto, in quo panis quoque farr 
adhibetur: La femme tombe sous la puissance marital 
par la confarreatio, au moyen de paroles certaines, 
dix témoins étant présents et par un sacrifice sole 
nel dans lequel il est aussi employé un pain d’épeau 



(2) 89 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 89 

tre. 
3°) Pline, Histoire naturelle, 18,3: Quin et in 

sacris nihil religiosius confarreationia vinculo; no-
vaeque nuptee farreum praeferebant: Dans les cérémo-
nies religieuses, rien de plus sacré que le lien de la 
confarreatio et les nouvelles mariées de porter devant 
elles un pain d’épeautre, 

4°) Servius, Géorgiques, 1,31 : Tribus enim mo-
dis nuptiae fiebant. Usu..... farre cum (per pontifi-
cem maximum et dialem flaminem) per fruges et molam 
salsam conjungebantur unde confarreatio appellabatur... 
coemptione... Les noces étaient célébrées de trois 
manières : par l'usage... par l'épeautre, lorsque les 
époux étaient unis par le flamine de Jupiter et par le 
grand pontife, d’où venait le nom de la confarreatio... 
par la coemptio. 

5°- Servius , ad Aeneidem, 4,103, Servius, ici 
décrit la coemptio et il nous dit que le rite de l’eau 
et du feu était employé et il ajoute : Quae res ad 
farreatas nuptias pertinet quibus flaminem et flamini-
cam jure pontificio in matrimonio necesse est conveni-
re ; Cette cérémonie (de l'eau et du feu) concerne 
les noces par confarreatio, par laquelle il est néces-
saire, en vertu du droit pontifical, que le flamine 
et la flaminica soient unis en mariage. 

6°- Servius ad Aeneidem, 5, 374 : Mos enim apud 
veteres fuit flamini ac flaminicae, (dum per confarrea 
tionem in nuptias . convenerunt), sellas jugatas ovilla 
pelle super injecta poni, (ejus ovis quae hostia fuis-
set) ut ibi nubentes (velatis capitibus) in confarrea-
tione flamen ac flaminica residerent : L’usage était 
chez les Anciens ,.que pour le flamine et la flaminica, 
quand ils se mariaient par la confarreatio, il y avait 
deux sièges unis par une peau de brebis jetée dessus, 
de cette brebis qui avait été la victime, pour que 
dans les mariages le flamine et la flaminica, la tête 
voilée s’asseoient pendant la confarreatio. 

7°- Boèce sur Cicéron, Topiques, 3;14 : Tribus 
enim modis uxor habebatur, usu, farreatione, coemptione 
sed farreatio solis pontificibus conveniebat : L’épou-
se était prise de trois manières par l’usage , par 
la confarreatio , par la coemptio, mais la confarrea-
tio ne convenait qu'aux seuls pontifes. 

8°- Tacite, 4, 16. Je donne seulement la traduc-
tion française du texte, mot à mots; A peu près dans 
ce temps, la nécessité d’élire un flamine de Jupiter 
à la place de Servius Maluginengis qui était mort, 
engagea Tibère à proposer une loi nouvelle. De tout 
temps, on ne pouvait choisir un flamine que parmi trois 

"Les Cours de Droit" 
3. PLACE DE LA SORBONNE, 3 w Répétitions Ecrites et Orales 

Reproduction interdite 



90 Le mariage cum manu. 90 

patriciens nés de pères mariés par la confarreatio et 
l’on ne put pas en trouver un seul. Tibère en allégua 
plusieurs raisons,dont la plus forte était l’indiffé-
rence des hommes et des femmes pour la religion, puis 
les difficultés mêmes de la cérémonie que l'on cher-
chait à éviter à dessein et l’inconvénient de voir 
échapper à l'autorité paternelle les enfants qui deve-
naient flamines et les filles qui épousaient un de ces 
pontifes. Tibère fut d’avis qu’on y remédiât par un 
décret du Sénat ou par une loi, à l’exemple d’Auguste 
qui, sur quelques points, avait adouci l'austérité 
trop rigide des vieux temps. On examina les rites re-
ligieux; enfin on résolut de ne rien changer au sta-
tut des flamines, mais on vota une loi par laquelle 
la prêtresse de Jupiter serait sous la puissance de 
son mari en ce qui concerne les sacra, mais pour le 
reste elle rentrerait dans le droit commun des femmes 
et on substitua le fils de Maluginensis à son père. 

Enfin Gaius, I, 136, dont le texte est re-
constitué dans sa première partie : 

Praeterea mulieres quae in manum conveniunt, in 
patris potestate esse desinunt, sed in confarreatis 
nuptiis de flaminica Diali senatusoonsulto ex relatio-
ne, Maximi et Tuberonis cautum est ut haec quod ad 
sacra tantum videatur in manu esse, quod vero ad es-
teras causas, proinde habeatur, atque si in manum 
non convenisset. - Au reste les fermes qui tombent soi 
la puissance maritale cessent d’être sous la puissan-
ce paternelle, mais dans les mariages par confarreatio 
il a été prévu au sujet de la prêtresse de Jupiter, 
par un sénatus consulte voté sur le rapport de Maximus 
et de Tuberon, que celle-ci serait soumise à la puis-
sance maritale en ce qui concerne les sacra seulement, 
mais que pour le reste elle serait comme si elle n'é-
tait pas tombée sous la manus. 

C’est la1 partie où le texte est reconstitué qui 
parle de la prêtresse de Jupiter. Je crois que le sé-
natus consulte parlait du mariage par confarreatio, 
en général, sans prévoir ce cas particulier, car la 
loi a été faite pour rendre possible le recrutement 
des flamines de Jupiter, on concevrait à la rigueur 
qu’au moment où il est élu flamine, le citoyen déjà 
marié, et peut-^tre sine manu, fasse une conventio in 
manum par confarreatio avec sa femme pour les sacra 
seulement. Il semble bien que César, au moment où il 
a été nommé flamine, a divorcé c’avec sa femme pour 
en épouser une autre et les historiens pensent que 
c’est pour épouser une patricienne par la confarreati 
suivant la règle. 

Mais il ne faut pas oublier que le flamine doit 



91 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 91 

être né lui-même d’un mariage farreo. S’il ne s'agis-
sait donc dans le sénatus consulte, que de la prêtres-
se de Jupiter, il faudrait que le candidat au flami-
nat soit lui-même fils du flamine et même plus, né 
pendant que celui-ci était flamine. Cela équivaudrait 
à rendre le recrutement aussi impossible qu’auparavant. 

Il nous resterait quelques autres textes, que 
j’énumère ici : Servius, ad Aeneidem, 4, 339, où il 
nous est dit que le tonnerre empêche la confarreatio: 
Apulée Métamorphoses, 5, 26; Amobe, Adversus gentes, 
4,20, Lampride, Alexandre Sévère, 22; Saint Jérome, 
Lettres 41,4. Ces textes sont moins importants et n’a-
joutent- rien aux précédents. 

Que pouvons-nous tirer de ces textes pour dé-
terminer ce qu’est la confarreatio ? Quelle est la 
conception qui peut nous permettre de rendre le mieux 
compte des textes et qui ne s’en écarte pas ? Voilà 
ce qu’il nous faut maintenant rechercher. 

La confarrea-
tio cérémonie 
religieuse 
sorte de sa-
crifice solen-
nel. 

La confarreatio est une cérémonie religieuse, 
c’est une espèce de sacrifice, dit Gaius, c’est un 
sacrifice solennel, dit Ulpien. En même temps qu'un 
sacrifice, c'est un acte formaliste : le sacrifice 
est en effet entouré d'un rituel compliqué, do forma-
lités nombreuses, accompagné de certa verba, c'est-à-
dire de formules fixées d’avance, qu'il faut réciter. 

Ce rituel comporte donc des gestes et des paro-
les. Il ne nous a pas été conservé. Ces rituels du 
droit ancien, religieux ou civil, doivent être rigou-
reusement suivis, trait pour trait; le moindre manque-
ment rend tout l'acte nul. C’est cette difficulté 
très réelle, car il n'est pas certain à mon avis qu’on 
puisse purement et simplement recommencer l’acte man-
qué, qui rend odieuses ces formes, comme ont été ren-
dues odieuses par leur formalisme les actions de la 
loi. C’est l’horrida antiquitas, comme le dit Tacite, 
que l’on évite à dessein et qui a fait perdre l'usage 
de la confarreatio. 

Parmi ces formes, il nous a été seulement con-
servé ce détail que pendant la cérémonie, les deux 
époux, le flamine et la flaminica, dit le texte, sont 
assis sur deux sièges réunis sous une peau de brebis, 
et ils ont la tête voilée, comme on l’a habituelle-
ment dans toutes les cérémonies sacrées. 

Les 10 té-
moins. 

La cérémonie a lieu en présence de 10 témoins. 
Nous ne nous appesantirons pas sur les conjectures 
faites sur ce chiffre de dix, parce que ces conjec-
tures sont toutes arbitraires. 

L'offrande de 
l’épeautre. 

La partie principale de cette ceremonie, c’est 
l'offrande de l’épeautre, l'offrance du far. Cette 
offrande est bien certainement la partie principale 



92 Le mariage cum manu. 92 

du sacrifice, car c’est elle qui donne son nom à l’ac-
te tout entier et qui le fait appeler oonfarreatio. Y 
avait-il d'autres sacrifices autour de cette offran-
de, et notamment des sacrifices sanglants ? La façon 
dont parle Ulpien, qui nous dit qu’un pain d’épeautre 
est employé aussi, quoque, dans ce sacrifice, a fait 
croire à quelques auteurs qu’il y en avait d’autres. 
Mais ce quoque peut faire allusion aux paroles et aux 
autres formalités qui doivent être accomplies, qui 
s'ajoutent au sacrifice. Peut-être même, d'une façon 
plus précise, Ulpien faisait-il allusion aux fruits 
qui, d'après Servius, étaient ajoutés à l'offrande 
de l'épeautre. 

Si nous voulons nous en tenir aux textes, nous 
voyons seulement que la confarreatio est un sacrifice 
par le pain et par les fruits, entouré de paroles et 
de solennités nombreuses et difficiles par leur anti-
quité. Nous ne sommes pas autorisés à aller plus loin 
et notamment à y ajouter un sacrifice sanglant. 

L'épeautre c’est, à ce qu'il semble, le blé le 
plus anciennement connu des Romains, avant que l'on 
ait importé chez eux des blés d'Afrique de meilleur 
rendement. L'épeautre était préparé pour les usages 
sacrés. On faisait un pain c'est-à-dire de la farine 
cuite avec de l'eau et du sel; les jurisconsultes 
Gaius et Ulpien disent s un panis farreus.Servius par-
le de la mola salsa probablement d'une façon moins 
exacte. La mola salsa est un mélange d’épeautre broyé 
mélangé avec de l'eau et du sel et sans doute non 
cuit. 

Sous une forme ou sous une autre, l’offrande du 
far est très répandue dans les cultes romains. C'est 
l’offrande habituelle aux lares et à Vesta. C'est une 
offrande des cultes agraires. Nous avons vu qu’aux 
cultes de Tellus et de Cérès on leur offrait de l'é-
peautre et les entrailles d’une truie pleine. Ovide 
Fastes 1,657. 

La mola salsa est offerte soit seule, soit avec 
de l’encens. Lorsqu’elle n’est pas offerte seule, elle 
sert de début au sacrifice sanglant. On saupoudre a-
vec elle le front de l'animal du sacrifice, l'autel 
et le couteau qui servira au sacrifice. 

Sous forme de farreum libum, de gâteau d’épeau-
tre dans lequel était ajouté du miel, nous retrouverons 
encore l'épeautre comme offrande à Janus, au début de 
janvier, et à de nombreuses fêtes à Jupiter lui-même. 

On retrouve la mola salsa dans les mariages 
ordinaires. D’après Rossbach, dans les scènes du 
sacrifice, est figuré un jeune enfant, un Camille; 
assistant au sacrifice, qui porte des fruits et la mo-



93 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 93 

la salsa , qui sans doute va être répandue sur la 
victime du sacrifice. 

Denys d'Halicarnasse compare cette offrande à 
celle de l'orge chez les Grecs et l'on rencontre chez 
les autres peuples indo-Européens des traces de cette 
coutume, où l'offrande d'un pain est alliée aux céré-
monies matrimoniales. Nous sommes donc en présence 
d’une forme de sacrifice très ancienne. C'est une 
des formes des cultes agraires plus anciennes que Rome 
et commune à la race indo-européenne. 

Jupiter Farreus. Les auteurs attachent d'ordinaire une très gran-
de importance à cette ancienneté, et ils en concluent 
que la confarreatio est le plus ancien des modes par 
rapport aux autres modes du mariage. Je ne crois pas 
que cette conclusion s'impose. Sûrement l'offrande 
de l'épeautre n'a pas été inventée pour Jupiter, on a 
suivi une cérémonie beaucoup plus ancienne, et comme 
nous le voyons dans la oonfarreatio l'offrande est 
faite à Jupiter, mais Jupiter qui la reçoit porte,d'a-
près Gaius, le nom de Jupiter Farreus. 

Je pense que, d'après les usages romains, l’in-
terprétation la plus vraisemblable de ce surnom est 
que Jupiter a remplacé, dans cette cérémonie, quand 
elle lui a été consacrée, un dieu plus petit, deus Far-
reus, à qui l'offrande était primitivement dédiée. 
Nous avons vu que c'est ainsi que l'on doit interpré-
ter habituellement les surnoms qui sont donnés à Ju-
non lorsqu'elle s'occupe des cérémonies matrimoniales. 

La oonfar-
reatio compor-
te-t-elle un 
repas en com-
mun? 

Quel était ce dieu Farreusî Nous n'en savons 
rien. Il est effacé complètement devant Jupiter. Néan-
moins d'après son nom même , il me semble que c'est 
le dieu de l'épeautre. Farreus est un petit dieu a-
graire qui comme Pilumnus et Picumnus , était devenu 
un dieu matrimonial. Jupiter a pris plus entièrement 
sa place que Mars Picumnus n'a effacé Picumnus. 

La thèse so-
ciologique 
voyant dans la 
oonfarreatio 
un repas pris 
en commun. 
Le témoignage 
de Denys d'Ha-
licarnasse. 

Les auteurs modernes, surtout parmi les socio-
logues non juristes, semblent de plus en plus enclins 
à voir dans la oonfarreatio un repas pris en commun. 
Voirpar exemple Orth dans l'article sur l’épeautre 
(en allemand Spelt S, Pauly Wissowa, Tome III de la 
2ème série, 1929, p. 1609. "Le rituel des cérémonies 
des noces ordonne, d'après une loi attribuée à Romu-
lus ou à Numa, aux jeunes mariés de manger ensemble 
un pain cuit au four de farine d'épeautre, de sel et 
d'eau, un panis farreus”. Il semble bien que cette idée 
est en rapport avec les études si puissamment intéres-
sentes de Sir James Fraser. "Le cycle du rameau d'or”, 
dont la traduction française comporte douze volumes. 
Dans le volume intitulé "Esprit des bois et du blé" 
tome II, chap. X, il y a un chapitre intitulé "Manger 



94 Le mariage cum manu 94 

la nourriture la plus sacrée et la plus ancienne et que 
l’union tirait son nom du far. 

Denys ne paraît plus bien se rendre compte de 
ce qu’était la confarreatio. Cela n’a rien d’étonnant 
car il était Grec et loin des cordes étroits des fa-
milles sacerdotales de Rome où se pratiquait à son é-
poque la confarreatio. Il confond les sacrifices, mais 
il ne parle nullement d’un repas quelconque, quoiqu'il 
insiste sur ce fait que la confarreatio est une nour-
riture. 

La confarrea-
tio mariage 
d’état. Inter-
vention des re-
présentants du 
culte public 
Date de cette 
création, son 
importance 
pour le mode de 
mariage de 
l’époque genti-
ls ce. 

On ne peut donc pas tirer de ce texte la preu-
ve qu’il s’agisse d’un repas et d’autre part, dans 
nos autres sources , il n'est pas douteux que la con-
farreatio se présente davantage comme une offrande 
à Jupiter, offrande soit de la mola salsa qui, d’ail-
leurs n’était pas mangeable, soit plutôt d’un pain, le 
panis farreus. Gaius nous dit en effet que la confar-
reatio est une espèce de sacrifice qui est fait à Ju-
piter Farreus Comme tout l'indique c’est l'offrande 
de ce pain qui est l'offrande principale et essentiel-
le, qui donne son nom au sacrifice, mais c’est une of-
frande à Jupiter; 

Cette offrance est faite à Jupiter en présence 
du grand pontife et du flamine de Jupiter. Elle est 
donc faite par eux, à la différence du sacrifice nup-
tial ordinaire qui est offert par les époux» C’est oe 
qui résulte de Servius, sur les Georgiquss, 1,31 : 
le dieu" qui montre l'étendue et la généralité de ces 
rites qui consistent à communier avec le dieu on man-
geant du blé et de la farine. Ettore Pais, Histoire 
Romaine, I p. 69 voit dans la confarreatio un rite 
de théophagie : les époux mangent le dieu lui-meme, 
Jupiter Farreus. 

Dans les limites où cotte opinion est appuyée, 
pour la confarreatio, sur les textes , il semble qu'il 
faille en voir l’origine dans Denys d’Halicamasse. 
Denys d’Halicarnasse nous dit, vous vous le rappelez, 
que le mariage est fondé sur la communauté de l'épeau-
tre, d’où le nom de confarreatio, parce que l’épeautre 
est le grain le plus ancien et le plus honoré par les 
Romains. Il décrit alors l'habitude des sacrifices 
sanglants de répandre sur la tête de la victime et 
sur l'autel la mola salsa, la pâte de farine d’épeau-
tre et d'eau salée non cuite. Il semble ici confondre 
le rite des sacrifices sanglants , qui est très pro-
bablement, comme le montrent les bas reliefs, le ri-
te du sacrifice nuptial en usage de son temps, avec 
la confarreatio. Il répète encore une fois que les 
femmes étaient unies à leur mari par la communauté de 



95 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 95 

Tribus modis nuptiae fiebant,.... farrs cum per pon-
tificem maximum et dialem flaminem per fruges et mo-
lam salsam conjungebantur, unde, confarreatio appella-
batur: Les noces étaient faites de trois manières. 
par le far lorsque les époux étaient unis par le pon-
tifex maximus et par le flamine de Jupiter au moyen 
des fruits et de la mois, salsa, d’où vient le nom 
de confarreatio. 

Du moment que le grand pontife et le flamine 
intervenaient il faut supposer que la confarreatio 
est accomplis dans le temple de Jupiter, où le flamine 
exerçait son office, dans le temple de Jupiter Capi-
tolin. 

C’est cette intervention de Jupiter et de son 
flamine qui donne un caractère nouveau et une importan-
ce nouvelle à la confarreatio. Avant le rite d'offran-
de de l’épeautre était sans doute déjà pratiqué, mais 
l’offrande au petit dieu Farréus en faisait un rite 
agraire de meme caractère que les autres, un rite 
privé, exclusivement familial. Désormais ce devient 
un rite public, un rite d’Etat. C’est uns cérémonie 
officielle, où intervient l'autorité de l’Etat, sans 
aucun doute parce que cette cérémonie présentait un 
intérêt d’Etat. 

Ce nouveau caractère porte sa date, il n’a pas 
pu exister avant l’organisation d’un culte public de 
Jupiter et avant la création de son prêtre d’Etat, 
c’est-à-dire avant la fondation du temple du Capitole 
et avant l’établissement de Jupiter comme dieu protec-
teur de la cité, la fondation par les Tarquins de la 
plus grande cité, suivant les rites étrusques. 

Cette conclusion commence à entrer dans le domai-
ne de la science et à menacer les positions tradition-
nelles de la confarreatio en sa qualité de forme pri-
mitive du mariage. M. Cuq (Manuel des institutions 
juridiques des Romains, 2ème édition, 1928,p. 156) dit 
que l’intervention des représentants du culte public 
supposé un mariage qui intéresse la cité, parce qu’il 
a lieu, ajoute-t-il, entre personnes de gentes ou de 
cités différentes, appartenant aux cités fédérées du 
Palatin et de l’Esquilin. 

Mais Huvelin soutient déjà d'une manière plus 
complète l’opinion que nous défendons ici (Cours élé-
mentaire de Droit romain, I, 1927). De ce manuel elle 
est passée dans celui de M. Monier (Manuel élémentaire 
I,p.37) avec cependant quelques notables différences. 

Nous conclurons que, de par sa date, ce mode 
de mariage ne peut pas être celui ne l’époque gentili-
ce, c’est-à-dire n’a pas pu être fait avant la cité. 
Le mode de cette époque sera donc la coemptio. 



96 Le mariage cum manu 96 

Cause de la 
création d’un 
mariage d’E-
tat. La rela-
tion avec les 
prescriptions 
destinées à 
isoler le fla-
mine en le con-
sacrant avec 
sa famille au 
service exclu-
sif du dieu. 

Quelles sont les causes pour lesquelles a été 
créé ce mariage d’Etat ? Vous avez vu l'explication 
qu’en donne Cuq. Il a été créé pour permettre le ma-
riage entre gentes différentes , ou bien encore entre 
les membres de deux cités réunies par le synecisme 
étrusque. 

Ces hypothèses ont le défaut d’être arbitraires 
et par conséquent totalement incontrôlables. N’y au-
rait-il pas une autre explication qui aurait, elle, 
cet avantage de s’appuyer sur nos textes et de ne pas 
les dépasser? Que nous disent-ils, en effet, à peu 
près tous ? Ils nous disent que les noces par le far 
devaient être les noces des prêtres, des flamines ma-
jores de la cité et aussi probablement du res sacro-
rum, et que même il devait être né de mariage par 
confarreatio. 

Vous remarquerez qu’aucun texte ne nous dit ex-
pressément que la confarreatio est le mariage des pa-
triciens, mais comme les flamines, jusqu'à la fin de 
l'empire romain, doivent être choisis parmi les patri-
ciens, on en a conclu que le mariage par excellence 
des patriciens était le mariage par confarreatio. 

Nous avons écarté une première confusion qui 
consiste à dire que toutes les cérémonies religieuses 
dérivaient de la confarreatio. Peut-être pourrait-on 
écarter une seconde confusion qui consisterait à dire 
que la confarreatio est le mode général, pratiqué par 
tous les patriciens. A l'époque gentilice, ce n'est 
certainement pas le cas, elle n'existe pas encore, A-
près, il n’y a aucun souvenir qu’à sa création elle 
ait été imposée à toute la cité. Il n’est pas douteux 
et d’ailleurs personne ne le met en doute que les 
patriciens peuvent employer la coemptio et même le 
mariage sine manu. 

. Il y a une preuve décisive, à mon avis, que la 
confarreatio n’ a jamais été le mode général de con-
tracter mariage de tous les patriciens, c'est-à-dire 
de toute la cité primitive, de toute la communauté, 
c'est que Jupiter, à qui elle a été consacrée, malgré 
ses multiples offices, malgré ses trois cents noms 
n’a jamais été à Rome le dieu du mariage. Il ne me 
paraît pas douteux qu’il le fut devenu si la confarres 
tio avait été la forme normale du mariage de la com-
munauté tout entière. 

Quelle est donc l'importance dans la cité de 
ce mariage d’Etat, de ce mariage d’ordre public, qui 
est proposé et non pas imposé par le droit religieux? 
Comme le dit excellement M. Huvelin, c’est une forma 
qui s’applique à certaines unions qui mettaient en 
jeu l’intérêt du culte public. 



(2) 97 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 97 

Dès lors, nos textes nous donnent la solution: 
o’est le mariage non pas seulement des flamines, 
mais plus largement des familles sacerdotales, des 
familles dans lesquelles se recrutaient les prêtres 
des cultes publics de Rome. C’est ce que nous dit 
Boece, ou à peu près exactement : Sed farreatio solis 
pontificibus conveniebat : La confarreatio convenait 
aux seuls pontifes. Boace est un auteur de très basse 
époque, qui se trompe très souvent mais pour une fois 
il se peut qu’il ait à peu près raison., 

En tout cas, cette spécialisation de la confar-
reatio est très certainement la physionomie des temps 
historiques, A ce moment, la confarreatio est canton-
née dans les familles sacerdotales. A l’époque de Ti-
bère, comme nous le dit Tacite, soit que ces familles 
s’éteignent, soit que, la foi disparaissant, elles ne 
veulent meme plus s’astreindre aux inconvénients ré-
sultant pour elles de la confarreatio, on ne trouve 
plus les trois candidats nécessaires pour élire le 
flamine de Jupiter. Alors on adoucit la confarreatio, 

pn la cantonne exclusivement dans les sacra et on lui 
enlève tout effet civil . 

Cet évènement s’est passé sous Tibère, ce qui 
n’empêche pas Gaius, deux siècles après, de dire que 
la manus s’acquiert par trois modes; usu, farreo, 
coemptione. 

Cet état, qui a été certainement celui de la 
confarreatio après la réforme de Tibère, pourquoi 
n’aurait-il pas été l’état depuis le début de la con-
farreatio ? En somme, cette confarreatio nous apparaît 
comme une prescription du droit pontifical, destinée 
à donner aux flamines un caractère plus sacré, plus 
dévoué aux dieux de la cité, et en Cela cette pres-
cription est conforme à tout ce que nous savons du 
statut juridique des flamines, spécialement du flami-
ne de Jupiter. Par une suite d’innombrables prescrip-
tions, le flamine est séparé du reste des hommes et 
il est consacré entièrement au dieu, lui , sa femme 
et ses enfants. Vous pouvez voir énumérées toutes ces 
prescriptions dans Marquardt, Le culte chez les Romains 
Tome II, p. 11, au Tome XIII des Antiquités romaines 
de Mommsen et Marquardt. 

Parmi ces prescriptions, beaucoup sont devenues 
incompréhensibles aux Romains, beaucoup sont ridicu-
les et toutes sont gênantes. La vie du flamine en est 
rendue exceptionnelle et même insupportable. 

Ces prescriptions sont extrêmement précieuses 
pour connaître les croyances religieuses des Anciens 
Romains, mais ce serait une erreur de dire que la vie 
du flamine a conservé les règles de vie qui étaient 

• les Cours de Droit" 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



98 Le mariage cum manu. 98 

celles de tous les anciens Romains, Au contraire, ces 
règles apparaissent comme des tabous rigoureux, desti-
nés à isoler le flamine et à le rendre un personnage 
exceptionnel au milieu des autres. De sette façon son 
prestige est augmenté, son autorité personnelle et 
celle de son dieu en sont accrues. Ces tabous sont 
analogues à ceux qui entourent encore actuellement 
les sorciers des peuplades africaines. 

La confarreatio fait partie de ces prescription: 
Elle aussi, elle a pour but d’isoler le flamine en 
le consacrant avec sa famille au service exclusif du 
dieu. 

§ 2 - La coemptio. 

Nous avons essaya de montrer dans le précédent 
chapitre que la confarreatio avait été une création 
de l’Etat, au moment où a été créé et organisé le ocil 
te public et qu’elle a joué un rôle restreint dans 
la cité. Elle est un des éléments destinés à distin-
guer les prêtres du culte public du reste du peuple. 
C’est certainement son rôle à l’époque classique, ell 
ne sert qu’à cela au moment où les jurisconsultes la 
définissent comme un des modes d’acquisition de la 
menus. Nous pensons qu’avec vraisemblance elle a tou-
jours rempli ce rôle restreint, et même qu’elle a été 
créée dans ce but. 

En lui attribuant un rôle restreint ,nous éclair 
cissons le problème de la coemptio., car la coemptio 
est ainsi libérée de cette union forcée avec la con-
farreatio. Nous ne sommes plus contraints d’envisager 
ce problème irritant, parce qu’il est sans solution, 
et de nous demander pourquoi les Romains connaissaient 
simultanément des modes divers et concurrents d’ac-
quérir la manus, et en même temps nous ne sommes plus 
obligés de rechercher les rapports réciproques qui 
doivent être établis entre ces différents modes. 
La confarreatio désormais cantonnée dans son rôle 
restreint, la voie est libre pour examiner la coemp-
tio en elle-même et pour préciser son importance. 
Mais comme, ce que nous avons appelé l’opinion com-
mune, est encore très répandue et très vivante, il 
nous faut commencer cette étude par un exposé de cette 
opinion commune et par sa critique directe. 

I°- Conception traditionnelle de la coemptio, 
historique de cette conception. 

Hypothèse de 
la coemptio, 
mode de maria-
ge des plébé-
iens. 

Nous avons vu que la conception traditionnelle 
reposait uniquement sur cette idée que la confarrea-
tio était le mode primitif des Romains et qu’elle éta 
le mariage des patriciens, tandis que la coemptio é-
tait le mode des plébéiens. Cet ta idée est née des 



99 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 99 

premières recherches de Niebuhr, "Romische Geschichte, 
1ère édition, parue en 1811, Rome I, p. 181 et suivantes, 
p.380,p.381. Cette histoire est une grande date dans la 
science moderne des antiquités romaines. Elle marque 
le début de cette école historique allemande du XIXe 

siècle qui a fondé la gloire et l’influence de la scien-
ce allemande. Cette histoire quoique dépassée depuis 
longtemps, n’en reste pas moins un des plus beaux monu-
ments de la science allemande. 

Niebuhr a mis en relief la diversité des peuples 
qui ont coopéré à la fondation de Rome, les Etrusques, 
les Latins et les Sabins. Il pensait à ce moment que 
les patriciens étaient des Etrusques, tandis que les 
plébéiens étaient des Sabins. La littérature juridi-
que utilise ces données, et de là des systèmes souvent 
soutenus, que la confarreatio est étrusque et patri-
cienne et la coemptio plébéienne et latine. 
Mais les éléments dé cette synthèse étaient par trop 
incertains. Chacune des formes du mariage fut at-
tribuée, suivant l’humeur des auteurs, successivement 
à l’une de ces trois races. Ces variations font la 
preuve de l’Inconsistance dé ces hypothèses, de 
leur manque .d’appui réel dans les textes. Niebuhr lui-
même varia dans son système. Dans la 3ème édition de 
son histoire, Tome I,p.3I7, il abandonna sa première hypothèse et pense, ce qui d’ailleurs paraît plus 
exact, que les Latins et les Sabins sont les plus an-
ciens habitants des collines de Rome et eue l’influe 
ce étrusque se fit sentir plus tard. 

Rossbach "Romische Ehe, I, p. 185, en 1853 at-
taqua victorieusement cette première systématisation. 
Après lui elle a été abandonnée. Elle fût remplacée 
par une seconde, fondée toujours sur la distinction 
des patriciens et des plébéiens, mais dans sa phase 
historique, sans la compliquer désormais de la diver-
sité des races. Cette hypothèse d’ailleurs do la di-
versité des races tend toujours à réapparaître, mais 
on ne la rattache plus à la distinction des peuples 
latins, sabins et étrusques (Voir à ce sujet le livre 
de Piganiol : les origines de Rome, Paris 1917). 

La systématisation nouvelle emprunte le schéma 
suivant : lorsque les plébéiens furent admis dans la 
cite, quelle que soit par ailleurs leur origine, 
ils purent contracter le mariage romain cum manu, ils 
participèrent au droit civil de la cité. Suivant les 
uns ils le purent dès Servius Tullius, suivant les au-
tres, c’est seulement depuis la loi Canuleia, en 309 
de Rome fondés qu’ils purent se marier dans un maria-
ge cum manu lorsqu’ils furent admis au conubium avec 
les Romains. 



100 La mariage cum manu. 100 

Mais, d’après les auteurs, ils ne purent pas 
employer la forme religieuse de la confarreatio, car 
plus particulièrement ils n’avaient pas le droit 
de prendre les auspices, La confarreatio est une ins-
titution du droit religieux de la cité et pendant 
longtemps les institutions religieuses de la cité 
leur furent interdites, furent réservées aux seuls 
patriciens, et en fait même comme nous l’avons vu, la 
confarreatio leur fut toujours réservée. 

On inventa alors pour eux des formes exclusive-
ment civiles du mariage : l’usus et la coemptio. Les 
systèmes présentent quelques divergences, les uns cher-
chent à expliquer toutes les formes du mariage. Ils 
admettent que les plébéiens vivaient auparavant sous 
le régime matriarcal, ou tout au moins sous le ré-
gime du mariage libre, du mariage sine manu. C’est 
par exemple le système adopté par Marquardt, Vie pri-
vée des Romains, I., P. 42, par Binder, Die Plebs ,1909, 
p. 241 et suivantes, p. 403. 

La coutume leur aurait peu à peu permis de trans-
former ce mariage en mariage romain, en acquérant la 
manus sur la femme, la patria potestas sur les en-
fants par une usucapion d’un an. L’usus aurait donc 
été le premier mode pour eux, la coemptio serait venue 
ensuite pour éviter cette attente. 

Dans l’autre système, la coemptio aurait été 
la première invention. Au lieu d’avoir été l’oeuvre 
insensible de la coutume, le mariage des plébéiens 
aurait été l’oeuvre volontaire despraticiens, proba-
blement des pontifes, au moment où on leur a donné le 
oonubium avec les praticiens, pour fournir un moyen 
juridique de cette union, on a créé cette utilisa-
tion juridique et savante de la mancipation qu'est 
la coemptio. La mancipation c’est le mode d'acquérir 
la propriété sur les choses, le mode de transfert sur 
les biens et la coemptio c’est l’utilisation de ce 
mode par l’acquisition de la femme, ou de la manus 
sur la femme par le changement de parents. L’usus 
n’aurait été créé que par la suite, pour confirmer la 
coemptio ou la confarreatio insuffisante. C’est no-
tamment le système soutenu par Karlova, Formen der 
"romische. Ehe 1868,p. 43, et Romische Rechtsgeschichte 
I, p. 121, II, p. 164 et suivantes. 

La marque de ce système se trouve dans ce fait 
qu’on attribue aux deux modes de mariage un caractè-
re nettement secondaire s l’usus et la coemptio ne 
seraient que l’utilisation savante et artificielle 
de l’usucapion et de la mancipation, les modes d'acqui-
sition des biens auraient été détournés de leur but 
originaire et utilisés de façon adventice pour être 
appliqués au mariage et à l’acquisition de la manus. 



101 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 101 

Réduite à ces données, et avec des variantes 
qui dépendent de l'humeur de chaque auteur, l’expli-
cation patricio- plébéienne a eu un grand succès et 
une large diffusion. Elle est invoquée dans un grand 
nombre de manuels généraux et c’est cette explication 
qui triomphe notamment dans les manuels français :Cuq 
Manuel, 2ème éd. p. 156; Girard, Manuel; 8ème éd. P. 
165; Giffard, Précis, 2ème éd. p, 214 et p. 228; c’est 
même en général cette opinion qui se trouve dans Ho-
nier. Manuel, Tome I, p, 337. 

Quand le système est ainsi passé de mains en 
mains qu’il a été accepté et répété par des généra-
tions d’auteurs, on perd de vue son caractère de sim-
ple hypothèse, il acquiert une autorité par le fait 
de la répétition et par le nom des auteurs qui l’ont 
soutenu. Ce système s'enracine profondément dans l’o-
pinion juridique et même faux, lorsqu’il est ainsi 
consacré, il est extrêmement difficle à déraciner. 

Absence de 
texte à la 
base de cet-
te hypothèse. 

Cependant, si nous faisons abstraction de cette 
autorité de la tradition, on doit reconnaître que 
cette hypothèse patricio- plébéienne est complètement 
arbitraire. On ne peut même pas l'envisager comme 
une hypothèse scientifique, car on ne peut pas même 
invoquer pour elle l’autorité ou l’erreur d’un histo-
rien ancien, comme on peut invoquer pour le système 
général de là confarreatio l’autorité de Denys d'Ha-
licarnasse, et il n'y a pas un seul texte ancien qui 
vienne à l’appui de cette conjecture. 

Les auteurs qui nous rapportent la lutte des plé-
béiens pour le conubium, les résistances des patri-
ciens, ne font aucune allusion, même lointaine à des 
difficultés de cette nature. Tite Live, Livre TV, I, 6, 
qui est la principale autorité pour cette histoire de 
conubium et de la loi Canuleia, nous dit simplement 
que les patriciens prétendaient que les mariages mix-
tes souilleraient la pureté de leur sang, qu’ils per-
turberaient les auspices publics et privés et que 
personne ne pourrait reconnaître ni soi ni les siens, 
qu’on verrait s’accoupler au hasard comme des bêtes 
patriciens et plébéiens. Celui qui naîtrait de cette 
union ne saurait à quel sang il appartientet quels 
sont ses sacra. 

Ganuleius répond pour les plébéiens qu’ils sont 
citoyens et qu’on permet bien le mariage à des étran-
gers à la cite. Il fait ainsi allusion aux Latins 
qui ont le conubium. 

inexactitude 
point de dé 

part de cette 
hypothèse; ex-

En somme, les patriciens repoussent les plébéiens 
parce qu’ils ne sont pas de même race, parce qu'ils 
n’ont pas de gentes, et qu’ils n’ont pas les mêmes 
sacra. Mais il ne dit pas que les plébéiens n’ont pas 



102 Le mariage cum manu. 102 

clusion des 
plébéins des 

de sacra, ils peuvent avoir les leurs mais ce ne sont 
pas ceux des patriciens. 

cérémonies ré-
ligieuses du 
mariage dérivant 
toutes de la 
confarreatio 
Preuves de cé-
rémonies reli-
gieuses accom-
pagnant la 
coemptio. 

Ainsi donc nous faisons une première constatation 
l'hypothèse patricio-plébéienne ne trouve aucun appui 
dans les textes. Il n’est pas besoin d’insister long-
temps pour montrer maintenant qu’elle part d’une i-
dée fausse. Cette nécessité de remplacer les cérémonie 
religieuses parce que la confarreatio est inaccessi-
ble aux plébéiens, cette nécessité de créer un mode 
civil de contracter mariage, toutes ces idées reposent 
sur une confusion que nous avons déjà indiquée. Nous 
avons vu que si la confarreatio est réservée aux seuls 
patriciens elle,n’englobe pas toutes les cérémonies 
du mariage. Ces cérémonies étaient, nous l’avons éta-
bli, des rites privés, dédiés eux dieux agraires, à 
des dieux étrangers à la cité, qui n’étaient donc, 
par conséquent pas le monopole des patriciens. 

La coemptio, avons-nous fait remarquer, n’est pas 
un mariage, c’est le mode d’acquérir la manus. Elle 
est accompagnée, elle aussi, dans l’usage romain, de 
cérémonies religieuses. Nous avons des indices, peu 
nombreux, il est vrai, mais suffisants pour que la 
chose apparaisse comme indubitable à tous les auteurs 
et elle n’est meme pas contestée par ceux qui sont o-

bligés de croire, d’après leur hypothèse, que primiti-
vement la coemptio est un mariage purement civil. 

Nous avons d’abord le témoignage de Servius qui 
pose la règle générale pour tous les mariages, Servira 
ad Aeneidem, III, 136 nous dit : Apud veteres neque 
uxor duci neque ager arari sine sacrificiis peractis 
poterat : Chez les Anciens on ne pouvait prendre fem-
me ni cultiver un champ sans accomplir de sacrifices. 

Une inscription nous apporte la preuve que la 
coemptio ne se faisait pas sans que l'on prit les aus-
pices: Publius Claudius Tulliam virginem volentem aus-
picato e parentibus coemit : Publius Claudius a ac-
quis par la coemptio de ses parents la vierge Tullia 
avec son consentement après avoir pris les auspices. 

Cicéron qui d’ailleurs ne nomme que la coemptio 
et l’usus en même temps que le mariage sine manu, et 
ne nomme pas la confarreatio pour le mariage de son 
temps, nous dit, nous l’avons vu que dans tous les ma-
riages il y avait des auspices et qu’il en résultait 
que le nom était resté quand on avait perdu l’habi-
tude de prendre les auspices. D'où l'usage conservé 
de parler des auspices du mariage. 

Enfin la cérémonie religieuse de l’eau et du 
feu est employée d’après Servius,ad Aaneidem, TV, 103, 
lorsqu’on fait la coemptio. 

Comme par ailleurs, nous savons que même le maria-
ge sine manu était entouré de cérémonies religieuses, 



103 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 103 

ces indications nous suffisent pour croire que les ma-
riages qui comportaient une coemptio étaient, eux 
aussi, célébrés religieusement. Si toutes ces cérémo-
nies dérivaient exclusivement de la confarreatio, on 
ne comprend pas comment elles auraient pu etre em-
ployées dans le mariage des plébéiens, puisque juste-
ment ils sont exclus de la confacreatio et que, par hy-
pothèse, on dit qu’on a été obligé d’inventer ces mo-
des civils parce qu’ils ne peuvent pas faire la confar-
reatio. 

Argument fondé 
sur la préten-
dus exclusion 
des plébéiens 
des auspices 
Distinction 
des auspices 
publics et pri-
vés. Preuve de 
l’usage des aus-
pices privés chez 
les plébéiens. 

liais on donne encore un autre argument tiré du 
droit religieux : les plébéiens, dit-on, ne peuvent 
pas prendre les auspices. C’est la raison pour laquel-
le ils ne pouvaient pas participer aux cérémonies re-
ligieuses du mariage qui précisément, commençaient par 
les auspices. C’est pourquoi on a dû créer pour eux 
une forme civile du mariage. 

Cela nous entraînerait trop loin de discuter ici 
la difficile question des auspices chez les plébéiens. 
Je ma contenterai de dire que l’opinion courante re-
pose sur une conjecture de Mommsen, Droit Public, I,P. 
101, qui a entraîné les auteurs. Son système est émi-
nemment conjectural et s’appuyer sur lui c’est faire 
conjecture sur conjecture, et il me semble que le 
système de Mommsen a amené une confusion. 

Il faut, en effet, toujours distinguer les auspi-
ces publics des auspices privés. 
Les auspices publias sont demandés aux dieux de la ci-
té et spécialement à Jupiter Optimus Maximus. Toutes 
les fois qu’un magistrat veut faire un acte public 
en temps de paix ou en temps de guerre les auspices 
sont pris et il n’est pas douteux que les patriciens 
veulent s’en réserver le monopole. Et c'est sur les 
auspices qu’ils s’appuient pour écarter des magistra-
tures les plébéiens. Ils prétendent qu’ils tiennent 
le droit dé prendre les auspices publics de leur race, 
de leurs gentes, de ce qu’ils sont les descendants des 
plus anciens citoyens, des seuls citoyens primitifs. 
C’est à cause de leur race qu’ils ont le droit d’aus-
pices, ils l’ont privatim, en privé, ce sont leurs 
auspices privés, c’est-à-dire leurs usages de famil-
le qui leur donnent le droit de prendre les auspices 
publics. 

Ainsi ce n’est pas parce qu’ils sont magistrats, 
mais parce qu’ils sont patriciens qu’ils ont le droit 
de prendre les auspices publias et c’est pour défen-
dre ,ce monopole qu’ils ne veulent pas que le oonubium 
soit accordé aux plébéiens. 

Tite Live, IV,6,2 ? à l’intervention du tribun 
demandant pourquoi ils ne voulaient pas faire les 



104 Le mariage cum manu. 104 

plébéiens consuls, on répondit : Quod nemo plebeius 
auspicia haberet : ideoque decemviros conubium dire-
misse, ne incerta prole auspicia turbarentur, parce 
qu’aucun plébéien n’avait les auspices, c’est pourquoi 
les décemvirs avaient refusé le conubium pour que les 
auspices ne fussent pas troublés par des gens de nais-
sance équivoque. 

Dans ce texte, il s’agit des auspices publics. 
On conçoit que les patriciens aient voulu écarter le 
plus longtemps possible les plébéiens des auspices pu-
blics, parce que de cette façon on les écartait des 
magistratures et ils disent donc que les auspices pu-
blies leur appartiennent parce que primitivement ils 
sont les seuls citoyens. En disant qu'ils les tiennent 
de leur race, de leurs auspices privés, ils prétendent 
les garder. 

Mais s’ils ont ce monopole de fait pour les aus-
pices publics de Rome, l’usage général de prendre les 
auspices n’est pas un usage exclusivement romain. C’est 
une coutume qui est familière à tous les peuples du 
Latium et de l’Italie centrale et c’est une coutume 
plus ancienne que celle des Romains. La tradition 
exprimé ce fait en disant que Rome a été fondée par 
un roi augure, avec des auspices. Cette compétence par-
ticulière pour les auspices, ce caractère d'augure, le 
roi, c’est-à-dire Romulus, l’avait tiré de l'éduca-
tion Spéciale qu'il avait été recevoir à Gabies. 

C’est donc marquer que si le roi des“Romains a 
une compétence spéciale en matière d’auspices, et par 
conséquent si les auspices sont une chose importante 
dans la fondation et dans l'administration de la vil-
le, ce n'est pas une invention strictement romaine, 
c’est une coutume qui est partagée avec les peuples 
de meme race. 

Or les plébéiens, quelle que soit leur origine, 
n’étaient pas d'une race différente des autres peuples 
du Latium. Ils ne savaient pas d'autres usages que les 
usages des peuples italiques, puisque c'était une cou-
tume générale ils devaient, eux aussi, la suivre. Mais 
ils ne demandaient pas leurs auspices privés à Jupi-
ter, en ce qui concerne leurs noces, ils devaient 
les demander comme les Romains, aux divinités agrai-
res. 

Ces auspices privés ne leur permettaient pas de 
prendre les auspices publics, mais si on leur refusait 
c'est pour des motifs politiques, et non pas en invo-
quant des usages différents,. La preuve en est, comme 
le dit Mommsen lui-même (Droit public des Romains, p. 
104) que du moment que l'on admettait les plébéiens 
aux magistratures et dans la limite où on les admet-
tait, on ne fit pas de distinction entre les auspices 



(2) 105 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 105 

des magistrats appartenant à l’une ou à l’autre de 
cos classes, et en réalité on n’en a jamais fait. 

Mais, même si l’on persistait à considérer com-
me plus vraisemblable l’exclusion primitive des plé-
béiens des auspices privés, la conjecture qui voit 
dans la coemptio une forme civile du mariage, inven-
tée pour suppléer à cette impossibilité, n’en reste-
rait pas moins complètement arbitraire, car s'il est 
un fait certain c’est que, au moins après l’égalisa-
tion des conditions, il a été pris des auspices pri-
vés dans les maisons des plébéiens. L’usage des aus-
pices privés s'est répandu dans les deux classes. Lors 
que les auteurs, en particulier Cicéron disent que 
les Romains ne faisaient rien, ni chez eux ni dans 
l’Stat sans prendre d'auspices, ils ne distinguent 
pas entre patriciens et plébéiens et nous savons par 
Caton que dans les misons plébéiennes il était pris 
des auspices. Caton est plébéien , il nous raconte 
comment il faisait pour prendre les auspices dans sa 
maison, Festus , p. 234 : Cato in ea oraticne quae 
scribit de sacrificio commisso s domi cum auspicamus, 

Accession des 
plébéiens aux 
rites reli-
gieux du maria-
ge en même 
temps qu’aux 
droits publias. 

Il est de beaucoup plus vraisemblable qu’il en 
a été pour le droit privé comme pour le droit publie. 
Du moment qu’on a reconnu aux plébéiens l’égalité des 
droits civils, on n’a pas fait de distinction et il 
a été de soi qu’ils pouvaient se marier comme les 
citoyens pleno jure qu’ils étaient devenus. Par con-
séquent ils ont pu suivre les rites nuptiaux des Ro-
mains et en particulier prendre les auspices comme 
eux, et cela d’autant plus que ces auspices étaient 
demandés aux dieux agraires et non pas aux dieux de 
la cité patricienne. 

Cette hypothèse est beaucoup plus simple et 
rond beaucoup mieux compte des faits connus que celle 
qui suppose arbitrairement que la coemptio a d’abord 
été un mariage exclusivement civil, puis, à une époque 
et pour des raisons inconnues est devenue un mariage 
religieux par emprunt des rites de la confarreatio, 
et cette hypothèse paraît d’autant plus invraisembla-
ble que l’on admet en même temps que la confarreatio 
elle-même est restée complètement interdite aux plé-
béiens. 

II- Formes de la coemptio. 
Après avoir pour ainsi dire libéré la coemptio 

de l'hypothèque que faisait peser sur elle la confar-
reatio, nous allons l’étudier en elle-même, essayer de 
déterminer ses formes. 

Renseignements 
incomplets 
fournis par les 
textes. 

Ses formes ne nous sont pas connues complètement 
les textes qui nous permettent d’en faire l’étude ne 
sont pas très nombreux et aucun ne nous donne sa phy-
sionomie complète. Il ne faut pas oublier qu'à l’épo-

« Les Cours de Droit » Répétitions écrites et orales 
3, Place de la Sorbonne, 3 Reproduction Interdite 

W 



106 Le mariage cum manu. 106 

que des jurisconsultes classiques la coemptio est en 
décadence et presque entièrement hors d’usage. A l’é-
poque de Justinien elle est totalement disparue et si 
même les jurisconsultes classiques en avaient trai-
té plus largement, Justinien aurait supprimé tous ces 
textes. 

Nous ne citerons pas cependant les textes comme 
nous l'avons fait pour la confarreatio, car ils sont 
un peu trop nombreux. Nous nommerons seulement les 
auteurs qui en on parlé : Gains Institutes, 1,113 et 
suivants. C’est le -texte essentiel pour la coemptio-
Cicéron, de Oratoribus, 1,56,237, pro Murena 12; pro 
Flacco 34,- Nonius Marcellus XII,50; -Aulu Gelle, 18, 
6,9 - Servius , Géorgiques, 1,31, Eneide, IV,103, 
IV,214, VII,424; - Arnobe Adversus gentes, IV,20; -
Boece, sur Cicéron, Topiques II, 3,16;- Isidore, Ori-
gines 5,24,26;- Priscianus VI,96,p.726; - et une ins-
cription la Laudatio Turiaa, Girard, Textes , 5ème 
éd. p, 818. Quelques-uns de ces textes sont communs 
avec la confarreatio. 

Emploi de la 
mancipatio pour 
réaliser la 
coemptio. 

La coemptio se fait au moyen de l'acte per aes 
et libram. C’est une mancipation, c’est ce que nous 
apprend Gaius, I,113 : Coemptione vero in manum con-
veniunt per mancipationem, id est per quamdam imagi-
nariam vendiditionem; nam adhibitis non minus quam V 
testibus civibus Romanis puberibus, item libripende, 
emit vir mulierem cujus in manum convenit : Les fem-
mes tombent sous la manus par la mancipation, c'est-
à-dire par une espèce de vente fictive, car cinq té-
moins au moins étant présents et de plus le libripens, 
le mari acquiert celle qui tombe sous sa manus. 

Nous avons fait remarquer comment Gaius traite 
dans son Livre 1er de la mancipation en général, bien 
que dans ce Livre 1er il étudie le droit des person-
nes, il introduit l'étude de la mancipation, par la 
mancipation des personnes libres, d’abord celles qui 
tombent sous la manus, c’est-à-dire la coemptio, puis 
la mancipation des libéras personne qui tombent dans 
le mancipium, c'est-à-dire les fils de famille vendus, 
puis la mancipation des esclaves , et enfin, en troi-
sième lieu, seulement, la mancipation des objets de 
propriété, la mancipation des res mancipi. 

Dans tous ces cas, c’est le même acte qui est 
employé. La différence se manifestera dans les paro-
les qui ne sont pas les mêmes dans les autres raancipa-
tions et dans la coemptio. Ce sont ces paroles qui 
montreront qu’il ne s’agit pas d'acquérir un objet 
de propriété, une res, qu'il ne s’agit pas non plus 
de mettre un homme loco servi, comme dans la mancipa-
tion du fils de famille, qu’il s’agit de faire une 



107 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 107 

mancipation matrimonii causa, par laquelle la femme 
sera placée 1000 filiae dans la famille de son mari. 

1°- Rôle des époux dans la ooemptio. 
Réalisation 
de cette manci-
patio entre le 
mari et la 
femme. 

Quelles sont les personnes qui font la mancipa-
tion ? C’est la première question qui doit être posées 
entre quelles personnes l'acte juridique est-il con-
clu ? Nos textes sont clairs et formels à ce sujet : 
la ooemptio est faite par le mari et par la femme; 
ce sont eux qui sont les parties à l'acte. 

Par conséquent la mancipation n'est pas faite, 
comme on pourrait s'y attendre, par les parents, 
ce n'est pas le père de la fiancée qui donne sa fille 
au mari, ou au père du mari, c'est la femme elle-même 
qui se donne au mari dans la coemptio. Il y a de 
nombreux auteurs qui, après avoir examiné ces textes, 
les rejettent et reviennent à cette idée obstinément 
fixée que c'est le père qui fait la mancipation. Il 
y en a d'autres, plus nombreux et en réalité ce sont 
tous ceux qui ne suivent pas la première méthode qui, 
après avoir matériellement reconnu le fait, ne l'uti-
lisent pas, et ne savent pas en reconnaître l'impor-
tance. 

On peut vraiment dire que chez tous ces auteurs, 
l'esprit de système étouffe l’esprit scientifique et 
que, pour des constructions et des hypothèses peu sû-
res, ils négligent des textes certains. 

Pour le mari, Gains, dans un texte fondamental 
de ses Institutes, I.II3, dit s Emit vir mulierem cu-
jus in manum convenit : le mari a acquis par la coemp-
tio la femme qui tombe sous sa manus. 

Dans la Laudatio Turiae qui est un panégyrique 
de sa femme fait par un mari après la mort de celle-
ci, il est dit à propos de leur mariage ; Coemptiene 
facta cum uxore : la ooemptio ayant été faite avec 
l'épouse. 

En ce qui concerne la femme, nous trouvons des 
expressions analogues. Cicéron en donna deux témoigna-
ges, qui viennent corroborer le langage constant de 
Gaius quand il parle de la femme. Cicéron Pro Murena, 
12 s Omnes mulieres quae coemptionem facerent: Tontes 
les femmes qui ont fait la coemptio.- De Oratore, I, 
56: Ejus mulieris quae coemptionem faceret : De cette 
femme qui a fait la coemptio. Gains 1,114, fournit 
un témoignage très net; Il dit dans ce texte : Potest 
autem coemptionem facere mulier non solum cum marito. 
La femme peut en effet faire la coemptio non seulement 
avec son mari... Il répète jusqu'à neuf fois la même 
formule dans la série de ses paragraphes : 114 à 115 
et 123.- Enfin Servies, sur l'Eneide : 4;I03 : Coemp-
tio enim est ubi libre atque aes adhibetur et mulier 
atque vir inter se quasi emptionem faciunt : La coemp-



108 Le mariage cum manu. 108 

tio existe là où la balance et 1 ses sont employés et 
le mari et la femme font entre eux une espèce d’achat. 

Tous ces textes nous disent donc, de la façon la 
plus sure que la coemptio est faite par le mari et 
par la femme. A ces témoignages positifs vient s'ajou-
ter, si l'on peut dire, un témoignage négatif, qui dans 
notre cas n’est pas moins probant : il n'y a pas un 
seul texte, où il est dit que c'est le père qui fait 
la coemptio. Nousn'avons donc pas un seul exemple, 
pour toute la littérature juridique, d'une coemptio 
faite par le père de famille. 

Ces témoignages viennent rejoindre de façon par-
faite le témoignage que nous avons tiré des auspices 
et des sacrifices. Nous avons vu que les auspices sont 
pris par la nova nupta et le novus maritus, que les 
sacrifices nuptiaux sont offerts par le novus maritus 
et la nova nupta et ici encore, à ces témoignages po-
sitifs s'oppose le silence des textes : nous n'en avons 
aucun qui parle d’un sacrifice fait par le père de 
famille. 

C'est pourtant ce sacrifice que l'on attendrait, 
car le mariage fait partie des cultes de la famille, 
des sacra familiae et, en principe, dans ces sacra 
familiae c’est le père qui est le prêtre du culte. 

C'est donc du droit religieux le plus ancien que 
vient cette règle qui fait dépendre le mariage , en 
premier lieu, de la volonté des époux et cette règle 
le droit civil le plus ancien la recueille, puisque 
nous voyons qu'elle est. passée dans la coemptio. 

Nous allons maintenant montrer combien cette no-
tion fondamentale concorde de façon absolue avec tout 
ce que nous pouvons savoir des cérémonies de la coemp-
tio. 

2°- Le témoi-
gnage de Boece 
sur l'inter-
rogation réci-
proque des fu-
turs de se 
prendre comme 
mater et pater-
familias. Dif-
férence avec 
la mancipa-
tio. 

2° - Interrogations réciproques des epoux. Si nous 
en croyons Boèce, sur Cicéron, Topiques, 2,3,16, la 
coemptio comportait une double interrogation. Cette 
interrogation est une formalité spéciale à la coemp-
tio. C'est une de ces diversités de paroles qui dif-
férencient la coemptio d'une mancipation ordinaire. 
La coemptio ordinaire ne comporte normalement que la 
déclaration de l’acquéreur affirmant son droit, Au 
contraire, ici, la coemptio comporte en outre uno 
interrogation : Coemptio vero certis solemnitatibus 
peragebatur et sese in coemendo invicem interrogabant 
vir ita : an sibi mulier materfamilias esse vellet? 
Illa respondebat voile. Item mulier interrogabat an 
vir sibi paterfamilias esse vellet. Ille respondebat 
voile. Itaque mulier viri conveniebat in manum et 
vocabantur hae nuptiaé per coemptionem et erat mulier 
materfamilias viro, loco filiae. Quam solemnitatem in 
suis Institutis, Ulpianus exponit : La coemptio était 



109 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 109 

accomplie à l’aide de solennités détenhinées et en 
s'achetant l’un l'autre, les époux s'interrogeaient 
mutuellement. Le mari demandait à la femme si elle vou 
lait être sa materfamilias, celle-ci répondait qu’el-
le le voulait. De même la femme demandait au mari s’il 
voulait être son paterfamilias, celui-ci répondait 
qu’il le voulait. St ainsi la femme tombait sous la 
puissance maritale et ces noces étaient dites faites 
par coemptio et la femme était la materfamilias de 
son mari et tenait la place d’une fille. Ulpien noue 
expose cette solennité dans ses Institutes. 

Le témoignage de Boèce est d'assez basse époque. 
Il est bien entendu qu’il a fait une erreur, que 
nous corrigerons, en disant que les époux s'achètent 
l’un l’autre. Néanmoins, malgré cette erreur il méri-
te créance lorsqu’il rapporte le fait positif de la 
double interrogation, et il mérite créance lorsqu’il 
donne le sens général de cette interrogation, car s'il 
n'est pas lui-même une autorité suffisante, il le 
devient ici, parce qu’il cite sa source. Cette solen-
nité qu’il décrit, il l’a trouvée dans les Institu-
tes d’Ulpien et si ce n’est pas lui, c'est certaine-
ment Ulpien qui mérite créance. 

formule ubi 
Gaius ego 

ia. 

Boèce nous rapporte le fait de la double interro-
gation et son sens général, mais il nenous donne pas la 
formule. On peut conjecturer avec vraisemblance qu'à 
cette partie de la coemptio se rattache la fameuse 
formule qui nous est donnée par Plutarque (en grec 
seulement) dans les Questions romaines, 3, : Ubi 
(ou quando) tu Gaius ego Gaia: Là où tu. seras Gaius, 
moi je serai Gala. 

Plutarque donne plusieurs explications de cette 
formule. En laissant de coté les explications légen-
daires, nous trouvons celle-ci : la formule veut dire, 
d’après Plutarque ; Là où tu seras le seigneur et le 
maître de la maison, je serai la dame et la maîtresse 
de maison. 

Cette formule, nous le savons par un autre témoi-
gnage, était prononcée par la femme dans la coemp-
tio. Cicéron, Pro Murens 12,27 : Omnes mulieres quae 
coemptionem facerent Gaias vocari : Toutes les femmes 
qui ont fait la coemptio étaient appelées Gaia. 

Si nous en croyons une autre source, onlui don-
nait encore ce nom une fois de plus, quand elle arri-
vait à la porte de la maison conjugale, dans la deduc-
tio uxoris. C'est ce que nous rapporte un anonyme, 
que l'on appelle Auctor de praenominibus, 7 : Ideo 
institutum ut novae nuptae, ante januam mariti inter-
rogatae quaenam vocarentur. Gains esse dicerunt: C’est 
pourquoi il a été admis que les nouvelles épouses, in-



110 La mariage cum manu. 110 

terrogées devant la porte du mari sur la façon dont 
on les appelait, disaient qu’elles étaient Gaia. 
Cette énonciation montre, en tout cas, qu’il y a une 
étroite liaison entre toutes les cérémonies nuptiales 
et la coemptio. 

Mommsen, Romische Forsehungen, Tome I, page II, 
a obscurci pour longtemps la signification de cette 
formule par la conjecture qu’il a lancée, d’après la-
quelle ce nom symboliserait la déclaration par la-
quelle la femme prenait le nom gentilice de son mari. 
C’est une conjecture qui est basée sur cette autre 
conjecture que Gains n’était pas, comme il l’est de-
venu par la suite, un prénom, mais un vieux nom genti-
lice qui serait tombé hors d’usage. 

L’inconvénient de cette conjecture, est que , pré-
cisément, la femme mariée par la coemptio ne prend pas 
le nom gentilice de son mari. C’est pourquoi Mommsen 
considère , malgré Cicéron, que ce, nom ne s’appli-
quait pas à la coemptio mais à la confarreatio et 
cette erreur est basée sur la méconnaissance du rôle 
de la confarreatio et de la coemptio. 

Le titre de ma-
terfamilias 
réservé à la 
femme mariée 
par coemptio. 

Nous voyons aussi que c’est très probablement 
cette interrogation et ce terme qui expliquent et qui 
justifient l’opinion de certains auteurs sur la dis-
tinction que l’on faisait autrefois entre la materfa-
milias et l’uxor. Pour les auteurs, l’uxor c’est la 
femme mariée en général, et dans tous les mariages. 
La materfamilias, d’après certains d’entre eux, c’ést 
seulement celle qui est mariée par la coemptio, c’est 
la femme qui, d'après une formule, qui nous le verrons 
paraît également provenir du formulaire de la coemp-
tio , était in manu mancipioque mariti : qui était 
sous la manus et sous le mancipium du mari. 

Cette signification du mot de materfamilias est 
très probablement l’avis de Cicéron, Topiques, 2,3, 
16. En tout cas, ce sens est confirmé par le commentai-
re de Boece : Quae autem in manum per coemptionem 
covenerant, haec autem matres familias vocabantur; 
quae usu vel farreatione minime : Les femmes qui 
tombaient sous la manus par la coemptio, c’étaient 
celles-là qui étaient appelées mères de famille, au 
contraire, celles qui l'étaient par l’usus ou par la 
confarreatio n'étaient pas du tout appeleés ainsi. 

C’est aussi l’avis de Nonius Marcellus, 12,50; 
d’Aulu Gelle 18,1,9 de Servius sur l’Eneide 11,476, 
qui disent : Matrem familias vero esse eam quae in 
manu mancipioque mariti esset : La mère de famille 
c’est celle qui était sous la manus et le mancipium 
du mari. Sorvius ajoute : Alii matrones virgines nobi-
les diount, matres familias illas quae in matrimonium 



111 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 111 

per ooemptionem. convenerant : D’autres disent que les 
matrones ce sont les vierges nobles, et les mères de 
famille ce sont celles qui sont placées dans le ma-
riage par la coemptio. 

Les auteurs modernes tiennent pour évident, sans 
plus ample informé, que tous ces auteurs font une 
confusion et que c’est par erreur qu’ils restreignent 
ce nom de materfarailias à la femme mariée par la coemp-
tio, car il leur est impossible d’admettre un instant 
que l’on puisse omettre celle qui, pour eux, est la 
materfarailias par excellence, la femme mariée par 
confarreatio. 

Nous trouvons une difficulté de meme sorte dans 
un texte de Cicéron, qui est bien souvent cité en no-
tre matière, et que nous retrouverons encore à deux 
reprises au moins : Cicéron, Pro Flaceo 34. Dans ce 
discours en faveur de Flaccus, Cicéron défend Flaccus, 
qui était tuteur légitime d’une femme nommée Valérie, 
contre l’accusation d'avoir frauduleusement enlevé 
la fortune de la femme au mari de celle-ci, Sextilius. 
Pour le défendre il nous dit ; On objecte que Flaccus 
n’avait pas droit à. la fortune. Et quelle preuve peut-
on en donner ? Vous dites que la femme était tombée 
sous la manus de son mari. Mais de quelle façon ? Far 

l'uses ? Elle ne l’a pas pu, car es n'est pas possible 
contre la tutelle légitime. Par la coemptio? Il lui 
fallait alors l’auctoritas. de tous les tuteurs, or 
elle n’a certainement pas eu l’auctoritas de Flaccus. 

Il semble donc que Sextillus prétendait avoir 
droit à toute la fortune de la femme parce qu’il était 
marié avec elle dans un mariage cum manu. Ce mariage 
a pour effet, de faire passer tous les biens de la 
femme dans le patrimoine du mari, à titre de dot, par 
suite de la manus. 

Cicéron recherche les hypothèses d’après lesquel-
les la femme aurait pu tomber sous la manus de son 
mari et il montre comment aucune hypothèse de manus 
n’est possible, ni l’usus, ni la coemptio. Mais alors 
il semble faire un oubli singulier, car il oublie le 
troisième mode par lequel la manus aurait pu être ac-
quise : la confarreatio qui, pour les auteurs, est le 
mode par excellence de la manus. 

Ici, pas plus qu’ailleurs, Cicéron ne nomme la 
confarreatio à côté de l’usus et de la coemptio. C’est 
donc, et ici encore les auteurs n'hésitent pas à. le 
dire, une erreur, un oubli de Cicéron. 

Ces difficultés s'évanouissent et les auteurs 
peuvent être justifiés du reproche d’oubli ou d’erreur 
qui est toujours délicat à faire à un auteur ancien, 
dans le système que nous admettons. Nous avons vu que 



112 Le mariage cum manu. 112 

la conforreatio est un mode trop particulier pour 
entrer en ligne de compte, parce qu’il est réservé 
à un très petit nombre de familles sacerdotales. Il 
reste donc pour l’ensemble des citoyens deux modes 
généraux : l’usus et la coemptio. 

3°- Elément 
commun à la 
mancipatib 
et à la coemp-
tio. Déclara-
tion du mari 
plaçant la 
femme in manu 
mancipioque. 

3° - Déclaration du mari. La double interrogation 
que nous venons d’étudier est une particularité qui 
est spéciale à la ooemptio. Elle la distingue de la 
mancipation ordinaire, qui, normalement, ne comporta 
pas cette formalité. Au contraire, ce qui est commun 
à toutes les formes de la mancipation, c’est la décla 
ration du mancipio accipiens, par laquelle il crée 
son droit. Ici c’est la déclaration du mari. 

Cette déclaration, les termes ne nous en ont 
pas été conservés, car Gains donne la formule de la 
mancipation pour la mancipation du fils de famille et 
pour la mancipation de l’esclave , et non pas la for 
le de la coemptio. Vous vous rappelez cette formule; 
Gaius,I, 119 : Hunc ego hominem ex jure quiritium 

esse aio; isque mihi emptus esto hoc aere aeneaque 
libra: Moi j’affirme que cet homme est mien d’après l 
droit des Quirites et qu’il a été acheté par moi par 
cet airain et par cette balance de cuivre. 

Quelle était donc là différence qui, d’après 
Gaius, produisait l’effet différent de la ooemptio ? 
D’après ces paroles, la femme était mancipée matri-
monii causa, elle tombait sous la manus du mari. Si 
nous ne connaissons plus directement ces paroles, néa 
moins nous avons quelques raisons de penser que la dé 
signation technique de l’effet de la ooemptio était 
que la femme se trouve désormais in manu mancipioque 
mariti, sous la manus et sous le mancipium du mari 

Nous retrouverons à plusieurs reprises cette 
expression dans les auteurs. Nous la trouvons deux 
fois dans Aulu Gelle, d’abord 4, 3, où Aulu Gelle nous 
dit: On appelle pellex et l’on regarde comme infâme 
la personne qui vit en concubinat avec un homme sous 
la manus et le mancipium de qui se trouve une autre 
femme pour cause de mariage: Cum eo in cujus manu man 
cipioque alia matrimonii causa foret. 

Aulu Gelle, 18.6.9.: Matrem autem familias 
appellatam esse eam solam quae in mariti manu manci-
pioque. 

Servius 11,476 répète exactement ce que dit 
Aulus Gelle et a dû user de la meme source. De même 
Nonius Marcellus, page 422, dont le texte est assez 
gâté, mais qui répète la même information. 

Il y a donc là une formule qui paraît techni-
que et la forme complète de la puissance du mari sur 



(2) 113 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 113 

la femme qui lui a été donnée par la coemptio paraît 
avoir été désignée techniquement et très exactement 
à l’aide de ce doublet manus mancipiumque. 

On peut donc supposer que ce terme technique 
provient de la déclaration du mari dans la mancipation, 
car dans cette déclaration il a dû dire quel était le 
droit que la coomptio créait et c’était donc une for-
mule de ce genre qui était prononcée par lui: J’affir-
me que cette femme, ou cette materfamilias, est dans 
ma manus et dans mon mancipium: Hanc ego matrem fami-
lias in manu mancipioque mihi esse aio: J’affirme, 
moi, que cette mère de famille est sous ma manus et 
mon mancipium. 

Après l’interrogation où la femme avait affir-
mé qu’elle voulait être la materfamilias de son mari, 
une déclaration de ce genre faite par le mari n’aurait 
rien que de naturel et semble s'imposer avec une cer-
taine nécessité. 

Erreur des au-
teurs de basse 
époque sur le 
sens du mot 
coemptio et 
comment ils 
en sont arri-
vés à dire 
eue le mari 
et la femme 
s'achètent 
réciproque-
ment 

La formule de la coemptio a subi une modifi-
cation pour exprimer le droit qui est né, analogue à 
celle que les paroles de la mancipation subissent dans 
la mancipatio familiae du testament per aes et li-
bram: Familiam pecuniamque mandatela tua custodela 
mea esse aio. A cette première déclaration, le mari 
ajoutait: eaque mihi empta esto hoc aere aeneaque 
libra: et celle-ci a été acquise par moi par cet ai-
rain et par cette balance. C’est la formule ordinaire 
qui termine toutes les mancipations. 

C’est cette fin de la déclaration qui explique 
le langage de Gaius: Vir émit mulierem, ce qui veut 
dire purement et simplement que le mari a fait la 
coemptio avec sa femme, qu’il acquiert la femme par 
la coemptio et qu’il n’est pas nécessaire de voir ici 
le sens technique d’acheter dans une vente. 

Des auteurs assez nombreux, mais de basse 
époque, pensent pouvoir dire que, dans la coemptio, 
les époux s’achetaient réciproquement l’un l’autre. 
C'est ce que nous dit Isidore de Séville, Origines, 
p. 524, et Servius sur les Georgiques, 1,31; Maritus 
et uxor invicem se coemebant: le mari et la femme 
s’achetaient réciproquement l’un l’autre. 

C’est aussi la confusion que nous avons rele-
vée dans Boece lorsqu’il dit que le mari et la femme: 
sese in coemondo invicem interrogabant: le mari et la 
femme en s’achetant eux-mêmes s’interrogeaient mutuel-
lement. 

C’est sûrement une confusion d’interprétation, 
qui ne peut etre faite que par des auteurs non juridi-

« Les Cours de Droit » 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 

Répétitions Ecrites et Orales 
Reprodacfion interdite 

W 



114 Le mariage cum manu 114 

ques. Aucun jurisconsulte n'a pensé, et encore moins 
dit, que la femme achetait son mari. Mais on voit fa-
cilement la marche qu’a suivie l’erreur et la façon 
dont les auteurs littéraires ont été amenés à cette 
confusion. Nous savons, d’une part, que les juriscon-
sultes se plaisent à dire que la mancipation est une 
imagingria venditio, une vente imaginaire et il est 
une expression qu'un bon jurisconsulte a pu employer 
très exactement: vir et uxor inter se coemptionem 
faciunt; Le mari et la femme font entre eux la coemp-
tio. De cette expression exacte peut se produire un 
glissement vers une erreur facile et l'exemple inter-
médiaire de cette déviation nous est donné par Ser-
vius, 4,103 dans le texte que j'ai déjà cité, où il 
dit: Coemptio est ubi libra atque est adhibetur et 
mulier atque vir inter se quasi emptionem faciunt: 
La coemptio est faite là où sont employés la balance 
et l’airain et la femme et le mari font entre eux 
comme une espèce d’achat. 

On voit très bien que, pour définir la coemp-
tio, l’auteur ne peut pas répéter le mot lui-même, il 
dira donc là encore avec une certaine exactitude: Ils 
font entre eux, comme un achat. Si vous supprimez le 
quasi et si vous remplaces le substantif par le verbe 

vous avez l’erreur facile qui est commise par d'au-
tres auteurs: sese coemunt: ils s'achètent l’un l’au-
tre. 

L’explication de ce mot de coemptio est tou-
jours obscure. Pourquoi a-t-il servi à désigner la 
mancipation en cas de mariage ? C'est ce que nous ne 
pouvons guère savoir. Sans vouloir trancher la diffi-
culté définitivement, nous pouvons cependant trouver 
dans Gains un éclaircissement précieux. Le mot de 
coemptio est employé sûrement à cause des dernières 
paroles de la déclaration du mari: eaque empta esto, 
etc, etc,... 

Je crois, en outre, que le mot coemptio veut 
spécialement désigner ce fait que l’emptio est accom-
plie inter se, entre le mari et la femme. 

Par ce redoublement, on veut désigner cet ac-
te, malgré tout un peu anormal, en tout cas frappant, 
dans lequel la femme fait elle-même la coemptio dont 
elle est l’objet. Gstte idée permet d'éclairer les 
passages qui restent obscurs, où Gaius parle après 
la coemptio faite matrimonii causa, de la mancipatio 
fiduciaire. 

La mancipatio 
faite par la 
femme fidu-
ciae causa 
avec un 

Gaius, 1, 114 et suivants, pose d’abord le 
principe que la femme peut faire la coemptio non seu-
lement avec son mari, mais encore fiduciae causa avec 
un tiers, que l’on appelle le coemptionator. La manci-
pation faits fiduciae causa, c’est l’emploi de la 



115 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 115 

tiers. Son 
double but. 
Sa désigna-
tion par le 
terme coemp-
tio comme 
pour la man-
cipatio avec 
la mari. 

mancipation de la femme avec un pacte adjoint de fidu-
cie pour obtenir un certain résultat. 

La femme fait ainsi cette mancipation fidu-
ciaire, nous dit Gaius, pour Changer de tuteur, pour 
pouvoir faire un testament; c’est évidement la femme 
sui juris et qui a un patrimoine qui peut employer 
cet expédient pour la gestion et pour la disposition 
de ses biens. Elle se mancipe elle-même, coemptionem 
facit, avec l’autorisation de son tuteur. 

Par cette mancipation, elle sort de sa famille 
primitive, par conséquent, elle sortira aussi de la 
tutelle de ses tuteurs légitimes, elle tombe dans le 
mancipium de son acquéreur, mais elle a eu soin de 
faire avec lui un pacte de fiducie, par lequel il lui 
a promis de la libérer immédiatement. Il la libère de 
son mancipium et elle est alors vis-à-vis de lui qui 
l’a émancipée, dans une situation analogue à la situa-
tion d’une affranchie. De cette façon, elle a perdu 
ses tuteurs légitimes, parce qu’elle n’est plus dans 
leur famille, et elle prendra alors un autre tuteur. 
C'est un procédé qui a été utilisé pour changer les 
tuteurs. 

On a considéré aussi que cette transformation 
de sa condition de famille lui donnait le droit do 
faire son testament. En principe, nous le savons, une 
femme, dans une famille, n’a pas le droit de faire un 
testament. Faire un testament, c’est accomplir un acte 
de puissance et seuls peuvent faire ces actes de puis-
sance, dans les familles, ceux qui l’ont, c’est-à-dire 
le paterfamilias. La femme, n’ayant pas de puissance, 
est, au contraire, toujours soumise à une puissance 
familiale, que ce soit la potestas, que ce soit la ma-
nus, que ce soit la tutelle. C'est parce qu’elle est 
soumise à cette puissance familiale qu’elle ne peut pas 
faire de testament. 

On a considéré, dans le droit classique, que 
le fait de l’affranchir de ces puissances familiales 
lui donnait le droit de faire un testament. C’est que, 
en somme, une fois affranchie, elle est la première de 
sa famille et elle n’a pas au-dessus d’elle une puis-
sance strictement familiale, quoiqu’elle ait un pa-
tron. 

Voilà donc les deux buts de ces mancipations 
fiduciaires et Gaius nous explique que la mancipation 
faite par la femme avec le mari, comme la mancipation 
faite par la femme avec un tiers fiduciaire, que l'on 
appelle le coemptionator, ces deux mancipations s’ap-
pellent toutes les deux coemptio. 

La coemptio normale faite avec le mari matri-
monii causa, met la femme loco filiae, à la place 
d'une fille. Faite avec un tiers fiduciaire, elle est 



116 Le mariage cum manu 116 

placée par la coemptio, loco servi. Dans ce dernier 
cas, bien entendu,ce n’est qu’une situation temporai-
re, puisque le pacte de fiducie, d’affranchissement 
doit être réalisé par le coemptionator. 

Coemptio fi-
duciae causa 
faite avec son 
mari par une 
jeune mariée 
sine manu. 

Mais Gaius ajoute que la femme peut faire avec 
son mari une coemptio fiduciae causa. C’est le cas 
d’une femme qui est mariée sine manu et qui, pour ob-
tenir les deux résultats recherchés, veut faire une 
coemptio fiduciaire. Elle peut faire cette coemptio 
fiduciaire avec le mari. Mais alors, dit Gaius, quoi-
que cette coemptio ne soit pas faite matrimonii causa, 
puisqu’elle est déjà mariée, elle la place quand même 
loco filiae de son mari et non pas loco servi. Tempo-
rairement elle est placée sous la manus du mari, puis-
que c’est avec lui qu’elle a fait la coemptio. 

Nature de la 
coemptio fidu-
ciaire. 

De ces explications, on peut tirer assez clai-
rement plusieurs conséquences. La première est que la 
coemptio fiduciaire n’est pas un simulacre de mariage 
avec un tiers complice qui joue le rôle fictif du ma-
ri, c’est une mancipation pure et simple d’une per-
sonne libre, faite par la personne elle-même, par la 
femme, car, comme nous l’avons vu, elle est placée 
loco servi, dans la situation d’un esclave comme le 
fils de famille lui-même qui est donné en mancipium. 

Acquisition de 
la manus par 
la coemptio 
faite avec son 
mari par une 
femme. 

Nous voyons ensuite que la coemptio fiduciaire 
faite avec le mari, même lorsqu’elle n’a pas été ac-
complie matrimonii causa, puisque le mariage existe 
déjà, a pour conséquence l’acquisition de la manus et 
non pas seulement du mancipium. Elle est bien, pour 
une période temporaire, in manu mancipioque du mari. 

On voit là très clairement, semble-t-il, que 
la coemptio n’est pas une utilisation exceptionnelle 
de la mancipation, n’est pas une forme anormale: c’est 
la mancipation elle-même. 

Distinction 
entre l’acqui-
sition de la 
manus et la 
conclusion du 
mariage. 

On voit aussi, de façon typique, la distinc-
tion qui est faite par les Romains entre la conclusion 
du mariage proprement dit et l’acquisition de la manus 
Ges deux actes sont distincts. Le mariage peut avoir 
lieu d’abord et la coemptio se produisant ensuite ser-
vira à acquérir la manus et non pas à conclure le ma-
ri âge. 

Explication 
du terme 
coemptio pour 
désigner la 
mancipatio. 

D’où vient alors que cette mancipation peut 
s’appeler coemptio, qu’elle soit faite avec le mari 
ou avec un tiers, avec un coemptionator ? L’explica-
tion la plus simple, à mon avis, est que l’on veut 
exprimer par ce nom que c’est la femme elle-même qui 
fait la mancipatio avec le mancipio accipiens. Cela 
revient à dire: inter se quasi emptionem faciunt. Fai-
te par le père de la femme avec le mancipio accipiens, 
ce serait une mancipation et non pas une coemptio. 



117 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 117 

Telles sont les conclusions que nous pouvons 
tirer des explications de Gaius, conclusions qui vien-
nent renforcer, s’il était nécessaire. les autres in-
dications données par les textes, qui concordent 
toutes à montrer que la coemptio, de par son caractè-
re même est un acte conclu par les époux et non pas 
par le père de famille. 

4°) Rôle du père de famille dans la coemptio. 
Nous venons de déterminer le rôle des époux 

dans la coenptio: ce sont eux qui font l’acte, ce sont 
eux qui jouent le rôle principal; les époux s'inter-
rogent et le mari fait la déclaration qu'il accomplit 
la coemptio. De nom même de l’acte indique que cette 
activité des époux est l’essentiel et que la coemptio 
est faite "inter se". 

Nécessité de 
l'auctoritas 
du paterfami-
lias pour la 
coemptio (ar-
gument tiré 
de la répres-
sion de l’a-
dultère par la 
loi Julia), 

liais il est évident que si les époux sont sous 
la puissance des parents, les parents doivent inter-
venir dans l’acte. Sans cette intervention, la coemp-
t.io serait impossible. A vrai dire, les textes indi-
quent, aussi clairement que pour les enfants, le rôle 
des parents. Le père de fàmille, ou plutôt les pères de 
famille donnent leur auctoritas. C’est grâce à cette 
auctoritas que la coemptio est possible. 

Cette auctoritas du père, deux textes l’affir-
ment, de façon incidente il est vrai, mais ils représen-
tent l’opinion de Paul et de Papinien. Nous les trou-
vons à la Collatio legum Mosaïcarum et Romanarum, 
que l’on peut lire, dans les textes de Girard, 8ème éd. 
p. 574 et suivantes: Collatio legum, 4,2,3: Paulus 
libro singulari de adulteris: Secundo vero capite 
permittit patri, si in filia sua, quam in potestate 
habet, aut in ea, quae eo auctore, cum in potestate 
est, viro in manum convenerit, adulterum domi suae 
generive sui deprehenderit, isve in eam rem socerum 
adhibuerit, ut is pater eum adulterum sine fraude oc-
cidat, ita ut filiam in continenti occidat: Dans le 
second chapitre, la loi Julia permet au père, s’il 
surprend dans sa mais on, ou dans la maison de son gen-
dre, la fille qu’il a sous sa puissance en adultère, 
ou celle qui est tombée sous la manus du mari avec 
son auctoritas lorsqu’il l'avait sous sa puissance, et 
s’il associe son gendre à cet acte (la loi Julia per-
met) que le père tue, sans être dans son tort, le 
complice de l’adultère et aussi qu'il tue sur le champ 
sa fille. 

Nous savons que la loi Julia enlève, d’une 
façon générale, au mari et au père de la femme adul-
tère le droit de la tuer. Ce droit il l’avait jusqu’a-
lors. Mais dans certains cas, la loi continue à leur 
laisser ce droit. Voici un cas. Ce qui nous intéresse 
ici, c’est la phrase qui nous dit que la conventio 



118 Le marige cum manu. 118 

in manum ou la coemptio est faite, le père étant auc-
tor: eo auctore. 

Nous trouvons la même énonciation dans Pa-
pinien et pour une situation voisine. La loi Julia 
"de adulteriis" d’Auguste a créé une action publique 
pour poursuivre la femme adultère devant les tribu-
naux civils pour crime d’adultères Cette action pu-
blique est accordée d’abord au mari et au père. Ils 
ont le droit exclusif de l’intenter pendant les 60 
jours qui suivent la répudiation, mais s’ils ne le 
font pas, après ces 60 jours, comme nous sommes en fa-
ce d’une action publique, le droit d’intenter l’action 
est accordé à tout citoyen. 

Lorsqu’il exerce cette action pendant les 60 
jours, le père l’exerce en vertu de son droit de père, 
jure patris, et si elle est exercée par le mari, ce-
lui-ci l’exerce en vertu de son droit de mari, jure 
mariti: Collatio, 4,7,1: Papinianus libre singulari 
de adulteris: Quaerebatur, an pater emancipatam filiam 
jure patris accusare possit. Respondi: occidendi qui-
dem facultatem lex tribuit eam filiem, quam habet in 
potestate aut quae eo auctore in manum convenit, sed 
accusare jure patris ne quidem emancipatam filiam pa-
ter prohibetur: Papinien au livre unique sur l’a-
dultère: On se demandait si le père peut intenter l’ac-
cusation au nom. de son droit de père contre la fille 
qui venait d’être émancipée. J’ai répondu qu’à la vé-
rité la loi a attribué au père le droit de tuer sa 
fille qu’il a sous sa puissance ou qui tombe sous la 
manus du mari par l’auctoritas du père, mais que d’ail-
leurs il n’a pas été défendu au père d’intenter l’ac-
cusation contre sa fille émancipée, en vertu de son 
droit de père. 

Vous voyez quel est le raisonnement: après 
avoir aboli le droit de tuer, la loi l’a conservé dans 
certains cas au père sur la fille qu’il a sous sa 
puissance, c’est-à-dire celle qui est mariée sine manu 
et sur la fille qui est tombée sous la manus du mari 
avec l'auctoritas du père, c’est-à-dire celle qui est 
mariée cum manu. Mais la loi n’a pas formellement en-
levé au père le droit d’intenter l’action contre la 
fille émancipée. Donc, conclusion du jurisconsulte: 
il l’a toujours. 

J’ajouterai que d’ailleurs, l’ayant émancipée, 
il a toujours sur elle un droit de puissance, le droit 
de patronat. 

Ce qui nous intéresse ici, c’est que la con-
ventio in manum est faite eo auctore, le père ayant don 
né son auctoritas. Ainsi nous voyons que la coemptio 
par laquelle la femme tombe sous la manus du mari est 
accomplie par les époux eux-mêmes, comme nous l’avons 



119 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 119 

dit, avec l’auctoritas du père. 
Les applica-
tions de 
l’auctoritas 
en matière 
de coemptio 
(auotoritas 
du père, du 
tuteur, du 
patron). 

C’est au moyen de cette auctoritas que le 
père rend valable la cosmptio accomplie par les époux. 
Qu’est-ce que cette auotoritas ? Comment produit-elle 
son. effet ? La question est fort grave et mérite d’ê-
tre étudiée. Pour le moment, contentons-nous de poser 
le fait. Le mode d’agir du père, dans la coemptio, 
c’est de donner son auctoritas. C’est la même façon 
d’agir qui est celle du tuteur lorsqu’une femme sui 
juris veut contracter un.mariage cum manu et veut, 
par conséquent, faire la conventio in manum. On sait 
que les femmes sont en tutelle perpétuelle. Une femme 
qui a perdu son père et qui devient sui juris a un 
patrimoine, mais toute sa vie elle est en tutelle, 
alors même qu’elle est devenue majeure. La tutelle est 
une puissance familiale, plus faible, mais de même 
nature que la puissance paternelle: Digeste, 26.1.1.: 
Tutela est (ut Servius définit) vis ao potestas in ca-
pite libero...... Tutorss autem sunt qui eam vim ac 
potestatem habent: La tutelle, comme la définit Ser-
vius', c’est le droit et la puissance qui portent sur 
un homme libre....Les tuteurs donc sont ceux qui ont 
cette force et cette puissance. 

Pour se marier cum manu , la femme sui juris 
a besoin de l’auctoritas de son tuteur, de l’auctoritas 

de ses tuteurs. Cicéron, pro Flacco, 34: In manum, 
inquit, convenerat ? nunc audio. Sed quaero, usu, an 
coemptione ? Usu non potuit. Nihil enim potest de tu-
tela légitima sine omnium tutorum auctoritate deminui 
Coemptione ? omnibus ergo auctoribus. In quitus certe 
Flaccum fuisse non dices. On dit qu’elle était tombée 
sous la menus de son mari? J’entends bien. Mais je 
demande: est-ce par l’usus ou par la coemptio ? Elle 
n’a pas pu le faire par l’usus, la tutelle légitime 
ne peut être diminuée en rien sans l’auctoritas de 
tous les tuteurs. Par la coemptio il fallait donc que 
tous les tuteurs soient auctores. Parmi eux certaine-
ment vous ne direz pas qu’il y a eu Flaccus. 

Nous retrouverons encore une fois ce texte en 
parlant de l’usus, il énonce une règle singulière, 
dont on n’a pas tiré tout le parti qu’elle comporte, 
à savoir que même dans le mariage par usus, il faut 
l’auctoritas des tuteurs. Mais ici nous ne constatons 
que la forme prise per le consentement: le tuteur donne 
son auctoritas à la coemptio faite par le femme. 

Nous trouvons enfin une troisième application 
de cette auctoritas dans la coemptio: c’est l’auc-
toritas du patron, pour le mariage de ses affranchis. 
Le patron qui a affranchi son esclave conserve avec 
l’affranchi un lien de droit; il a sur l’esclave de-
venu libre une puissance domestique de même nature que 



120 Le mariage cum manu. 120 

le patria potestas, plus affaiblie sans doute, plus 
affaiblie même eue la tutelle, mais de même nature. 
Le caractère de puissance du droit de patronat a été 
mis en relief dans une excellente thèse soutenue à 
Paris par Jacques Lambert, en 1934, intitulées Les ope-
rae libertin 

Le droit de patronat donnait, tout au moins au 
début du droit romain, au patron, un pouvoir général 
de donner des ordres, de commander à l’affranchi, La 
femme affranchie n’a pas le droit de contracter ma-
riage cum manu sans avoir le consentement de son pa-
tron et ce consentement, prenait la forme de l'aucto-
ritas, nous dit le début d’un texte de Gaius, 1,195: 
Itom si a masculo manumissa fuerit et auctore eo co-
emptionem fecerit? De même, si elle a été affranchie 
par un homme et avec son auctoritas, elle fait la 
coemptio. 

L’auctoritas 
du paterfami-
lias et autres 

ascendants in-
termédiaires du 
mari à la co-
emptio. 

Dans les textes que nous venons de citer, il 
s’agit exclusivement du père de la fiancée et non pas 
du père du mari. Mais ce n’est qu’un hasard de la 
transmission. Il nous paraît en réalité certain que 
pour le père du mari lui-même, le consentement qu’il 
doit donner au mariage prend aussi la forme de l'auc-
toritas. 

Pour le mari, comme on sait, ce n’est pas seu-
lement celui qui a la patria potestas qui doit donner 
son consentement. Ce sont tous les ascendants: le 
grand père qui a la patria potestas, et aussi le père, 
bien qu’il ne soit lui-même que fils de famille. Tous 
les degrés intermédiaires doivent être consultés et 
doivent consentir, 

Les jurisconsultes expriment, suivant leur habi-
tude, cette règle du droit familial en fonction de 
son effet, dans le droit civil proprement dit et ils 
disent alors qu’on doit leur demander leur consente-
ment parce qu’on ne peut pas leur imposer des héritiers 
siens malgré eux. 

Mous dirons d’une façon générale, qu’il s’agit 
ici d’une règle très ancienne de solidarité familiale: 
on demande aux représentants principaux de la famille, 
aux principaux intéressés, leur consentement pour 
qu’ils garantissent que la nouvelle venue sera reçue 
dans la famille, sera acceptée et bien accueillie et 
qu’elle y sera désormais traitée comme un nombre du 
groupe. 

En droit classique, à une époque où le mariage 
sine manu s’est répandu, où le mariage par la coemp-
tio n’est plus usité et n’est plus la forme générale 
du mariage, les jurisconsultes conservent l’habitude 
de langage que la coemptio avait établie. Ils con-



(2) 121 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 121 

tinuent à appeler le consentement du père de famille 
l’auctoritas, dans un sens plus large et moins tech-
nique que l’auctoritas de la coemptio. Ils parlent de 
l’auctoritas du grand père do l’époux, ils parlent 
aussi de l’auctoritas du père, celui-ci étant fils de 
famille du vivant du grand père. Paul , Digeste, 23. 
2.16 : Nepote uxorem ducente et filius consentira dé-
bet s neptis vero si nubat voluntas et auctoritas 
avi sufficiet: Lorsque le petit-fils prend femme, le 
fils doit lui aussi consentir. Pour la petite-fille, 
si elle se marie, la volonté et l’auctoritas du grand 
père suffiraient. 

Ulpien, D. 23.2.9 : Si nepos uxorem velit ducore 
avo furente omnimodo patris auctoritas erit necessa-
ria: sed si pater furit avus sapiat sufficit avi vo-
luntas: Si le petit-fils veut prendre une épouse, le 
grand père étant fou, de toute façon l’auctoritas du 
père est nécessaire, mais si le père est fou et le 
grand père sain d’esprit, la volonté du grand père 
suffit. 

Hypothèse sur 
les formes de 
l’auctoritas 
des parents à 
la coemptio . 

Comment était donnée cette auctoritas patris? 
C’est ce que les textes ne nous disent plus, Nous pou-
vons seulement essayer par hypothèse de reconstituer 
quelques-uns de ses traits, en raisonnant par analo-
gie avec d'autros situations semblables. 

Il est certain tout d’abord que les parents dont 
l’auctoritas était requise devaient être présents à 
là ooemptio; car la. coemptio est un acte formel qui 
exige la présence de toutes les personnes qui y coo-
pèrent, et cette présence et son caractère essentiel 
nous sont affirmés pour l’auctoritas du tuteur Insti-
tutes 1,21,2 : Tutor autem statim in ipso negotio prae-
sens debet auctor fieri, Post tempus vero aut per epis-
tulam interposita, auctoritas nihil agit: Le tuteur 
doit être fait auctor sur le champ et présent à l’acte 
lui-même. L’auctoritas donnée après, ou encore par let-
tre, n’a aucune valeur. 

Il est probable que cette auptoritas était donnée 
préalablement, avant que la coemptio soit faite. Nous 
pouvons tirer cette règle de la remarque qui est faite 
par Justinien pour le mariage en général, et par con-
séquent à son époque pour le mariage sine manu (Insti-
tutes I, IQ). Justinien nous dit que le consentement 
des parents est indispensable pour le mariage des en-
fants in potestate et il ajoute: Nam hoc fieri debere 
et civilis et naturelle ratio suadet id tantum, ut jus-
sum parentis praecedere debeat Car le droit civil et 
la raison naturelle sont d’accord sur ce que cela doit 
être fait et de façon que l’adhésion du père précède. 

“ Les Cours de Droit” 
3. PLACE DE LA SORBONNE. 3 

Répétitions Écrites et Orales 
W Reproduction interdite 



122 Le mariage cum manu, 122 

Nous verrons comment dans le droit non formaliste 
l’auctoritas a été remplacée par une notion analogue, 
la notion de jussum. Ce qui est dit pour le jussum de-
vait être valable pour l’auctoritas. 

Cette auctoritas préalable devait très vraisem-
blablertient être demandée sous fonde d’interrogation ai 
père de famille; de chaque côté, il était demandé aux 
différents pères de famille s’ils voulaient donner le 
auctoritas à l’acte qui allait s’accomplir, s’ils le 
prenaient sous leur responsabilité. 

Nous pouvons raisonner ainsi par analogie avec 
l’auctoritas du tuteur. Pour le tuteur il est probable 
en effet, que cette auctoritas était donnée par uns 
interrogation faite par l'autre partie, suivie de 
la réponse du tuteur. Cette interrogation pouvait ê-
tre faite de cette façon, ou d’une autre analogue; Auc 
tome fis? Auctor fio ?;Es-tu Auctor? Je suis auotor 

Mais il faut immédiatement faire une remarque es 
sentielle: s’il est vraisemblable que le formalisme 
primitif exigeait cette interrogation formelle par de 
certa verba, par des paroles, déterminées préalableme 
cette exigence du formalisme s’est atténuée, l’interr 
gation n’est plus nécessaire et il suffit que le tu-
teur manifeste qu’il approuve ce qui est fait. 

L’exigence de l’interrogation et son atténuatio: 
nous sont indiquées en même temps  dans un fragment de 
Paul, au Digeste,26,8,3 : Etiamsi, non interrogatus 
tutor, auctor fiat, valet auctoritas ejus cum se pro-
bare dicit id quod agitur; hoc est enim auctorem fie-
ri: Même si le tuteur est fait auctor sans avoir été 
interrogé, son auctoritas est valable, lorsqu’il dit 
qu’il approuve ce qui est fait, car c’est ainsi qu’il 
est fait auctor. 

En somme, l’essentiel de l’auctoritas, c’est la 
présence de l’auctor à l’acte formel. Par sa présence 
il manifeste son approbation et par cette approbation 
il valide l’acte qui est accompli. C'est ainsi que le 
vendeur, dans la mancipation valide, par sa présence, 
la déclaration d’acquisition de l’acquéreur et le ven 
deur donne lui aussi son auctoritas à la vente. 

Rôle respec-
tif des époux 
parties à la 
coemptio et 
des parents 
donnant l’auc-
toritas. 

Nous sommes ainsi parvenus a une conception de 
coemptio distribuant à chacune des parties en cause l' 
rôle qui lui convient dans l’acte juridique formel. Le 
rôle essentiel est joué par les époux eux-mêmes, par 
le mari et par la femme» Ce sont eux qui accomplissent 
l’acte, qui sont les parties dans le negotium. Puis 
viennent les parents; ils entourent les enfants dans 
l’accomplissement de l’acte. Par leur présence, par 
l’auctoritas que donne cette présence ils rendent l'ac 
te valable. Leur rôle n' est pas moins important que 
celui des enfants, sans eux l’acte serait nul, mais 



123 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 123 

ils ne sont pas les parties proprement dites de l’ac-
te et leur rôle, au moins dans la forme, est acces-
soire, comme l’est le rôle des cautions dans une sti-
pulation. 

Liaison de 
cette concep-
tion de la 
coemptio avec 
les enseigne-
ments du droit 
religieux et 
les règles de 
formation du 
mariage clas-
sique . 

Cette conception de la coemptio a l’avantage 
d’être en relation parfaite avec les enseignements 
du droit religieux que nous avons dégagés. Nous avons 
vu déjà que ce sont les époux qui jouent le rôle prin-
cipal dans les cérémonies religieuses, en prenant les 
auspices et en faisant les sacrifices, et nous avons 
dit que cette règle caractéristique du mariage romain 
vient du droit religieux, qu'elle était donc extrêmement 
ancienne, puisqu'elle est plus ancienne que le droit 
civil; c’est une règle du fas, le droit civil l’a 
acceptée et ne l’a pas créée. 

Mais de cette conception nous tirons encore une 
autre conséquence, c’est qu’elle se relie parfaite-
ment avec les règles de conclusion du mariage qui sont 
celles du droit classique. Nous parlons non plus du ma-
riage cum manu, mais du mariage sans forme, du ma-
riage sine manu; nous Verrons quelles sont les règles 
constitutives de ce mariage et nous pourrons consta-
ter combien elles représentent exactement la même con-
ception que le droit formel dans les rôles qui sont 
distribués aux parents et aux enfants. C’est parce que 
ce sont les mêmes règles qui ont été transmises du fas 
au droit civil formel et qui ont servi de base au ré-
gime du mariage. En se dépouillant seulement de leur 
caractère de règles formalistes, elles sont devenues des 
règles de fond. 

III°- Embarras 
des romanistes 
adopter les 

règles de la 
coemptio à la 
nature de la 
mancipatio dans 

conception 
traditionnelle 
de la mancipa-
tio. La fail-
le des sys-
tèmes. 

III° explication, des formes de la coemptio, rap-
ports avec la mancipation en général. 

Nous venons d’exposer ce que, à notre avis, nous 
pouvons savoir par les textes des formes de la coem-
tio. Il nous faut maintenant expliquer ces formes et 
les replacer dans le cadre général de la mancipation. 
Nous pourrons alors préciser quelles sont leurs véri-

tables significations dans le droit romain et quelle 
est l’importance de la coemptio- dans l'économie géné-
rale de la mancipation. 

Pour les tenants de l’opinion traditionnelle, 
le fait que c’est la femme qui accomplit elle-même la 
mancipation les plonge dans une telle perplexité qu’ils 
préfèrent finalement éliminer cette notion. Ils la 
tiennent pour non avenue, malgré les textes les plus 
formels. 

En effet, nous savons que dans l’opinion tradi-
tionnelle, dans l’hypothèse patricio-plébéienne, la 
coemptio est considérée comme une utilisation secondai-
re et artificielle de la mancipation et la mancipatidn 



124 Le mariage cum manu. 124 

elle-même apparaît comme étant avant tout la mode de 
transfert des res mancipi. 

Dans cette conception, les auteurs partent de 
cette notion de la vente imaginaire, qui a si vivement 
frappé les jurisconsultes classiques. Dans sa nature 
originaire, pensait-on, la mancipation est une vente a 
comptant, par échange immédiat d’un objet contre son 
prix, c’est-à-dire un certain poids de métal pesé. 
Quand le prix est devenu fictif, la Émancipation n’est 
plus qu’une figure de vente, mais c’est la vente, 
c’est-à-dire le transfert d’un objet d’un propriétai-
re à une autre personne qui devient à son tour pro-
priétaire. 

Les auteurs cherchent en vain à ajuster à la 
nature propre de cette vente les règles spéciales de 
la coemptio. Ils n’y réussissent pas. La vente a néces-
sairement un objet et un sujet. L’objet de la vente 
c’est la res et le sujet c’est celui qui vend, l'auteur 
de la vente. 

Si c’est la femme elle-même qui est vendeur, 
quel peut bien être l’objet de la vente ? Pour les 
uns ce serait la dot, mais cette opinion a paru légi-
timement insoutenable. Pour les autres, c’est la manuel 
elle-même qui est vendue. Mais il est difficile d’ad-
mettre cette notion. Comment, la manus, qui est une 
res incorporalis, peut-elle être objet de vente, et 
en culte, et surtout comment la femme pourrait-elle 
vendre ce qui ne lui appartient pas, car elle est 
soumise à l’autorité paternelle ? La coemptio la fait 
se soumettre à la manus, mais dans aucun des deux cas 
il ne s'agit d’un droit qui lui appartient et-qu’elle 
peut légitimement transmettre. 

D’autres àuteurs alors ont pensé que c’était 
la femme elle-même qui était l'objet de la vente. Cet-
te notion est plus simple et plus claire, au moins an 
apparence. Mais alors quel est le vendeur ? Comment 
peut-on concevoir cette femme qui est à la fois objet 
de la vente et vendeur ? D’autant plus, comme je l’ai 
dit, qu’elle ne s’appartient pas elle-même, qu’elle 
est in potestate, c’est-à-dire incapable de céder quoi 
que ce soit d’un droit qui ne lui appartient pas. 

la conclusion générale de ces incertitudes et de 
ces difficultés est que, malgré la clarté des textes 
que nous avons cités, les auteurs continuent, en gé-
néral, à soutenir que c’est le père de famille qui 
fait la coemptio. C’est lui qui est le vendeur, c’est 
lui qui vend fictivement, matrimonii causa, la fille 
qu’il a sous sa puissance. 

C’est la conception qui paraît la seule vraisem-
blable et naturelle. C’est pourquoi vous trouvez dans 



125 CROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 125 

les manuels, exposé plus ou moins rapidement et sans 
explication, un système si différent de celui que nous 
avons essayé de dégager à l’aide des textes . Pour ne 
citer que les manuels qui se trouvent à votre dispo-
sitions Manuels de Cuq, de Girard, de MM. Giffard et 
Mônier, nous constatons d’abord qu’aucun ne dit un 
mot de l’auotoritas du père. Cette notion, qui paraît 
pourtant essentielle dans la coemptio, est passée en-
tièrement sous silence, et la plupart ne disent pas 
que la coemptio est faite par la femme. 

Cuq, Manuel, 2ème éd. p. 158: "Le père de la 
femme la mancipe au mari pour un prix fictif".- Girard, 
8° éd. p. 165: "La future épouse y est acquise par le 
mode d'acquérir les choses précieuses, par la mancipa-
tion”. - M. Giffard, Précis 2e éd. p. 228, dit plus 
exactement: "La femme se mancipe à son mari". Et 
M. Monier, Manuel, p. 337: "On discute d'ailleurs 
s’il y avait mancipation réciproque des deux époux 
l’un à l'autre (coemere) ou s’il y avait simplement 
mancipation de la femme au mari, ce qui nous paraît 
le plus vraisemblable". 

Pour en terminer avec la littérature, je citerai 
une des dernières monographies sur la coemptio, écrite 
par Leonhard-, dans la Real-Encyclopédie de Pauly-
Wisscwa, Tome III, p. 199, au mot de coemptio: "En 
revanche, il y a doute sur la question de savoir si -
la fille était vendue comme épouse par le père, ou si 
elle se vend elle-même avec l’agrément du père. La 
première hypothèse paraît être la plus vraisemblable, 
de ce fait que le père, dans cette affaire, abandonne 
sa puissance". 

Vous pouvez voir ici quelle est la force d’un 
système, même lorsqu’il est conçu a priori; lorsque 
te système est géné dans son existence par des faits, 
par des textes, la première réaction des auteurs est 
de torturer les textes, de dénaturer les faits pour 
leur faire dire ce qu'ils veulent, pour le ranger de 
force sur le lit de Procuste du système. Mais si le 
fait résiste, si le fait ne peut être réduit, le sys-. 
tème feint de l'ignorer et il le traite comme si le 
texte n’existait pas. Et suivant un mot prêté à un 
célèbre doctrinaire du début du XIX° siècle, Royer-
Collard, homme politique et philosophe, le système 
dirait volontiers: "Il n’y a rien de plus méprisable 
qu’un fait". 

Mais les systèmes, si dure que soit leur exis-
tence, ne sont jamais éternels. Il arrive un moment 
où on ne leur reconnaît plus l’infaillibili té qu’on 
leur a si longtemps prêtée. Ou bien ils sont minés par 
les objections qui ont été patiemment accumulées contre 



126 Le mariage cum manu. 126 

eux par les chercheurs indépendants, ou bien même ils 
tombent d’eux-mêmes, sans être directement contredits 
parce que de nouveaux systèmes s’élèvent à la place 
des anciens et pour un temps, apparaissent meilleurs 
parce qu’ils ont rendu plus clairs les faits connus. 

Les faits ont subsisté, les textes sont toujours 
là à la disposition des chercheurs et il est une si-
tuation inexpugnable, au point de vue scientifique, 
pour le véritable savant: lorsqu’il pense avoir établi 
définitivement un fait, lorsqu’il pense être assuré du 
sens du texte, il peut en toute tranquillité opposer 
ce résultat à tous les systèmes et si le système se 
trouve en contradiction avec le fait, on peut être cer-
tain que c’est le système qui a tort. Tôt ou tard il 
croulera. La fait c’est le grain de sable qui fait sau-
ter toute la machine. 

II. semble bien que l'opinion classique sur la 
mancipation est arrivée à un moment décisif de son 
histoire, où elle va sortir complètement modifiée d'un 
examen nouveau de cette institution. 

Les études 
nouvelles sur 
la mancipa-
tio. 

L’étude de la mancipation est à l’ordre du jour 
chez les romanistes modernes. Il a paru deux travaux 
particulièrement brillants sur ce sujet; nous ayons 
déjà parlé de ces travaux. En 1933, dans la Revue His-
torique de Droit français et étranger, M. de Visscher 
a fait paraître un article intitulé: "Le rôle de 
l’auctoritas dans la mancipation". En 1936, dans la 
Revue italienne: Studia et Documenta historiae juris, 
il a fait paraître un second article, intitulé: 
"Mancipium et res mancipi". 

Ce ne sont pas les seuls qui ont paru sur la 
question, dans ces derniers temps. Il en est un autre 
qui a paru en 1936, dans la revue allemande, la 
Zeitschrift der Savigny Stiftung, 1936, p. 136 et ss. 
publié par Franz Leifer: "Mancipium und auctoritas". 

De ces études, et de quelques autres du même gen-
re, se dégage une notion nouvelle de la mancipation, 
une conception nouvelle du caractère et des effets de 
la mancipation. Ces travaux n’étaient pas encore parus 
lorsque j’ai commencé les recherches que je vous expo-
se sur le mariage. Je ne connaissais pas les conclu-
sions de M. de Visscher sur le mancipium et il ne 
connaissait pas les miennes sur la ooemptio. Il est 
arrivé que, loin de s’opposer, elles se complètent 
l’une l’autre et les conclusions générales de M. de 
Visscher sur le mancipium peuvent servir de justifica-
tion et d’explication à mes conclusions particulières 
sur la coemptio. Il ne peut s'agir ici de reprendre 
ces belles études, et de les exposer complètement. Nous 
dégagerons seulement l’essentiel et ce qui peut nous 
servir dans notre étude particulière. 



127 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 127 

Nouvelle con-
ception de la 
mancipatio, 
acte créa-
teur d’une 
potestas por-
tant sur les 
personnes et 
sur les choses 
susceptibles 
d'être sou-
mises à une 
puissance de 
commandement . 

Tout d’abord, et déjà avant ces dernières an-
nées, l'école italienne avait appelé l'attention sur 
ce fait que le caractère originaire de la mancipation 
n'était pas de constituer un acte de transfert Ihe-
ring avait déjà soutenu ce point de vue ; il a été 
développé par de  Francisci: Il trasferimento délia 
proprieta, Padoue, 1924. La mancipation n’est pas un 
acte originairement créé pour qu’un propriétaire 
transfère à un autre propriétaire, la propriété qu'il 
a sur une chose. Par sa forme, la mancipation est es-
sentiellement un actes de création de droit. C'est une 
affirmation de puissance sur un objet, affirmation 
faite par celui qui crée cette puissance. 

Ce trait caractéristique est marqué par le 
rôle principal qui est donné dans l’acte formel à 
l'acquéreur. C'est l'acquéreur qui fait la déclara-
tion, c'est l'acquéreur qui affirme son droit, l’au-
tre, l'aliénateur, essentiellement, acquièce à la dé-
claration par sa présence. Et il semble même qu'en 
principe, en ce qui concerne 1 'effet principal de 
l'acte, c'est-à-dire la création du droit en lui-même, 
c’est par son silence et par sa présence qu'il acquiè-
ce. Il ne parle pas, ou il ne parle, semble-t-il que 
lorsqu'il s'agit de déterminer des modalités, des 
conditions particulières du droit, lorsqu'il s'agit 
d'imposer des leges mancipii et non pas de créer le 
droit lui-même. 

On a dit (M. Lévy-Bruhl, La formule vindica-
toire, Revue historique du Droit français et étran-
ger, 1932, p. 203), que cette déclaration, cette ac-
quisition de droit par le mancipium accipieris était 
précédée d’un abandon, d'une derelictio de l'ancien 
propriétaire. Je ne crois pas qu’il faille aller 
jusque là. L'ancien propriétaire ne se désintéresse 
pas de son droit, il ne l'abandonne pas. Nous verrons 
que la notion d'auctoritas s’oppose à cette idée 
d'abandon. Néanmoins, en fait, il renonce à son droit 
sur la chose mancipée, il s'interdit désormais de 
prétendre à quelque chose sur l'objet qu’il vient, de 
céder. 

Grâce à cette manière plus exacte de voir les 
choses, non seulement les formes sont mieux expli-
quées, mais encore on justifie un trait caractéris-
tique de la mancipation. Dans cette création de 
droit, en effet, ce n'est pas toujours l’ancien droit 
qui est transmis tel qu’il était, c’est un droit nou-
veau qui est créé à la place d'un autre droit diffé-
rent. Par exemple, c'est Le mancipium sur le fils de 
famille qui succède à la patr.ia potestas, c'est la 
manus sur la femme qui succède à la Patria potestas 
ou à la tutelle. Voilà la première conclusion. 



128 Le mariage cum manu. 121 

Mais il est une autre conclusion, plus impor-
tante encore pour nous, et qui est, celle-là, l'oeuvre 
de M. de Visschers c’est que la mancipation n’est pas 
dans sa notion originaire un mode de transfert de pro 
priété. Ce n'est pas non plus seulement un mode de 
création de propriété. Le domaine de la mancipation 
n’est pas originairement le même que le domaine du 
dominium ex jure quiritium, du droit sur les choses. 
L’effet de la mapcipation se produit dans un domaine 
plus large et plus primitif . La mancipation est,un 
mode par lequel on crée une puissance, une potestas,d 
même nature que la puissance paternelle et pouvant 
porter aussi bien sur des personnes que sur des ob-
jets, du moins parmi les objets sur ceux qui sont 
susceptibles d’être soumis a une puissance de comman-
dement . 

Je ne referai pas la démonstration par laquelle 
M. de Visscher arrive à cette conception après avoir 
critiqué les explication traditionnelles de cette 
catégorie de choses que'l’on appelle les res mancipi 
Après avoir montré comment ces explications ne sont 
aucune, satisfaisantes, il étudie le mancipium. 

Le mancipium, 
antériorité 
de ce terme 
à celui de 

mancipatio. 
Les 5 sens 
du terme man-
cipium, 

Il faut savoir que mancipium est le seul mot 
ancien. C'est le mot que l’on trouve dans les XII Ta-
bles, tandis que le terme mancipatio apparaît pour la 
première fois dans Sénèque, au 1er siècle de l’ère 
chrétienne, et il n’a été employé que par les juris-
consultes classiques. C'est un mot abstrait, de forma-
tion relativement récente, qui a servi à désigner 
l’acte fait par l'airain et par la balance de mot ne 
se trouve pas encore dans Cicéron. 

Sur le sens du mot ancien, du mot mancipium, le 
opinions ont beaucoup varié. Les auteurs reconnais-
sent à ce moment, en général, quatre sens, et même 
cinq sens différents. 

Pour Bonfante, Corso, I, p. 88, mancipium dési-
gnes 1° la propriété . Pour Bonfante, c’est le sens 
originaire, et ce sens se retrouve dans le mot res 
mancipi qu'il traduit: choses de propriété» 

2°- Ce mot désigne une puissance, mais dans un 
sens vague et indéterminé» C’est ainsi qu’il inter-
prète l'expression technique mancipio accipere: acce-
ter à titre de mancipium. 

3° - Mancipium est le synonyme de mancipatioj 
c'est le sens que nous trouvons dans les expressions 
Leges mancipii, ou encore dans la formule des XII Ta-
blés: cum nexum mancipiumque faciet, qu’on traduit: 
loi de  la mancipation, lorsqu’on fait un contrat de 
nexum et une mancipatio. 

4° - Mancipium désigne la puissance sur les per-
sonnes libres; Et il y a encore un 5° sens: mancipium 



(2) 129 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 129 

désigne l'es-
clave. 

4°- Mancipium désigne la puissance sur les per-
sonnes libres. 

M. de Visscher marque, dans chacun de ces cas, 
le caractère contestable de cette interprétation, d’a-
près laquelle le même mot a des sens si variés, tan-
dis qu’au contraire tous ces termes peuvent être ex-
pliqués dans une interprétation unique et donnant 
tous les même sens , le sens de puissance. 

Le sens origi-
naire de man-
cipium d’après 
M. de Visscher 
puissance sur 
homme libre. 

Pour M. de Visscher, le sens originaire, le sens 
primitif du mot, c’est le mancipium sur les hommes 
libres, sur le fils de famille livré par mancipation. 
Ici incontestablement et clairement mancipium signifie 
puissance et une puissance qui vient se ranger à côté 
de la patria potestas et des autres puissances fami-
liales. 

J’ajouterai qu'il faut encore ranger dans cet-
te catégorie la puissance maritale, dont la formule 
technique, nous avons essayé de le déterminer, était 
manus mancipiumque. 

C’est le même sens de puissance qui se retrouve 
dans les termes ; in mancipio esse, mancipio accipere, 
mancipic tradere : être dans le mancipium. C’est la 
manière dont on s'exprime lorsqu'il s'agit d'un fils 
de famille mancipé. Les autres expressions peuvent 
être traduites : accepter à titre de mancipium, livré 
à titre de mancipium, et déterminent la situation de 
l'acquéreur et de l'aliénateur. 

Les leges man-
oipii. Sens 
de cette ex-
pression, sa re-
lation avec le 
sens de manci-
pium puissance. 

Puis viennent les leges mancipii. Dans les 
XII Tables : cum nexum mancipiumque faciet uti lin-
gua nuncupassit ita jus esto, ce texte ne se traduit 
pas d'une façon nécessaire, comme on le fait habituel-
lement : Lorsque quelqu’un fait le nexum et la mancipa-
tion, ce qu’a énoncé la langue sera le droit. Une 
tradition plus vraisemblable peut être ainsi donnée: 
'‘Lorsqu'on crée un mancipium ou un nexum, ce qu'a énon-
cé la langue sera le droit". 

De même leges mancipii n’a pas qu'une seule tra-
duction en "loi de la mancipation", mais il en est 
une autre plus vraisemblable en "loi du mancipium", 
c'est-à-dire de la puissance qui s'appelle le manci-
pium. 

M. de Visscher montre très ingénieusement comment 
c’est la première traduction, qui interprète manei-
pium en mancipation, qui a conduit à cette interpréta-
tion reconnue actuellement fausse par tout le monde, 
diaprés laquelle la loi des XII Tables dirait que 
lorsqu'on fait une mancipation, toute clause , tout 
ce que l'on peut- dire rendu valable par la manci-
pation, car les clauses générales que l’on exprimait 

“Les Cours de Droit" 
3, PLACE DE LA SORBONNE  3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



130 Le mariage cum manu. 130 

devenaient les lois de la mancipation qui, était faite. 
Contre cette interprétation abusive, vous savez 

comment Girard a réagi de façon trop rigoureuse. Il 
considère que la loi des XII Tables avait consacré la 
transformation qui s’était produite quand la monnaie 
avait été frappée, quand la pesée était devenue fic-
tive; à partir de ce moment, l’essentiel de l'acte 
per aes et libram, qui cesse d'être une opération ma-
térielle, était passé dans les formules de la manci-
pation, dans les paroles prononcées et la règle des 
XII Tables désignerait non pas ce que l’on peut ajou-
ter à une mancipation, mais la formule elle-même, les 
certa verba de la mancipation. C’est pour consacrer 
cette transformation de l'acte:, de réel devenu fictif 
que la loi des XII Tables à exprimé la règle. 

Cette interprétation trop restrictive n'a pas 
pu être maintenue, les étudep de M. Appleton ont mon-
tré que ce n'est pas à l'époque des XII Tables que la 
monnaie a été frappée, mis sensiblement plus tard, 
que longtemps après la monnaie frappée on a continué 
la pesée et il y a une interprétation moyenne qui s'im-
pose de plus en plus actuellement: Ce que la langue 
peut dire ce sont les leges mancipii . Ce sont certai-
nes clauses, certaines conditions que l'on peut ajou-
ter à la mancipation qui a été faite, mais quelles 
sont ces clauses ? Comment pourra-t-on faire la dis -
crimination de de qui est permis et de ce qui ne l'est 
pas ? 

Si l'on interprète mancipium en puissance du 
mancipium, on dira que les leges mancipii ce sont les 
règles constitutives de cette puissance, ce sont les 
clauses et les conditions que l’on peut ajouter et 
qui sont compatibles avec cette puissance elle-même. 

Res mancipi: 
choses de man-
cipiurn -Expli-
cation par 
cette interpré-
tation de la 
composition de 
cette catégorie 
de choses. 

Il en est de meme enfin de l'expression ras man-
cipi. Il n'est pas nécessaire de la traduire, comme 
on le fait généralement, en choses de propriété, car 
cette interprétation semblerait impliquer que les res 
nec mancipi ne sont pas des objets de propriété et 
c’est bien la conclusion qui a été donnée par certains 
auteurs, parmi lesquels Bonfante, qui dit qu'originai-
rement les res nec mancipi ne pouvaient pas entrer 
dans cette notion de dominium, de propriété. 

On s’est élevé avec juste raison contre ce sys-
tème, car aussi loin que l'on peut remonter par des 
témoignages historiques, nous constatons que le droit 
civil admet que la tradition fait acquérir la proprié-
té quiritaire des res nec mancipi. Dès que la notion 
de propriété sur les choses a été dégagée par le  droit 
civil, nous n’avons aucune raison de penser qu’elle 
n’a pas  porté sur toutes les choses susceptibles d'a-



131 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 131 

voir une valeur pécuniaire, susceptibles par consé-
quent d’être considérées comme un élément de richesse, 
comme un objet de propriété. 

Mais si nous traduisons res mancipi par choses 
de mancipium, choses qui peuvent être soumises à. ce 
pouvoir de commandement, à cette puissance, nous avons 
là, non seulement une notion acceptable qui permet de 
reconnaître le sens général et unique du mot, mais 
encore nous avons uns notion qui est susceptible.de 
nous fournir l’explication, jusqu’ici impossible de 
cette catégorie. Les res mancipi, ce sont, parmi les 
choses, celles qui peuvent être spécialement soumises 
à ce pouvoir de commander, à ce pourvoi du ohef. 

Nous y trouvons d’abord les esclaves et, parmi 
les animaux, suivant la définition même des juriscon-
sultes classiques, ceux qui peuvent être domptés par 
le dos ou par la aou. C’est ainsi que le jurisconsulte 
définit les res mancipi, et c’est ce qui marque avant 
toute chose leur caractère d'objets soumis au pouvoir 
de commandement. Ce n'est qu'après avoir donné cette 
définition générale que le jurisconsulte donne la lis-
te limitative des animaux qui entrent dans cette ca-
tégorie : le boeuf, le mulet et l’âne. 

Ce qui montre bien à quel point ce caractère de 
pouvoir être dompté est le caractère essentiel des 
res mancipi. C’est la discussion qui nous est rappor-
tée par Gaius , 2, 15. Il y avait discussion entre 
les jurisconsultes sur le point de savoir quand ces 
animaux devenaient res mancipi. Pour les uns, ils l’é-
taient depuis leur naissance, mais pour les autres 
qui représentaient sans doute l’ancienne opinion, ils 
ne devenaient res mancipi que l’orsqu'ils avaient été 
domptés, tout au moins, pour les chevaux, les ânes, et 
les mulets. A partir de ce moment et à partir de ce 
moment seulement, ils faisaient partie de la familia, 
ils avaient droit au repos des feriae, c’est-à-dire 
des fêtes religieuses dans lequel il était interdit 
de travailler. Ils étaient placés dans cette situa-
tion, comme les hommes à qui ils étaient associés, 
sous la puissance du père de famille. 

Cette notion de pouvoir de commander et de facul-
té d’obéir créant les res mancipi serait parfaitement 
complète et satisfaisante si M. de Visscher avait 
voulu accepter l’opinion, encore très répandue, qui 
voit dans la mancipation primitive un mode de création 
de droit sur les choses mobilières seulement. Cette 
notion voit dans le fundus, qui est à l’époque classi-
que la res mancipi par excellence, une addition pos-
térieure à la notion primitive, à partir du moment où 
le fundus, cessant d’être la propriété collective de 



132 Le mariage cum manu. 132 

la gens devient la propriété individuelle du père de 
famille. 

Mais M. de Visscher n’est pas convaincu de l’exa 
titude de cette théorie et il admet que même les fonds 
de terre et les servitudes prédiales devaient être 
rangés dès le début de l’institution parmi les res 
mancipi. Les fonds de terre ne peuvent pas obéir, mais 
ils sont, par excellence, soumis à la domination ex-
clusive du père de famille. Le père de famille a sur 
les champs qui lui permettent de nourrir sa famille 
un pouvoir souverain; c’est sur ces champs que se trou 
ve le domaine exclusif de sa puissance. Bonfante a 
mis en valeur ce caractère souverain de la propriété 
primitive, caractère que la propriété primitive tire 
de cette notion antérieure de puissance. 

Caractère 
primitif de la 
notion de puis-
sance. Son 
antériorité 
à la notion de 
droit. 

C’est que, en effet, cette notion de puissance 
est véritablement la notion primitive. Elle est née 
avec la force du chef et lorsque la discipline fami-
liale a accru la force de ce chef, de la force de 
tous ceux qui lui sont soumis et qui sont commandés 
par lui. Cette idée de puissance est antérieure à tou-
te notion de droit. Elle a pu naître avec les première 
hommes et elle est née dans les premiers embryons de 
société humainè, et en particulier elle était pleine-
ment développée à l’époque gentilice, avant toute or-
ganisation du droit de la cité. 

Au contraire, la propriété est une notion juridi-
que, elle a besoin, pour être déterminée, d'un pou-
voir social supérieur au père de famille, pouvoir qui 
protège et qui garantit ce droit. La propriété ne peut 
naître qu'avec le droit de revendication. Le droit de 
revendication est essentiellement lié à cette notion, 
mais ce droit de revendication n'a pu se développer 
qu'en face de l'autorité judiciaire. 

La reconnais-
sance de la 
propriété 
et la dissocia-
tion des sujets 
primitifs ou 
mancipium. 

Lorsque cette notion relativement nouvelle de 
propriété a été créée, elle a entraîné dans son domai-
ne une partie des anciens sujets du mancipium. Cette 
partie ce sont les res qui viennent désormais s’oppo-
ser aux personnes libres, parce qu’entre les mains du 
père de famille elles font dorénavant partie de cette 
catégorie qui a une valeur pécuniaire susceptible d'ê-
tre échangée, elles font partie du patrimoine. 

Leur nom manifeste la dualité de leur condition: 
ce sont des res, par conséquent elles viennent se ran-
ger à coté des autres res de valeur pécuniaires sous 
la notion commune de propriété. Mais ce sont des res 
mancipi, elles conservent de leur ancienne condition 
un trait commun avec les personnes qui sont in manci-
pio: le mode de créer le droit que l'on a sur elles 
reste la mancipation. 



133 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 133 

Confirmation 
par cette con-
ception nouvel-
le des explica-
tions précéden-
tes sur la 
confarreatio 
et la coemp-
tio. 

Vous pouvez voir combien cette conception nou-
velle de la mancipation vient à point pour coordonner 
et expliquer les résultats que nous avons obtenus par 
les études indépendantes d’elle que nous avons fai-
tes de la confarreatio et de la coemptio. Nous nous 
sommes élevés contre la théorie patricio-plébéienne 
qui voyait dans la confarreatio le mariage des anciens 
Romains et qui voyait dans la coemptio une utilisa-
tion secondaire et artificielle de la mancipation dé-
tournée de son caractère primitif, utilisation inven-
tée pour les plébéiens. J'ai essayé de montrer, par 
des arguments indépendants, le caractère arbitraire — 
de cette conjecture son peu d’appui sur les textes , 
et même son inexactitude en ce qui concerne la confar-
reatio. En confrontant ces résultats avec la concep-
tion de M. de Visscher, nous voyons combien ils sont 
affermis et expliqués par elle. 

La coemptio n’est pas cette application secon-
daire de  la mancipation, c’est son application norma-
le et originaire, c'est la mancipation qui crée la 
puissance du père de famille sur les hommes libres, 
le mancipium; mais c'est aussi la mancipation qui 
crée la puissance du mari sur la fille de famille qui 
lui est donnée à titre d’épouse, et cette puissance 
s’appelle manus mancipiumque. C'est le mode général, 
c’est le mode normal de créer cette puissance, la 
confarreatio étant, comme nous l'avons vu, un acte 
exceptionnel et réservé seulement à quelques familles. 
La coemptio c'est le mode le plus ancien, aussi an-
cien que la mancipation elle-même, plus ancien que 
le droit de la cité. 

D’autre part, cette conception fait s’évanouir 
toutes les objections qui avaient, détourné les auteurs 
d’ajouter foi aux témoignages les plus certains des 
textes sur le rôle de la femme dans la coemptio. Ils 
étaient hyptonisés par cette idée de l’utilisation se-
condaire de la mancipation considérée comme un mode 
de transfert du droit de propriété, ils étaient hypto-
nisés aussi par cei;te expression des jurisconsultes 
classiques qui, frappés , par le caractère fictif du 
prix, qualifient la mancipation d'imaginaria venditio. 

Vue sous cet angle, qui n’est pas, comme nous 
l’avons vu son caractère primitif, les auteurs ne 
pouvaient pas reconnaître dans la coemptio la vente, 
dont elle, n’aurait été qu'une imitation. Ils ne pou-
vaient y discerner le vendeur et l'objet de la vente. 
Ils ne pouvaient concevoir comment la femme pouvait 
être à la fois celle qui joue le rôle actif de vendeur 
car elle n’a aucun droit sur l'objet qu’apparemment 
elle cède, et ce rôle de vendeur est incompatible avec 



134 Le mariage cum marru. 134 

le rôle entièrement différent que la femme paraît 
jouer si on veut rapprocher la mancipation de la ven. 
te, car l'assimilation la plus facile est de dire que 
la femme est l'objet de la vente, que c’est elle qui 
paraît être vendue. Mais alors il faut qu’elle soit 
vendue par celui qui a le droit sur elle, par le père 
de famille. 

Cette assimilation de, la femme à un Objet de 
vente n’est une assimilation facile qu’en apparence, 
car précisément ce sont les mêmes auteurs qui sont, 
pour la plupart, d’avis que la coemptio n’a jamais 
été à Rome une véritable vente et ils n’admettent 
pas que la femme ait été, à un moment quelconque, as-
similée réellement à une véritable res, susceptible 
d’être achetée et d'être vendue comme une res. 

C’est pourquoi les auteurs se perdent dans la 
recherche de l'objet de la vérité. Si ce n’est pas la 
femme elle-même , est-ce la manus sur elle ? Est-ce 
sa dot qui est l’objet de la coemptio ? Tout cela 
a été soutenu et à l’aide de faibles arguments. 

Toutes ces difficultés s'évanouissent, toutes 
ces objections rentrent dans le néant si l'on  admet 
que le but primitif de la mancipation c'est la créa-, 
tion d'une puissance familiale. On voit alors combien 
simplement la coemptio rentre dans cette notion primi-
tive : c’est la femme qui vient se soumettre à la 
puissance du mari. Elle s’y soumet volontairement, 
c’est une personne libre, et le droit religieux a 
fait entrer dans les moeurs depuis longtemps cette 
règle que sa volonté doit intervenir dans la conclu-
s ion du mariage. 

C’est donc elle-meme qui fait cette soumission, 
c'est elle qui accomplit la coemptio. Mais si elle 
est libre, si elle n'est pas esclave, elle est ce-
pendant sous une puissance familiale, que ce soit la 
patria potestas ou la tutelle. Elle ne peut donc pas 
à elle seule, se ranger sous la puissance du mari, 
il faut que le titulaire de l’autre puissance , en 
renonçant à son droit, l'autorise à se soumettre au 
droit nouveau qui va être créé. C'est le rôle de 
l'auctoritas. 

Ici encore les notions nouvelles tentent de 
jeter la lumière sur le sens, jusqu’ici très obscur, 
de ce mot d’auctoritas. Le travail de M. de Visscher, 
de 1633, a montré une voie nouvelle. ' Seulement, s'il 
à fait faire un grand progrès à la question vers la 
voie de,la solution, peut-être n’est-il pas arrivé 
à une notion claire et définitive de l'auctoritas. 
Lorsqu'il écrivait son article, il n'était pas encore 
arrivé à son idée du mancipium et de ce coté-là son 



135 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 135 

Les différentes 
sortes d'auc-
toritas. 

premier article se ressent de son inoértitude. 
Disons, pour clarifier les données du problème 

que nous rencontrons dans la langue juridique plu-
sieurs emplois du mot auctoritas. Nous rencontrons ce 
mot d’abord dans la mancipation, dans cette expres-
sion : action auctoritatis, nous le rencontrons ensui-
te dans la tutelle, dans l'institution de l'auctori-
tas tutoris, nous ajoutons que nous rencontrons aussi 
1’auctoritas du père ou du tuteur dans le mariage par 
coemptio, cette application a été jusqu’ici négligée 
par les auteurs, nous avons vu, en effet, qu’ils 
laissaient dans l'ombre l’auctoritas patris dans la 
coemptio, préférant voir dans le père au celui-là meme 
qui faisait la coemptio, l’aliénateur. Et nous trou-
vons enfin, dans la langue du droit public, l’auctori-
tas senatus. 

Personne, a ma connaissance n’a essaye jusqu'i-
ci de rapprocher ces quatre espèces d'auctoritas et 
de rechercher si elles ne pouvaient pas être réunies 
scus une notion commune. La seule qui ait été étudiée 
véritablement par les romanistes c’est l’auctoritas 
de l’action auctoritatis. 

L'action auc-
toritatis 
en garantie 
en cas d’évic-
tion d’une res 
mancipi trans-
férée par man-
cipatio. 

Vous savez en quoi consiste cette action aucto-
ritatis, c’est l’action qui est donnée à l’acquéreur 
par mancipation d'une res mancipi contre son vendeur 
lorsqu’il a été évincé de la res qu’il a acquise. L’é-
viction d'une res mancipi est une notion très précise: 
c’est le fait d'avoir été dépossédé de la chose ou d'un 
droit essentiel sur la chose, en vertu d'une action 
en justice par laquelle un revendiquant a fait valoir 
un droit supérieur à celui de l'acquéreur et a triom-
phé dans sa revendication. L'acquéreur a été dépossé-
dé de son droit, il se retourne alors contre son ven-
deur et il lui réclame non seulement la restitution 
du prix-qu'il a payé, mais le double de ce prix. 

Vous voyez donc quelle était la. situation : 
l'acquéreur, n’ayant pas été rendu propriétaire par 
l'aliénâteur, qui ne l'était pas, a été évincé par 
la revendication du véritable propriétaire et il 
s’est retourné alors contre l'acquéreur pour se fai-
re indemniser de son préjudice. De sorte que, dans 
le langage des jurisconsultes classiques, action 
auctoritatis veut dire action en garantie. En pre-
nant le mot dans le sens le plus étroit et le plus 
apparent, l’auctoritas c'est donc, pour l’opinion 
traditionnelle, l'obligation de garantie qui incombe 
à l'acquéreur. 

Insuffisance 
de l'excep-
tion tradition-
nelle donnant 

Pourquoi cette action en garantie accompagne-t-
elle la mancipation ? L’explication qui est fournie 
par l'opinion traditionnelle, reste superficielle et 
extérieure. Voyez par exemple : Girard (Auctoritas et 



136 Le mariage cum manu. 136 

à cette ac-
tion un fonde-
ment délictuel. 

action auctoritatis, Mélanges de Droit romain, II, 
1923, p. 153-305, Manuel , 8ème éd. p. 311). Girard 
part de ce fait que l'action auctoritatis est une 
action au double du prix. Les actions à un multiple 
sont en général des actions pénales, parce qu’elles a-
joutent à la réparation du préjudice le multiple à ti-
tre de peine. Donc pour lui l'action auctoritatis est 
une action pénale, c'est-à-dire qu’elle sanctionne 
une obligation née d’un dél it. Quel serait le délit 
qui serait ainsi à l'origine de l'action auctoritatis? 
Pour Girard c'est le fait que le vendeur a touché le 
prix sans avoir rendu son acquéreur propriétaire. 
C'est parce qu'il a vendu un objet qui ne lui appar -
tient pas, et par conséquent il n'a pas pu défendre 
l’acquéreur contre l’éviction. 

Cette analyse est toute superficielle. Elle ne 
nous rend pas compte du rapport plus étroit qui doit 
exister entre la mancipation et l'auctoritas. Elle 
fait intervenir l’idée de délit dans une situation 
qui ne présente pas les caractéristiques du délit. 
Pour qu’il y ait délit, il faut avant toute chose qu'il 
y ait une intention frauduleuse de la part de l’auteur 
du délit, c'est l’intention  frauduleuse qui sert de 
base à l’idée de délit. Or, ici, que le vendeur, soit 
de bonne ou de mauvaise foi, et d'ordinaire il faut 
supposer qu'il est de bonne foi, c'est-à-dire qu'il 
croyait être propriétaire de l'objet vendu, il n’en 
est pas moins soumis à l’action auctoritatis. 

D'autre part cette explication, si sommaire 
qu’elle soit, a le défaut de trop prouver. Elle ne 
montre pas la raison pour laquelle l'action auctorita-
tis ne naît que de la mancipation. En effet celui 
qui a livré par tradition une res nec mancipi, ou mê-
me une res mancipi, n’est pas tenu de l’action aucto-
ritatis, et cependant en livrant un objet qui ne lui 
appartient pas il aurait commis exactement le même 
délit que celui qui le transfère par la mancipation. 

Cette explication, enfin, fait de l'auctoritas 
dans la mancipation une notion très différente de l'auc-
toritas tutoris, de l'auctoritas patris et de l'auc-
toritas senatus. C'est le mérite de M. de Visscher 
d’avoir montré le rapport plus étroit qui existe en-
tre l'auctoritas et la mancipation. Au lieu d’y voir 
une notion extérieure, dont les rapports avec la man-
cipation sont purement arbitraires,puisque la garan-
tie naîtrait d'un délit et non pas de l'acte peraes 
et libram lui-même, M. de Visscher voit dans l’auoto-
ritas le fondement même de la mancipation. C’est sur 
l'auctoritas qu’est fondée la validité, la force de 
la mancipation. 



(2) 137 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 137 

Opinion de 
y, de Visscher 
analysant l’auc-
toritas en une 
garantie don-
nés par la 
renonciation 
du vendeur au 
droit créé au 
profit de l'ac-
quéreur. 

Quelle serait donc la nature de l’auotoritas ? 
Pour M. de Visscher, ce serait l’acte de renonciation 
à son droit que fait le vendeur en livrant l'objet 
et cet acte serait accompagné d’un acte d’adhésion 
au droit qui aurait été créé par l’acquéreur dans 
sa déclaration. Par cette renonciation suivie d’une 
adhésion, le vendeur confirme et garantit le droit 
qui vient d’être créé et il le confirme non seulement 
contre les tiers, il doit contra les tiers défendre 
l’acquéreur, mais il le confirme même contre lui-mê-
me. Il s’interdit, il interdit à ses ayants-cause de 
rien tenter contre le droit qu’il a promis de créer. 

Cette analyse est parfaitement exacte, mais el-
le me paraît insuffisante. En disant que l’auotoritas 
est un acte soit d'adhésion, soit dé renonciation, on 
ne fait pas ressortir suffisamment le sens entier du 
mot auctoritas, Cette analyse est trop liée à la no-
tion de propriété et nous avons vu que ce n’est pas 
dans ce domaine que la mancipation a été créée. Elle 
laisse l’auotoritas de la vente être une notion dif-
férente de l’auotoritas patris, ou de l’auotoritas tu-
toris ou senatus, qui précisément ne sont obligés à 
aucune garantie. 

Elle rend enfin assez malaisée l'interprétation 
des textes les plus anciens sur l’auotoritas, les tex-
tes des XII Tables et de Cicéron. 

M, Noailless 
essai d’une 
explication 
générale des 
différentes 
applications 
de l’auctb-
ritas. 

Je tenterai, à mon tour. d’élargir le problème 
et do donner une définition qui réunirait en elle 
les diverses applications que nous trouvons de ce 
mot dans la langue juridique. Cette tentative sera 
conforme aux conclusions qui terminent l’article de 
M. de Visscher : Mancipium et res mancipi. 

L'auctoritas 
force d’une 
personne sur 
laquelle se 
fonde le droit 
d'une autre. 

Dans toutes les applications du mot, nous 
nous trouvons dans le domaine de la puissance, et non 
pas dans le domaine de la propriété et, origina re-
ment tout au moins, nous nous trouvons dans ce domai-
ne dans la mancipation elle-même. Nous dirons alors 
que l’auctoritas est une puissance, vis ac potostas. 
La puissance, c’est cette notion essentiellement pri-
mitive de force physique et de force morale qui sont 
de fondement, qui sert de titre à des droits. La 
patria potestas, la tutelle, la patronat, le manci-
pium, ce sont différents aspects de la puissance 
miliale. L’auotoritas est un autre aspect de cette 
puissance familiale, c’est cette puissance agissant 
dans un cas spécial, lorsque la puissance du père de 
famille a coopéré à la création d’un droit, lorsqu’il 
a fait ou fait faire un acte juridique qui a pour 
effet de créer une situation de droit.  Le titulaire 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne. 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction interdite 

W 



138 Le mariage cum manu. 

de ce nouveau droit trouvera dans la puissance de 
son auteur le titre , le fondement de sa propre puis-
sance, de son propre droit. C’est l’auctoritas de son 
auteur qui rendra le droit valable dans la personne 
du titulaire du droit. C'est sur cette puissance que 
son droit est fondé, c’est cette puissance qui a per-
mis qu’on le crée et c’est à cette force qu’il deman-
dera de le protéger s’il y a lieu. 

Cette conception permet de réunir en une notion 
commune les différentes auctoritates dont parle la 
langue juridique, En droit public, la validité des 
actes législatifs et des élections faites par le vote 
d’une assemblée du peuple dépend de la puissance du 
Sénat et cette puissance se manifeste par l’adhésion 
à l’acte législatif : c’est l’auctoritas senatus. 

La validité du mancipium, puissance née de la 
mancipation, devenue plus tard la propriété, dépend 
de la puissance de l'aliénateur, dépend de son aucto-
ritas. C’est la protection de cette auctoritas que 
requerra le titulaire du droit créé par la mancipa-
tion-, s’il est nécessaire que ce droit soit, protégé. 

C’est la puissance du tuteur, son auctoritas, 
qui rend valable l’acte accompli par le pupille. 

C’est enfin la puissance du père de famille , 
aussi bien du père de famille de la femme que du père 
ie famille du Mari, qui rend valable la  manus acquiss 
par le mari, La manus acquise par le mari a son titre, 
son fondement dans la puissance paternelle des pa-
rents. C’est cette puissance paternelle qui lui sert 
d’auctoritas, c’est-à-dire de titre. 

Et vous voyez ainsi comment l’auctoritas patris, 
dans la coemptio, vient prendre sa place au milieu des 
autres auctoritates, dans le même sens et avec la mê-
me portée. 

Cette notion d’un droit appartenant à une per-
sonne, appuyé, fondé sur la puissance, sur la force 
d’une autre personne, est une notion extrêmement primi-
tive, je veux dire une notion qui est éminemment 
perceptible par la cervelle d’un primitif, avant même 
qu’il soit arrivé à toute notion de droit, et c’est 
une notion ex rêmement générale dans le droit romain 
le plus ancien. 

C’est sur cette notion que sont fondée les si-
tuations du droit le plus ancien. Par exemple le vin-
dex, dans la manus injectio c'est la puissance du vin-
dex qui délivre celui sur qui on a fait manus injec-
tio. C’est la même situation qui est celle des vades 
dans le tadimonium : si la partie appelée en justice 
est libre jusqu’au moment où elle viendra volontaire-
ment devant le juge, cette liberté repose sur l’enga-



139 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 139 

gement des vades. Il en est de même pour les praedes 
litis et vindiciarum dans le sacramentum. Il en est 
de même pour les sponsores dans la stipulation. 

Dans tous ces cas, des états de droit ont été 
créés, qui reposent sur la puissance d'autres person-
nes. Cette notion, ai-je dit, est si primitive qu'el-
le a toute chance d’être antérieure à toute espèce de 
droit civil, comme la mancipation elle-même. C’est 
une institution de très vieille coutume gentilice, 
avant que la fondation de la cité et de son droit civil 
ait créé cette notion d'un droit protégé par la cité 
elle-même et par ses magistrats, d’un droit protégé 
par l'autorité judiciaire, et le droit qui, dans 
la cité, trouvait son fondement dans la puissance de 
la loi-et les anciens diront dans l’auetoritas legis-
trouve ici son fondement dans la puissance d’une au-
tre personne. 

La fondation de la cité va modifier sinon la 
nature, du moins la notion de ce fondement ancien du 
droit gentilice. Le droit de la cité prend à sa char-
ge la protection et la sauvegarde des droits, en créant 
l’autorité judiciaire. C’est sans doute dans cette 
transformation qu’il faut voir la véritable nature 
des rapports entre la mancipation et l’usucsapion. 

Liaison entre 
l’auctoritas et 
l'usuoapio. 
L’auetoritas 
legis subs-
titue au pout 
du délai à 
l’auetoritas 
de l’aliéna-
teur. 

L’usucapion, c’est la confirmation en vertu de 
la loi du droit parce qu'il a été possédé pendant 
un certain délai, un délai d’un an ou de deux ans. Au 
bout de l’année, ou de deux ans de possession de fait, 
c’est la loi qui déclare que le droit est confirmé 
par elle. Far suite l’auetoritas, la confirmation d’un 
droit par la puissance privée d’un père de famille 
ne durera qu'un an ou deux ans, le temps nécessaire 
pour qu’à l’auetoritas privée de l'homme se substitue 
l’auetoritas publique de la loi. 

Il y a une liaison de fait entre l'usus, le pou-
voir de fait qui permet d’atteindre la protection de 
la loi et l’auctoritas qui fonctionne à défaut de cet 
te protection légale, C’est cette liaison qu'expriment 
à mon avis, les textes des XII Tables qui parlent 
de l’auctofitas. Cas textes ne permettent pas de trou-
ver en eux-mêmes, par eux seuls, un sens sûr et indu-
bitable, ils restent douteux si on veut les expliquer 
en eux-mêmes, mais ils s’éclairent de façon assez sa-
tisfaisante dans la version que nous avons donnée de 
l’auctoritas et qui résulte d’institutions plus nou-
velles. 

Cicéron, Topiques, 4,23 : Ceus auctoritas fundi 
biennium est, pro Caecina, 54 ; Lex usum et auctorita-
tem fundi jubet esse biennium, Je traduis littérale-
ment ces deux textes en disant pour le premier « 



140 Le mariage cum manu. 140 

L’usus et l’auotbritas d'un fonds sont de deux ans. 
Et pour le second : La loi ordonne que l'usus et l’auc-
toritas d’un fonds soient de deux ans. 

On voit quelle est la situation qui est ioi in-
diquée : un bien a été aliéné par le propriétaire à 
un tiers. Le nouveau propriétaire a l'usus, le pouvoir 
de fait sur le bien, la possession qui, au bout d’un 
an ou de deux ans, confirmera légalement sa pro-
priété. C’est le résultat de l’usucapion : à partir 
de ce moment-là il aura pour lui l’aùctoritas legis. 
Mais pendant cette période de l’usus, comme il n’est 
pas encore arrivé à l’auctoritas legis, le fondement 
de son droit sera l’auctoritas de son aliénateur, il 
aura pour lui cette puissance appartenant à son alié-
nateur, qui l'oblige à garantir son droit. Au bout du 
l’année, elle sera remplacée par l’auctoritas legis. 
Et c’est dans ce sens que la loi des XII Tables peut 
dira que l’usus et l’auotoritas durent deux ans. 

Quand l’usucapion, pour une raison quelconque, 
ne peut fonctionner pour remplacer l’auotoritas du 
vendeur, celle-ci durera alors plus longtemps. elle 
durera autant que l’usus n’aura pas fait confirmer le 
droit par la loi, et c’est cette situation qui se 
trouve indiquée dans le texte de Cicéron , de Officiis 
1,12,37 : Adversus hostem aeterna auctoritas. Cicéron 
explique que hostis veut dire ici pprégrin. Or le 
péragrin ne peut pas usucaper, l'usueapion ne joue 
pas pour lui. 

Si ce texte était isolé, il serait difficile 
de le comprendre et de l'interpréter dans le sens 
spécial que nous lui donnons. Mais si nous le rappro-
chons du précédent, ce sens s’éclaire et dévient ac-
ceptable. Il faut alors supposer que celui à qui le 
bien a été transmis par mancipation a été dépossédé 
par un pérégrin, avant l’accomplissement du délai de 
deux ans. On peut même supposer qu’il n’a jamais été 
mis en possession de ce bien parce que le bien était 
entre les mains d’un ennemi. C’est une situation à 
laquelle fait allusion un texte de Tite Live, qui dé-
clare, à propos des champs occupés par l’ennemi, par 
les voisins, que les Romains, étaient si pénétrés de 
la persistance du droit de propriété du propriétaire 
dépossédé, qu’ils eh permettaient l'aliénation 

rar conséquent le perégrin qui est en posses-
sion d’un bien romain ne peut pas l’acquérir par l’u-
sucapion, L’usucapion est un mode de droit civil qui 
ne fonctionne pas pour lui. Ce texte veut dire que 
tant que l’acquéreur romain n’aura pas l’auotoritas 
de la loi, tant qu’il n’aura pas pu accomplir l’usu-
capion, il aura l’auotoritas de son vendeur contre le 



141 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 141 

pérégrin. Cette auctoritas sera perpétuelle. 
C'est le même sens relatif que nous pouvons 

trouver dans un fragment de texte émanant de la loi 
Atinia sur l’usucapion : Aulu Gelle, 17,7,1 : Quod su-
bruptum erit ejus rei aeterna auctoritas esto : Parce 
qu’une chose aura été enlevée par ruse, l’auctoritas 
qui porte sur elle sera éternelle. 

Isolé, ce texte, de même que le precedent, aérait 
traduit plus simplement, si l'on supposait, comme 
le font les philologues du Thésaurus linguae latinae, 
V° auctoritas, qu’auctoritas veut dire ici purement 
et simplement propriété. St l’on pourrait dire ici, 
comme dans le précédent, que  cette loi exprime la rè-
gle que la propriété ne peut pas être usucapée 
par le voleur, de même qu’elle ne peut pas être usuca-
pée par le pérégrin elle restera donc perpétuellement 
au voleur dépossédé. 

Mais le mot auctoritas a nécessairement le mê-
me sens dans les quatre textes anciens que je viens 
de citer. Or dans les deux premiers, où. se trouvent 
réunis usus et auctoritas, il est impossible de don-
ner à auctoritas le sens de propriété, car s’il s’a-
gissait de la propriété d’une façon générale, il est 
impossible de penser qu’il y ait une propriété dont 
la durée soit réduite à deux ans. 

Il faut donc supposer que dans le texte de la 
loi Atinia, dont nous n’avons qu’un fragment incom-
plet, il s’agissait d’une situation spéciale où aucto-
ritas était en relation avec une acquisition restée 
défectueuse faute de possession réelle de la part 
de l’acquéreur et lorsque l'auctoritas de l’homme ne 
peut pas être remplacée par l’auctoritas de la loi. 
cette auctoritas dure plus longtemps que deux ans, 
elle dure perpétuellement. 

Il y a encore deux textes de Cicéron qui em-
ploient le mot auctoritas dans son sans juridique. 
L’interprétation la plus vraisemblable de ces textes 
est toujours la même à notre point de vue : l’aucto-
ritas a ici le sens de fondement de droit, de titre 

Cicéron , Pro Caecina, 74 : Aquaeduotus, haus-
tus, iter, actus a pâtre sed rata auctoritas harurn 
rerum ab jure civile sumitur : Les servitudes d’aque-
duo, de prise d’eau, de chemin, de passage, ont été 
constituées par le père , mais l’auctoritas valable 
de ces choses est assumée par le droit civil. 

On voit le sens assez clair de ce texte si l’on 
prend auctoritas dans l’acception que nous indiquons : 
c’est bien le père qui a constitué toutes ses servitu-
des, mais c’est l’auctoritas du droit civil, c’est 
la puissance du droit civil qui leur sert de fonde-
ment . 



142 Le mariage cum manu. 142 

Enfin, le dernier texte de Cicéron offre plus 
de difficultés : De Har, 14 s Multae sunt domus in 
hao urbe atque hand scio an paene cunotae jure optimo 
sed tamen jure privato : jure hereditario, jure auc-
toritatis, jure mancipi, jure nexi s II y a beaucoup 
de maisons dans cette ville, mais je crois que le 
droit qu’on a sur presque toutes est fondé non pas 
sur le droit le meilleur, mais seulement sur le droit 
privé, sur le droit héréditaire, sur le droit de l’auc 
toritas, sur le droit du manoipium, sur le droit du 
nexum. 

Cicéron oppose ici la maison qu’il dit tenir du 
droit le meilleur, c'est-à-dire du droit, public, à 
celles qui ont pour fondement seulement le droit pri-
vé. Cicéron avait été chassé de Rome par une sédition 
fomentée par son ennemi Milon. A son départ en exil 
volontaire, Milon avait détruit et incendié sa mai-
son et, pour que Cicéron ne puisse plus jamais la re-
prendre, il y avait élevé sur l’emplacement un temple, 
A son retour d’exil Cicéron, à titre de réparation, 
reçoit une maison qui lui est donnée par le Sénat. 
C’est cette situation qu’il explique ici. 

Le texte en lui-même est- difficile, car il y a 
un problème sur lequel les Romanistes se 
disputent plus encore que sur l’auctoritas, c'est sur 
le sens du mot nexum. Néanmoins, sans vouloir étudier 
à fond ce texte, il est difficile de voir dans l’auo-
toritas autre chose, que le fondement du droit que 
d’habitude les citoyens ont sur les maisons jure priva-
to, d’après le droit privé. Car le droit que l’on peut 
avoir sur les maisons, dit le texte, au point de vus 
du droit civil, peut être fondé soit sur l’hérédité 
soit sur l’auctoritas, soit sur le mancipium, soit 
sur le nexum. Dans tous cas cas, il s’agit donc de 
fondement d’un droit. 

Quel est le sens de nexum ? Nous ne chercherons 
pas à entrer dans la forêt obscure des controverses, 
Néanmoins on peut dire que le nexum, quel qu’il soit, 
résulte de la mancipation. C’est donc que le droit qui 
l’on peut avoir sur les maisons, d’après le droit pri-
vé, est fondé soit sur l’héritage, soit sur l’acqui-
sition par mancipation. De cette acquisition par man-
cipation il résulte trois fondements généraux de droi 
l’auctoritas du vendeur qui sert de fondement au 
droit de l’acquéreur, le mancipium de l’acquéreur, 
qui est sa puissance sur le fonds, et le nexum quel 
que soit le sens véritable de ce mot. 

Sens du mot 
auctorité . 

Nous avons ainsi vu, avec ces six textes, les 
textes les plus anciens et les plus discutés où se 
trouve les mot auctoritas. 



143 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 143 

En définitive je pense que dans la langue juridique 
le mot auctoritas n’a pas un sens très différent de son 
sens dans la langue générale et la meilleure traduc-
tion que l’on puisse en donner c’est purement et sim-
plement le mot autorité. Autorité, dit le Dictionnai-
re de l'Académie, veut dire pouvoir, droit de comman-
der, droit d ' obliger à quelque chose. Il signifie 
en outre crédit, considération, influence. L’autorité 
c’est un pouvoir qui est invoqué par quelqu’un, c’est 
un pouvoir sous lequel on se range et où l'on trouve 
la source de son droit. 

Telle est la notion juridique d’auctofitas, 
et cette notion primitive est restée la notion moder-
ne. 

§ 3 -L’usus. 

Avec.l’usus, nous allons étudier le troisième 
et dernier mode d’acquisition de la manus dans le ma-
riage. Les développements que je donnerai à cette étu-
de seront moins importants que ceux que nous avons 
consacrés à la confarreatio et à la coemptio et les 
résultats que je cherche à vous exposer ici Siéront 
aussi moins définitifs. Je veux dire que, en ce qui 
concerne la confarreatio et la coemptio, je  crois ê-
tre arrivé à l’expression complète et définitive de 
ma pensée, autant qu'il est possible dans une matière 
historique d’arriver à une expression complète et dé-
finitive. Mais enfin le système que je vous ai expo-
sé sur ces deux institutions résultait de longues re-
cherches et de réflexions au bout desquelles j’ai 
cru trouver une explication nouvelle et satisfaisante 
des problèmes que posent nos sources lorsqu’elles sont 
examinées entièrement et avec soin. 

Je ne suis pas encore arrivé ce résultat dans 
mes études sur l’usus. Je n’ai pas encore assez com-
plètement examiné ce problème pour qu’il me paraisse 
comme élucidé. Les quelques indications que je vais 
vous donner seront donc, en quelque sorte, provisoires 
et susceptibles d'être modifiées par un examen plus ap-
profondi. 

Le caractère et le but exact de l’usus a été 
très discuté, comme lje caractère et le but de la con-
farreatio et de la coemptio et les systèmes ont évolué. 
Je note pour mémoire l'hypothèse patricio-plébéienne, 
que je crois avoir suffisamment réfutée. De même que 
la coemptio aurait été l’utilisation secondaire du mo-
de de transfert de propriété appliqué de façon artifi-
cielle, à la conclusion du mariage, l’usus aurait été 
l’application secondaire de l’usucapion au mariage des 



144 Le mariage cum manu. 144 

plébéiens. Ces deux modes de droit civil auraient été 
inventés pour donner aux plébéiens la possibilité d’ac-
quérir la manus, le mariage religieux, la confarreatio. 
leur étant interdits. 

Bous avons vu le caractère arbitraire de cette 
hypothèse qui ne repose sur aucun texte. 

Si nous laissons de côté cette interprétation 
faussement historique de l’origine de l’institution, 
il y aurait deux autres explications principales que 
j’appellerai l’une juridique l’autre sociologique. 

L’hypothèse 
juridiques ana-
logie du rôle 
de l’usus et 
l'usucapion. 

La première est celle des manuels classiques, 
tels que les manuels de Cuq, Girard, MM. Giffard et 
Monter, qui constate les faits plutôt qu’elle ne les 
explique et qui se borne à les examiner sous leur ca-
ractère extérieur le plus apparent. 

Pour ces auteurs, l’usus ferait acquérir par 
l’usuoapion d’un an, analogue à l’usucapion de la 
propriété, la femme qui aurait été prise sans coemptio 
ou sans confarreatio, ou bien encore l’usus servirait 
à confirmer et à valider une .ooemptio et une confar-
reatio irrégulières. L’usus jouerait donc purement et 
simplement le rôle que l’on prétend être le rôle clas-
sique de l’usuoapion dans le régime de la propriété. 

l' hypothèse 
sociologie 
Le mariage par 
rapt. 

L’autre explication, que j’appellerai sociolo-
gique, est donnée par Huvelin dans son Cours élémen-
taire de,droit romain, I. r. 245 : Dans les civilisa-
tions patriarcales primitives, on trouve, de façon à 
peu près générale, deux formes de mariage : le maria-
ge par achat où la femme est vendue par son père au 
mari on trouverait un souvenir modifié de cette ves-
te dans la coemptio-, puis le mariage par rapt, for-
mé encore plus  primitive, où le mari doit conquérir 
sa femme par la violence, la conquérir et l'emporter. 

Les Romains ont gardé quelques souvenirs de cet 
usage et il y a des traces dans leur histoire qu’ils 
l’ont connu. La trace la plus célèbre est la Légende 
de l’enlèvement des Sabines. On sait que, d’après 
une légende, les premiers Romains conduits par Romulus 
sur les collines de Rome, au bord du Tibre, étaient 
des brigands, des proscrits, des hors la loi, par con-
séquent des hommes sans famille. Lorsqu’ils se furent 
assemblés, au  un établissement régulier et définitif, 
ils désirèrent compléter cet établissement en fondant 
des familles. Ils demandèrent donc des épouses aux 
peuples voisins, notamment aux Sabins, qui les leur 
refusèrent avec mépris. Ils eurent alors recours à la 
ruse : ils invitèrent leurs voisins, avec, leurs fem-
mes et leurs filles, à des fêtes religieuses et ils 
profitèrent par surprise de ces fêtes pour chasser 
leurs invités, tout en gardant les femmes, dont ils 



(2) 145 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 145 

firent de force leurs épouses. Quand les Sapi-
nes se plaignirent à Romulus de cette offense, celui-
ci leur répondit que le rapt était une forme de maria-
ge légal et honorable. Il faut croire qu’elles furent 
aisément convaincues, car quand leurs pères , leurs 
frères satins revinrent en force, après la première 
surprise, pour les reprendre aux Romains, ce furent 
elles qui se jetèrent à leurs pieds et les supplièrent 
de ne pas ajouter à leur infortune cette nouvelle in-
jure qui consisterait à les enlever de force à leurs 
nouveaux époux. Un traité d’alliance fut conclu ensui-
te entre Romains et Sabins. 

Les cérémonies matrimoniales conservent le sou -
venir d’un mariage par rapt, à deux endroits de leur 
célébration, lorsque la jeune fille est arrachée du 
sein de sa mère, au début de la deductio uxoris in 
domum mariti, cette violence simulée est considérée 
par les historiens comme un souvenir du rapt, et lors-
que, à la fin de la deductio uxoris, l’épouse se trou-
ve devant le seuil de la maison, elle ne doit pas le 
franchir seule et volontai retient, il faut qu'elle soit 
enlevée dans les bras des assistants qui la portent 
A l’intérieur de la maison. Les auteurs ajoutent en-
core ici que c’est un souvenir du rapt primitif. 

On prétend alors reconnaître dans l’usus la for-
me de mariage qui découlerait de ce rapt, car comme 
on l’a dit, le viol qui est la forme la plus brutale 
de la violence, ne constitue pas le mariage, il faut 
qu’il soit suivi et confirmé par la cohabitation pro-
longée. C’est cette cohabitation qui transforme le fait 
brutal et qui fonde la famille. Bien entendu l’exis-
tence du rapt, réel ou simulé, tomba en désuétude. Il 
en reste à l’époque historique que seule subsiste la 
nécessité de l’usus. 

Toutes ces explications se rejoignent , en ce 
qu’elles supposent le mariage établi par un état de 
fait, sans forme, et que la cohabitation régularise 
son titre par la possession prolongée pendant un 
certain délai. Le délai est d’un an comme pour les 
choses mobilières. Pendant le cours de l’année, il y 
aurait donc une situation de fait irréguli're, une co-
habitation physique pure et simple. Certains auteurs 
parlent même de concubinat : la concubine, la pellex 
se transformerait en uxor, ou même en mater familias 
au bout de l’année de cohabitation. (Cf Westrup : Quel-
ques observations sur les origines du mariage par u-
sus, Paris 1926, qui réunit les textes et qui s’effor-
ce de rassembler les différentes hypothèses). 

"Les Cours de Droit" 
3.PLACE DE LA SORBONNE . 3 w Répétitions Ecrites et Orales 

Reproduction interdite 



146 Le mariage cum manu. 146 

Critique de 
ces hypothèses. 

Dans tous ces systèmes, il y a certainement 
une part de vérité, mais je leur adresseraitrois cri-
tiques, qui me paraissent affaiblir singulièrement 
leur portée : 

I°- Les auteurs ne distinguent pas suffisamment 
à mon avis entre la conclusion du mariage et l’acqui-
sition de la manus. Ils paraissent meme souvent con-
fondre et considérer que l'usus, en faisant acquérir 
la manus établit le mariage. 

2°- Ils ne tiennent pas un compte suffisant des 
énonciations formelles des textes qui disent que, 
avant l'achèvement de l'année, la femme est nupta; 
quelques auteurs même passent complètement sous si-
lence cette importante considération. 

3°- L’origine de ces confusions et de ces incer-
titudes vient de ce que, suivant l’habitude des au-
teurs purement juridiques, ils ne tiennent aucun comp-
te des cérémonies religieuses qui entourent le maria-
ge et qui font qu’il y a mariage. 

Etude de l’u-
sus. 

A la lumière de ces trois considérations, nous 
allons reprendre cette étude et peut-être arriverons-
nous à quelques clarté. 

Di stinetion 
entre la conclu-
sion du maria-
ge et l'acqui-
sition de la 
manus. 
Etat d'uxor 
de la femme 
pendant le dé-
lai d’un an. 

Nous avons déjà relevé, à propos de la coemptio 
cette confusion fâcheuse entre la conclusion du ma-
riage et l'acquisition de la manus. Nous avons vu 
comment les textes juridiques distinguent soigneuse-
ment et comment à propos de la coemptio et de l’usus 
Gaius, Institut. I, III, et suivants ne parle très 
correctement que de conventio in manum. 

La confusion commence à se produire dans les 
auteurs de basse époque, tels que Servius et Boèce. 

Nous avons vu par la mancipation fiduciaire 
combien les deux notions étaient séparées. Lorsque 
la mancipation fiduciaire est faite avec un tiers, 
avec un coemptionator, c'est une mancipation ordinai-
re, qui met la femme loco servi. Lorsqu’elle est fai-
te avec le mari, c’est une coemptio, c’est une con-
ventio in manum qui, bien que faite fiduciae causa 
et longtemps après le mariage réalisé, met la femme 
temporairement loco filiae. 

La meme distinction doit etre faite pour l’usus. 
L’usus fait acquérir la manus, et comme disent les 
auteurs, c'est une conventio in manum. Mais elle fait 
acquérir la manus, au bout de l'année sur la femme, 
qui est déjà une femme mariée depuis le début de 
l’usus. 

Cette conclusion résulte formellement des tex-
tes : Gaius, I,III : Usu in manum conveniebat quae 
anno contirponupta perseverabat, quia enim veluti 
annua possessione usu capiebatur, in familiam viri 



147 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 147 

transitât filiaegue locum obtinebat : Par l’usus la 
femme se plaçait sous la manus de son mari lorsqu’el-
le était restée pendant une année continue, elle é-
tait en quelque sorte usucapée par la possession d’un 
an, elle passait dans la famille de son mari et y 
prenait la place d’une fille. 

Vous voyez par ce texte que cette femme a été 
nupta pendant cette année continue, sans être sous 
l’autorité maritale. Ce n’est qu’au bout de l’année, 
si elle a persévéré à vouloir être nupta qu’elle va 
être placée sous la manus, que par. conséquent elle va 
entrer dans la famille du mari, loco filiae. 

Nous trouvons la même énonciation dans un texte 
d'Aulu Celle, 3,2,12 dont je ne vous cite, pour le 
moment, que la première partie : Quintum quoque Mu-
cium jurisconsultum  solitum dicere legi non esse usur-
patam mulierem quae kalendis Januariis apud virum 
causa matrimonii esse coepisset et ante diem quartum 
kalendas Januarias sequentis usurpatum isset : J’ai 
lu que le jurisconsulte Quintus Mucius avait l'habitude 
de dire que n’était pas usurpée la femme qui avait 
commencé à vivre avec un homme en mariage aux calen-
des de Janvier et qui était partie pour être usurpée 
avant le quatrième jour des calendes de Janvier. Le 
quatrième jour des calendes de janvier veut dire trois 
jours avant les calendes , car les Romains comptent 
le jour d’arrivée du délai, c’est-à-dire qu'ils comp-
tent le quatrième jour qui est le premier jour des 
calendes. 

Pour le moment je n’explique pas ce terme de 
"usurper" que je traduis littéralement. Il veut dire, 
en somme, interrompre la prescription, interrompre 
l’usus. Dans ce texte il s’agit de l’usurpatio trinoc-
tii, dont nous parlerons. Je retiens seulement ce ter-
me de causa matrimonii, qui est explétif dans la lan-
gue juridique et qui veut dire exactement. : en ma-
riage, comme causa emptionis veut dire en.vente, et 
causa dotis veut dire en dot. 

Dès le début  de l’annee, c’est en mariage qu’el-
le a commencé à habiter avec son mari, et cette no-
tion est ancienne. D’après Gaius elle était déjà la 
notion des XII Tables. Nous verrons en effet, que la 
loi des XII Tables connaît une manière d’ écarter 
l’usus : c’est l’usurpatio trinootii, et Gaius l'énon-
ce en ces termes , immédiatement après le texte que 
nous venons de donner : Et si qua nollet eo modo in 
manum mariti convenire ea quotannis trinoctio abesset 
adque eo modo usum cujusque anni interrumperet : Et 
si quelque femme ne voulait pas tomber de cette façon 
sous la manus du mari, tous les ans elle s’en allait 



148 Le mariage cum manu. 148 

pendant trois nuits et de cette façon elle interrom-
pait l’usus de chaque année. 

Gaius vient de dire que la femme qui persévé-
rait à être mariée pendant une année tombait sous la 
manus de son mari par l’usus, par conséquent lorsqu'il 
reprend et qu’il dit : si qua, il veut dire : si qua 
nupta et dans ce texte il parle de la manus mariti, il 
parle d'une femme mariée. 

C'est donc que déjà, à l’époque des XII Tables, 
il s'agit d’une femme mariée et rien ne nous permet 
de prétendre que, même avant les XII Tables, elle 
n’était pas encore une femme mariée. Ainsi cette fem-
me qui au bout de l'année sera placée sous l'autori-
té maritale, ce n'est pas une concubine, ce n’est pas 
une pellex, ce n’est même pas , comme on l’a dit, une 
femme irrégulièrement mariée, celle dont la confar-
reatio ou la coemptio n'aurait pas été faite réguliè-
rement, car ces actes sont des actes formels, s'ils 
n’ont pas été réguliers ils n'existent pas, ils ne 
sont pas entachés d'un vice de nullité suivant nos 
idées modernes et la femme, par conséquent, n'est 
pas une femme mariée, puisqu’il n’y a pas eu confar-
reatio et coemptio. 

Ce ne peut donc être dans ce but secondaire 
et étroit que l'institution de l'usus a été inventée 
et employée. Nous dirons donc que la cohabitation phy-
sique avec l'homme n'est pas un pur fait, sans droit, 
Non, c'est une union matrimoniale. La femme qui est ainsi 
unie matrimonii causa est une uxor, une femme ma-
riée. 

Qu’est-ce donc qui va la distinguer de la concu-
bine, d’une union de fait ? A l'époque classique, on 
dirait que c'est l'intention des parties, le mutuus 
consensus, la volonté réciproque de se traiter comme 
mari et femme. Mais précisément l'usus n'appartient 
pas au droit classique, c'est une institution ancien-
ne et disparue déjà à cette époque : Gaius I,III in 
fine : Sed hoc totum jus partira legibus sublatum est 
partira ipsa desuetudine obliteratum est : Tout ce 
droit fut en partie abrogé par les lois, en partie 
tomba en oubli par sa propre désuétude. L'usus est 
donc une institution du droit ancien et du droit for-
maliste. 

Hypothèse per-
mettant de fai-
re dériver ce 
caractère de 
femme mariée 
de cérémonies 
religieuses 

Qu'est-ce qui va donc marquer ce caractère de 
femme mariée ? Qu'est-ce qui va permettre de fixer 
le début de l’année, de fixer le commencement de l’u-
sus ? A mon avis, ce sont les cérémonies religieuses 
du mariage et c'est la deductio uxoris in domum mari-
ti. Cette femme est une femme mariée, une uxor, par-
ce que son union a été placée sour la protection des 



149 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 149 

précédant 
l'usus. 

dieux, parce que son union a été religieusement célé-
brée. 

Cette proprosition n’est qu’une conjecture. 
C’est une conjecture parce que le fait ne peut pas 
être directement prouvé, je veux dire qu’il n’y a au-
cun texte formel qui nous apporte directement le té-
moignage que l'usus qui conduit à la manus ait été pré-
cédé les cérémonies habituelles lu mariage Mais il y a 
un certain nombre d'indices qui rendent cotte conjectu-
re vraisemblable, qui en font par conséquent me conjoc- -

ture scientifique. Cette conjoncture a été déjà émise par 
Rossbach: Die Romische Ehe, p.l55 Rossbach est le seul au-
teur qui,tout en étudiant le mariage du point de vue ju-

ridique,  n’a pas laissé dans un injuste oubli les 
cérémonies religieuses. Il est fâcheux que s en opi-
nion n’ait pas eu plus d'influence. Cette influence 
ne lui a pas été donnée en partie parce que, après 
lui, on a dédaigné cette étude des rites religieux, 
mais surtout parce que l'opinion juridique a été al-
térée par cette fausse conception qui fait dériver 
de la confarreatio toutes les cérémonies religieuses. 

Nous partirons de ce point de vue que la fem-
me est une femme mariée. Or, pour les anciens, il no 
peut pas y avoir de mariage sans auspices et sans sa-
crifices. Nous connaissons le texte de Servius : ad 
Aeneidem, 3,136 : Apud veteres neque ager arari ne-
que uxor duel sine sacrificiis peractis poterat : 
Chez les Anciens on ne pouvait ni cultiver un champ 
ni prendre femme sans accomplir des sacrifices. 

Cicéron de Divinatione, 1,16 : Nihil fera quondam 
majoris rei ni si auspicato ne privatim quidem gereba-
tur : quod etiam nunc nuptiarum auspices déclarant 
qui, re omissa, rem tantum tenent : Autrefois il 
n’arrivait presque jamais que, même dans les affaires 
privées, on n’entreprît rien d'important sans les 
auspices c'est ce qu'attestent encore aujourd’hui 
les auspices des noces qui n'ont plus conservé que 
le nom, puisqu'on ne prend plus les auspices. 

Enfin, le troisième texte : Servius , ad Aenei-
dem, 1,346 : Romanos qui nihil captatis faciebant au-
guriis et praecipue nuptias : Les Romains qui ne 
faisaient rien sans avoir pris les auspices, et prin-
cipalement les noces. 

De meme que la coemptio, de même que le mariage 
sine manu ne pouvait être accompli sans cérémonies 
nuptiales, il n'y a aucune raison de penser que 
l'usus n’était pas précédé de ces cérémonies, sauf 
peut-être si l’on est égaré par une fausse conception 
de l'usucapion et par suite de l'usus, et il y a une 
raison de penser le contraire. Nous verrons comment 



150 Le. mariage cum manu. 150 

il est vraisemblable de penser que le mariage sine 
manu doit son origine à la pratique de l'usus. Il y 
a une relation étroite entre l'usus et le mariage sine 
manu, cette relation est établie par l’usurpatio 
trinoctii. Or le mariage sine manu est associé, dans 
l’usage, aux cérémonies religieuses. Ce mariage sine 
manu, précédé de cérémonies religieuses, ne fait que 
suivre l’usage ancien. 

Nécessité 
pour que l’usus 

fonctionne, du 
consentement 
de la femme et 
de celui de son 
père. 

Il résulterait de cette conception que, puisque le 
mariage par usus commence officiellement par un vrai 
mariage, il faudrait, pour que l'usus fonctionne, 
que le père ait donné son consentement au mariage. Il 
résulterait de ce fait que la fille ne peut pas être 
usucapée sans le consentement de son père. 

L'usus ne peut pas fonctionner non plus sans 
le consentement de la femme. Vous avez remarqué les 
termes employés par Gaius pour définir l’usus. Gaius 
dit que l’usus est une conventio in manum. D’après 
ce terme même de conventio il est indiqué de la fa-
çon la plus claire que c’est la femme qui vient se 
placer sous la manus de son mari. Dans la convention 
in manum il y a la preuve de l'accord de volonté avec 
la femme. 

Cet accord de volonté est encore exprimé par la 
suite du texte. Gaius nous dit que celle qui est ma-
riée par usus, c'est celle qui a persévéré pendant 
l’année à vouloir être nupta, et il ajoute encore 
que si elle ne veut pas être mariée elle aura l'usur-
patio trinoctii. 

Tous ces termes indiquent, de la façon la plus 
claire que, en ce qui concerne la volonté de la fem-
me, l’usus ne peut pas fonctionner sans cette volonté. 
Il en est de même de la volonté de son père, c'est 
cette volonté qui doit autoriser le mariage. 

De même que pour la femme j’accepte cette con-
clusion. En ce qui concerne le père, je ne crois pas 
que l'usus puisse fonctionner sans le consentement 
du père et nous avons la possibilité de raisonner ici 
par analogie. Il y a un texte de Cicéron, dont on n'a 
pas tiré tout ce qu'il convient, et que nous avons 
déjà utilisé. 

Cicéron, Pro Flacco,34, In manum inquit convene-
rat. Nunc audio sed quaero, usu an coemptione ? Usu 
non potuit, nihil enim potest de tutela légitima sine 
omnium tutorum auctoritate demimui Coemptione ? Omni-
bus ergo auctoribus, in quitus carte Flaccum fuisse 
non dices : Elle était venue sous sa manus, dit-on. 
J'entends bien, mais je le demande : est-ce par l'u-
sus ou par la coemptio ? Elle ne l'a pas pu par l'usus 
rien ne peut être enlevé à la tutelle légitimé sans 



151 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 151 

l'auctoritas de tous les tuteurs. Par la coemptio ? 
donc avec l’auotoritas de tous parmi lesquels on ne 
dira certainement pas qu'était Flaccus. 

On connaît l'hypothèse : Cicéron plaide pour 
Flaccus, qui est l’objet de diverses accusations. 
En particulier Flaccus était le tuteur légitime d’une 
certaine Valeria. A la mort de celle-ci qui n’avait 
pas fait de testament, Flaccus se conduisit comme si 
la succession lui appartenait. Que peut-on lui repro-
cher, dit Cicéron, N’était-il pas héritier ? Il était 
tuteur légitime parce qu'il était le plus proche 
héritier. On répond que cette femme était sous la ma-
nus de son mari, dans ce cas, en effet, le mari se-
rait devenu propriétaire des biens de la femme. Mais 
rétorque Cicéron, il n'a pu acquérir cette manus ni 
par l’usus ni par la coemptio, car il n'a pas eu l’auc-
toritas du tuteur. 

Il résulté de ce texte que l’usus. ne peut fonc-
tionner, pas plus que la coemptio, sans l'auctoritas 
du tuteur. Dans les deux cas il faut le consentement 
exprès du tuteur. 

L'auctoritas 
du tuteur 
et du père 
en matière 
d' usus. 

On a l'habitude de considérer, sans trop y ré-
fléchir, cette règle comme spéciale à la tutelle, car 
il y a, en effet, une règle des XII Tables qui défend 
que les res mancipi d’une femme puissent être usuca-
pées sans l'auctoritas du tuteur : Gains 2,47 : Mulie-
ris quae in agnatorum tutela erat,res mancipi usuoapi 
non poterant,praeterquam si ab ipsa, turore auctore, tra-
ditae essent, idque ita lege XII Tabularum cautum e-
rat: Les res mancipi de la femme qui est sous la tu-
telle des agnats ne peuvent être usucapées, sauf si 
elles étaient livrées par tradition par la femme el-
le-même avec l'auctoritas du tuteur, et c'était la 
loi des XII Tables qui avait pris cette mesure ". 

Cette règle est certainement spéciale a la tu-
telle, mais on ne réfléchit pas qu’il en est ainsi 
non pas parce que les res mancipi d'une femme in potes-
tate pourraient être usucapées sans le consentement 
du père, mais parce qu’une femme in potestate ne 
peut être propriétaire d’une res mancipi. La question 
ne se pose même pas pour la fille de famille, au con-
traire, la question se pose pour son mariage et la 
raison de la règle pour le tuteur est que sa tutelle 
est une potestas. , qu’elle ne peut être diminuée 
sans sa volonté, on juge inadmissible que rien de sa 
puissance puisse lui être enlevé sans son aveu . 

Ce motif jouera a fortiori pour la potestas du 
père. Il est encore plus inadmissible pour lui que 
cette potestas puisse être tournée et éteinte par un 
délai de temps. 



152 Le mariage cum manu. 152 

Si donc l'auctoritras du tuteur a été spéciale-
ment réservée, il est a fortiori vraisemblable 
que l'auctoritas du père était elle aussi réservée. 
Et remarquez que Cicéron ne parle que de l’auctori-
tas du tuteur, parce qu’il ne s’agissait ici que d'un 
tuteur, le silence de Cicéron ne prouve rien contre 
le père. 

Et -si nous ne savons rien de l'auctoritas du 
père dans l’usus, c'est que l’usus a disparu dans 
le droit classique et que les hasards d’un procès ne 
nous ont pas conservé son souvenir. liais en fait, si 
le mariage a pu durer un an, c'est bien parce que 
le père a donné son auctoritas, car si on avait for-
cé la volonté du père il n’aurait pas manqué d’exer-
cer son droit, il aurait réclamé sa fille par l'ac-
tion ad exhibendum, qui lui permet de réclamer les 
personnes soumises à sa puissance et détenues sans 
droit par autrui. S’il n'a pas fait cette réclama-
tion, c'est parce qu'il consent au mariage. Les rè-
gles de l'usucapion agiront donc de son aveu et fe-
ront acquérir le pouvoir de droit de la manus à ce-
lui qui l’exerçait en fait, depuis un an, par l’u-
sus, avec l'auctoritas du père. 

Le délai d'un 
an. Sa rela-
tion possible 
avec le maria-
ge par rapt. 

Mais pourquoi va-t-on ainsi attendre un an ? 
Pourquoi ne pas avoir employé la confarreatio ou la 
coemptio pour acquérir la manus dès le début, s'il 
s'agit d’un véritable mariage et si le père donne 
son consentement ? 

Il se pourrait, cela n'est pas impossible, 
que cette coutume de l’usus tire son origine de l'an-
cienne coutume du rapt. Le mariage par rapt, c'est 
une coutume que nous constatons chez beaucoup de 
peuples primitifs, aussi bien chez les très anciens 
que chez les peuples modernes. Les peuplades d'Afri-
ques connaissent et pratiquent encore actuellement, 
de façon absolument courante, cette sorte de maria-
ge, et en somme les Romains paraissent bien ne pas 
l'avoir ignorée. D’où peut-être, ce mode d'acquisi-
tion sous forme de la manus. 

Vous remarquerez que le rapt est fait par dé-
finition causa natrimonii. Ce n’est pas une captive, 
c'est une uxor que l'on conquiert. Il n'est donc pas 
inconciliable avec des cérémonies religieuses, à ses 
débuts, sinon pendant le rapt lui-même, du moins au 
début de l’usus. Car comme nous l'avons dit, c’est 
le mari et la femme qui accomplissent ces cérémonies 
religieuses, nulle part il n’est question du père, 
et ce sont les cérémonies religieuses comme nous l'a-
vons vu, qui conserveraient elles-mêmes les souvenir 
de ce rapt. 



(2) 153 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 153 

Le rapt n’implique pas nécessairement que la 
volonté de la femme soit contrainte. Sans doute la 
volonté des parents l’est, mais la femme est généra-
lement consentante, ou tout au moins elle le devient, 
et le père lui-même ou bien reprend sa fille, ou, s’il 
ne le peut pas ou ne le veut pas, il accepte le fait 
accompli. Le rapt est donc légitiment consacré par 
la cohabitation. 

Caractère pro- pro-
visoire de la 
situation de la 
femme pendant 
le délai d’un 
ai, Le mariage 
à l'essai. 

Bien entendu, dans l’institution juridique qui 
s’appelle l'usus le rapt primitif s’est complètement 
effacé. C’est d’accord entre les époux et les parents 
que l’usus commence son office. Il prend une physiono-
mie nouvelle de ce fait, mais il en reste cependant 
que la situation des époux n’est définitive qu’au 
bout d' un an. Provisoirement ils sont mariés, sans 
doute, mais la femme n’entre dans la femille du mari 
qu’au bout de l’année. 

C’est cette situation provisoire qui caractérise 
le mariage à l’essai. Rien n’est définitif, rien n’est 
fait. Le père peut la reprendre, en vertu de la puis-
sance paternelle, le mari peut la rendre à son père, 
et elle-même semble-t-il, peut se retirer car dans 
son status familiae rien n’est encore changé. 

Que le mariage à l'essai soit une forme fréquen-
te chez les primitifs, c’est ce qu'ont montré les 
sociologues, notamment Westermarck : Histoire du ma-
riage, en anglais 5ème éd. p. 420, et Westrup; Maria-
ge par usus, p. 44. Il apparaît sous diverses formes 
et est habituellement lié à la naissance d’un enfant. 
Chez beaucoup de peuplades de l’Afrique, le mariage 
n’est considéré comme établi qu'au bout d'un an et 
si la femme a sis au monde un enfant. 

Souvent la femme reste chez ses parents jusque-
là, ce n’est qu'au bout de l'année que le mari est 
obligé de payer le prix d'achat et que la femme peut 
prendre sa dot. Dans le droit germanique, les effets 
juridiques du mariage quant aux biens n'entraient 
en pleine vigueur qu'à la naissance d’un enfant. 

A côté de ce mariage conditionnel, on rencontre 
souvent un mariage provisoire, contracté pour un an 
et renouvelé si la femme est capable d'enfanter . 

Le droit égyptien connaît ce mariage à l'essai, 
l’ancien droit danois reconnaissait comme union légale, 
après un certain délai, une cohabitation de fait à 
caractère conjugal. Selon le droit de Jutland, la con-
cubine qui avait vécu publiquement dans la maison 
d'un homme et qui pendant trois hivers avait partagé 
sa table  et son lit et porté ses clefs, devenait dame 
et juste épouse. On pourrait citer d’autres exemples. 

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



154 Le mariage cum manu 154 

Il se peut que ce trait des moeurs primitives se soit 
conservé sous cette forme juridique de l’usus. 

De quelques 
traits primi-
tifs et con-
tradictoires 
du mariage ro-
main pouvant 
s’expliquer 
par la situa-
tion provisoi-
re de la fem-
me. 
La liberté pri-
mitive du ma-
riage . 

Le caractère provisoire de la situation de la 
femme pendant l’usus, en tout cas, n’est pas une cho-
se douteuse et cette idée expliquerait diverses dif-
ficultés que présente l’histoire très ancienne du 
mariage chez les Romains. Il y a, en effet, dans oet-
te histoire, des contrastes assez peu explicables. 

Il n’est pas douteux notamment que les Romains 
de l’époque historique conservaient le souvenir d’une 
assez grande facilité permise dans la prise et dans 
l’abandon des épousse. Après avoir raconté la vie de 
Numa et de Lycurgue, suivant son habitude, Plutarque 
compare ces vies parallèles. Il nous dit au Chapitre 
III, que ces deux législateurs ont admis, chacun dans 
leur cité Rome et Sparte, la communauté des femmes 
pour exclure toute jalousie, liais ils ne s’y prirent 
pas de meme façon. A Lacédémone, un mari gardait 
toujours sa femme et laissait subsister le mariage . 
Il prêtait sa femme au citoyen de qui il voulait avoir 
des enfants. Souvent même il attirait chez lui un 
homme de qui il espérait avoir de beaux et de bons 
enfants et l’introduisait auprès de sa femme. 

A Rome, au contraire, le mari romain qui avait 
assez d’enfants, cédait sa femme à celui qui désiraiter 
avoir d’elle et qui venait la lui demander. 

Cette tradition se présente ici sous des traits 
qui la défigurent, mais il paraît bien qu’elle est 
en relations avec une histoire assez singulière de 
la vie de Caton d’Utique Plutarque Vie de Caton d’U-
tique, Ch. 25). Caton avait parmi ses amis et ses administra-
teurs un certain Hortensius homme de bien et de très 
grande considération dit Plutarque, Hortensius désirait 
avec ardeur être non seulement l’ami, mis l’allié de 
Caton. Il lui demande en mariage sa fille Porcia. Cel-
le-ci était déjà mariée avec Bibulus, dont elle avait 
deux enfants. Bibulus refuse de céder sa femme. Hor-
tensius demande alors à Caton sa propre femme Marcia, 
de qui il avait aussi des enfants. Caton accepte et 
à sa suite Marcia et le père do Marcia, Philippe, qui 
exige seulement de Caton qu'il signe au contrat pour 
manifester son consentement. Ce mariage fut effectué 
et Strabon ajoute (Livre II, p. 515) qu'en faisant 
ainsi Caton donna sa femme à Hortensius suivant l'an-
cienne coutume des Romains. 

La procréa-
tion des enfants 
cause juridique 
du mariage. 

Or, a ces données sur la liberté primitive du 
mariage correspond une autre énonciation, rencontrée 
souvent dans les textes, que le mariage est établi 
pour la procréation des enfants, liberorum quaerendo-
rum causa. Il y a une relation de cause entre le ma-



155 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat ). 155 

riage et ce but du mariage. 
Exemple : nous trouvons cette citation d’une 

tragédie d’Ennius, intitulée Gresphontes (Festus, au 
mot : quaeso): In Gresphonte ducit me uxorem libero-
rum sibi quaesendum gratis s Dans Gresphontes figure 
ce mot : Il me prit pour épouse dans le but d’avoir 
des enfants. 

Plaute, Aulularia, vers 145 : Liberis procrean-
dis volo te uxorem ducere ; Je veux que tu te maries 

pour procréer des enfants. 
Dans les Captifs, vers 889 : Liberorum quaeren-

dorum causa  ci ; credo, uxor.data est : Une épouse lui 
a été donnée , à ce que je crois, pour procréer des 
enfants. 

Dans de nombreux auteurs de la littérature pos-
térieure, ce rapport est marqué. Il semble qu’il faut 
voir là non pas seulement un voeu légitime général, 
mais une cause juridique du mariage, qui pouvait 
intervenir dans la convention matrimoniale. 

Tacite, Annales, II, 27 : Haud sum ignarus fe-
bulosum visum iri consulem designatum cum uxore prin-
cipis, praedicta die, adhibitis qui obsignarent, ve-
lut suscipiendorum liberorum causa convenisse; je ne 
me dissimule pas qu’il paraîtra incroyable que le 
consul désigné ait fait une convention de mariage 
comme dans le but de procréer des enfante, avec l’é-
pouse du prince, à un jour fixé et avec des témoins 
qui signent avec elle. 

Il s’agit d’un fait scandaleux du régne de Clau-
de : sa femme, Messaline, fit une parodie de mariage 
avec son amant Silius. 

De même Ulpien, Regulae, 3,3 pour l’acquisition 
de la cité aux Latins, en vertu de la loi Junia, dit: 
"ut si civem Romanam vel Latinam uxorem duxerit, tes-
tatione interposita quoad liberorum quaerendorum causa 
uxorem duxerit, postea filio filiave nato natave et 
anniculo facto, posait apud praetorem vel praesidem 
provinciae causam probare et fieri civis Romanus, 
tam ipse quart filius filiave ejus et uxor, scilicet si 
et ipsa Latina sit : Que si un Latin prend pour fem-
me une citoyenne romaine, ou une Latine, s’étant mé-
nagé des témoignages qu'il se marie dans le but d'a-
voir des enfants et qu'ensuite un fils ou une fille 
étant né, au bout de l'année, il pourra faire la preu-
ve de son intention devant le préteur ou le gouver-
neur de la province et il sera fait citoyen, tant lui 
que son fils ou sa fille et son épouse elle-même si 
elle est aussi Latine. 

interdiction 
du  divorce dans 

Eh bien, a ces deux séries de faits s' oppose une 
tradition non moins certaine, qui paraît en contradic-



156 Le mariage cum manu. 156 

la Rome primi-
tive. Les cau-
ses de répu-
di ation de la 
femme, absence 
de la stérili-
té parmi ces 
causes. 

tion avec la première. Nous verrons qu'il existe une 
tradition certaine, d’après laquelle le mariage romain 
n’admet pas primitivement le divorce; les époux ne 
peuvent divorcer, verrons nous dans les débuts de Ro-
me, la femme ne peut se séparer de son mari et le ma-
ri ne peut répudier sa femme que dans des cas limita-
tivement fixés par la coutume. Il, faut que le mari 
ait une faute à reprocher à sa femme, faute que la 
coutume admet expressément comme cause de divorce . 

Or il est bien remarquable que, parmi ces cau-
ses de répudiation ne figurait pas le fait pour une 
femme de ne pas donner d’enfant à son mari. 

Il y a mieux : nous verrons qu’au début du VI° 
siècle , un célèbre divorce , le divorce de Carvilius 
Ruga paraît marquer le début d’une période nouvelle, 
la période où la pratique du mariage libre, du maria-
ge sine manu s’est répandue dans l’usage. Carvilius 
Ruga a divorcé d’avec sa femme sans avoir rien à lui 
reprocher, au contraire, il l’aime, elle lui est 
très chère à cause de sa vertu, mais elle ne lui a 
pas donné d’enfants; il divorce pour cette raison. 
Au prochain cens, le censeur, suivant l’usage, l'in-
terroge sur son divorce et sur ses causes. Il jure 
devant le censeur qu'il s’était marié liberorum quae-
rendorum causa et que c'est là la cause de son divor-
ce. Le censeur admet cette cause et ne le blême pas. 
Mais l’histoire ajoute que l'opinion publique fut plus 
sévère et qu'il fût blâmé par elle pour avoir fait 
quelque chose de contraire à l’usage et aux mores ma-
jorum. 

Explication de 
ces contradic-
tions par la 
distinction 
entre les dif-
férents modes 
d’acquisition 
de la manus. 

A mon avis, ces contradictions s’expliquent et 
se résolvent si nous distinguons entre les différents 
modes d’acquérir la manus. Il y a un mariage défini-
tif dans la Rome ancienne, c’est celui qui est accom-
pagné d'une convention in manum. Par cette convention 
la femme, placée sous l’autorité maritale, entre défi-
nitivement dans la famille de son mari. C’est ce ma-
riage qui ne peut être rompu par le divorce, sauf 
dans les cas prévus et à titre de peine contre la 
femme. Parmi ces causes ne figure pas la stérilité. 

Aulu Gelle, 18,6,9 : Enimvero illud impendio 
probabilius est quod idonei vocum antiquarum enarrato-
res tradiderunt matronam dictam esse proprie quae in 
matrimonium cum viro convenisset quoad in eo matrimonium 
maneret etiamsi libori nondum nati forent : Il est 
plus probable, au contraire que les anciens interprè-
tes des mots anciens ont dit qu’était appelée matro-
ne colle qui s’était unie en mariage avec son mari, 
tant qu’elle restait mariée, même si des enfants n’é-
talent jamais nés. 



157 CROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 157 

Ce mariage définitif c’est, si nous laissons 
de doté à cause de son caractère restreint la confar-
reatio, principalement le mariage accompagné de coemp 
tio, qui comporte une conventio in manum immédiate. 
Tandis que celui qui voulait, avant de s'engager dé-
finitivement dans le mariage que ce mariage remplisse 
le but désiré, liberorum quaerendorum causa, il avait 
un moyen de prendre cette assurance, la coutume lui 
offrait le mariage par usus, qui ne devenait définitif 
qu’au bout de l'année. L'usus valant comme conventio 
in manum, c’était seulement au bout de l’année que 
la femme entrait définitivement dans la famille du 
mari. 

Et en somme, à y bien réfléchir, quelle que 
soit la façon dont on retourne le problème, si on 
considère d'après les textes que déjà pendant cette 
année la femme était une femme mariée, une uxor, on 
ne peut guère voir dans cette situation qu’un état 
provisoire et par conséquent dans son mariage un" maria-
ge à l'essai, et toujours, dans le cours de l'année, 
on pourra interrompre l'usucapion et conserver sa 
liberté. 

Je pense que c'est par la pratique, dans les 
temps plus anciens, à côté du mariage par coemptio 
du mariage par usus , que se résolvent ces contra -
dictions apparentes de la tradition entre la liberté 
des usages matrimoniaux et la rigueur du lien matri-
monial, entre la liaison attestée du, mariage et de 
la recherche des enfants et de l'absence de lastéri 
lité dans les causes primitives de répudiation. 

L'usurpatio 
trinoctii. 
Le texte d'Au-
lu Gelle, son 
interprétation 
exacte en le 
rapprochant 
du texte de 
Gaius. 

Que cet uaus ait pu être interrompu et la liber-
té conservée à la ferme, c'est ce qu'atteste cet usa 
ge assez singulier, dont la paternité est attribuée 
aux XII Tables et que l’on appelle l'usurpatio trino-
tii. Cette usurpatio a de l ’ importance dans notre é-
tude, non seulement parce qu'elle nousindique commer 
l'usus pouvait être interrompu, mais parce qu’elle 
permet de voir la relation qui a pu exister entre 
le mariage sine manu et le mariage cum manu et com-
ment le premier est sorti du second par l'intermé-
diaire de l'usus. 

Les mêmes auteurs qui nous parlent de l’usus 
nous parlent aussi de l’usurpatio trinoctii : Gaius, 
I, III s "Itaque lege XII Tabularur cautum est, ut si 
qua nollet eo modo in manum mariti convenirs, ea que-
tannis trinoctio abesset atque eo modo usina cujusque 
anni interrumperet. Sed hoc totum jus partim legibus 
sublatum est, partim ipsa desuetudine obliteratum 
est : Mais la loi des XII Tables a prévu le cas où 
la femme ne voudrait pas se placer sous la menus de 



158 Le mariage cum manu. 158 

son mari. Elle doit alors s’absenter trois nuits cha-
que année, interrompant ainsu l'usucapion de l’année. 

Le deuxième texte est d’Aulu Gelle. Il cite 
l’usurpatio trinoctii non pas à cause de l’institution 
elle-même, mais à cause du calcul du délai. Aulu Gel-
le 3,2,12 : Quintum quoqua Mucium jurisconsultum dice-
re solitum legi non esse usurpatam mulierem, quae ka-
lendis januariis apud virum causa matrimonii esse 
coepisset et ante dieu quartum kalendas januariâs se-
quentis usurpatum isset. Non enim posse impleri tri-
noctium quod abesse a viro usurpandi causa ex Duodecim 
Tabulis deberet : quoniam tertiae noctis posteriores 
sex horae alterius anni essent qui inoiperet ex ka-
lendis : J’ai lu que le jurisconsulte Quintus Mu-
cius Scaevola avait l’habitude de dire que la femme 
n'était pas usurpée lorsqu'elle avait commencé à habi-
ter en mariage avec son mari aux calendes de janvier 
et qu'elle était partie pour être usurpée avant le 
quatrième jour des calendes de janvier de l'année 
suivante. Elle ne pouvait pas accomplir les trois 
nuits dans lesquelles elle devait être séparée de 
son mari d'après les XII Tables pour cause d’usurpa-
tion, car les six dernières heures de la troisième 
nuit appartenaient à l'autre année qui commençait 
aux calendes. 

Il n'y a pas de texte qui ait été plus maltraite 
par des traducteurs littéraires français que ce 
texte d’Aulu Gelle. Ces traducteurs font dire à Aulu 
Gelle, et par lui à Quintus Mucius Seaevola , une é-
norme absurdité. Que nous prenions, en effet , la 
traduction de la collection des auteurs latins de Fir-
min Didot, ou la Collection des classiques latins 
de Garnier, les traducteurs se réunissent pour voir 
dans l'usurpatio un mode de contracter le mariage, et 
ils n'hésitent pas à traduire (Garnier): le mariage 
par usurpation était impossible si la femme n’avait 
pas commencé à coucher hors du logis avant le qua-
trième jour des calendes de janvier de l’année sui-
vante, car dans ce cas elle ne peut s'être absentée 
trois nuits de la maison de son mari (condition re-
quise par la loi des XII Tables pour valider le ma-
riage par usurpation). 

Ainsi donc il y aurait à Rome une forme de 
mariage qui consisterait pour la femme à découcher 
trois nuits de la maison de son mari et, à cause de 
cela, son mariage est validé. 

Si nous comparons Gaius et Aulu Gelle, nous 
pouvons mieux comprendre le sens de l’usurpatio 

Si l'année de l’usus s’écoule, la femme qui est 
nupta depuis le début est usucapta à la fin de l'année 



159 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat ) 159 

mais si elle part trois nuits entières avant la fin 
de cette année, elle est au contraire usurpata, c’eat-
à-dire que l'usucapion est interrompu et la femme ne 
se place pas sous la manus. 

Calcul du dé-
lai d'un an. 

Ce qui intéresse Aulu Gelle, ici ce n’est pas 
l'usurpatio, mais c’est le calcul du délai. Il faut 
savoir d’abord que dans le calcul des délais, les 
Romains comptent le jour d’arrivée. Par conséquent 
le 4ème jour avant les calendes, cela veut dire trois 
jours avant les calendes. 

Il faut savoir aussi que les Romains comptent 
les jours de minuit à minuit. Par conséquent si la 
femme part trois jours avant les calendes, après mi-
nuit, la dernière nuit ne sera que pour moitié dans 
l’année précédente , l’autre moitié de la nuit fera 
partie du jour des calendes. De sorte que, en défini-
tive, elle n’aura quitté la maison do son mari que 
moins de trois nuits avant le début de la seconde 
année. Normalement, si elle est partie de jour, le 
quatrième jour, elle n’aura que deux nuits et demie, 
il lui manque une demi nuit, l’intervalle de minuit 
à six heures qui appartient au jour des calendes, 
elle ne sera pas usurpée. 

le trinoctium 
dans la loi 
des XII Tables 
Est-ce à cet-
te époque une 
Institution 
en faveur de 
la femme réali-
sée par un 
subterfuge 
impliquant dé-
jà l’existence 
du mariage sine 
manu ? 

Si nous examinons maintenant l’institution en 
elle-même, voyons d’abord sous quel aspect elle est 
présentée par les auteurs, Gaius et Aulu Gelle. Ils 
sont d’accord pour nous dire que le trinoctium est 
prévu dans les XII Tables , ce point est certain : 
le trinoctium a été prévu par les XII Tables. 

Mais ce qui est beaucoup moins certain, c’est 
que le trinoctium ait été l’institution qui est décri-
te par Gaius, avec le caractère et le but qu’il nous 
en donne. Pour Gaius et pour Aulu Gelle, c’est une 
institution qui fonctionne en faveur de la femme et 
elle a pour but d’échapper à la manus du mari, tout 
en restant mariée. C’est la femme qui l’accomplit : 
si qua nollet, dit Gaius (I,III); c’est elle qui s’en 
va et c’est elle qui interrompt l’usus. 

Quant au moyen lui-même qu’elle emploie, il 
a le caractère d’un subterfuge, par lequel on utilise 
une règle pour tourner la loi. Ce subterfuge ici est 
employé pour empêcher que l’usus produise ses effets 
voulus par la loi. Et remarquez-le ce n’est même pas 
l’application normale et régulière de l’interruption 
de possession destinée à arrêter l’usucapion des cho-
ses, qui est prévue ici, car l’interruption d'une 
possession normalement produit un effet définitif; 
elle interrompt une usucapion qui est faite sans 
droit et le propriétaire qui a repris son bien le 
conserve. Ici ce n’est qu’un pur subterfuge. La fem-



160 Le mariage cum manu. 160 

interrompt chaque année l’usus par son absence de 
trois nuits, mais elle revient et on considère qu’elle 
ne fait que continuer son mariage. 

Cela supposerait que, déjà à l’époque des XII 
Tables, le mariage sine manu est admis dans l'usage 
comme un mariage définitif. Il ne s'agit plus simple-
ment de cet état provisoire du mariage à l’essai qui 
dure un an pour savoir si la femme sera ou non fécon-
de. C’est une institution définitive qui prend sa pla-
ce à coté et en dehors du mariage cum manu, et alors 
l’usurpatio trinoctii n’a précisément été créée que 
pour permettre à cette nouvelle forme du mariage de 
vivre, en écartant l'effet automatique de l’usus. C'est 
ce que la loi des XII Tables aurait eu l'idée de fai-
re, en présentant à la femme cette faculté de recou-
rir à un subterfuge pour écarter l’usus. 

Cette conséquence est admise par un certain 
nombre d’auteurs modernes, notamment Cuq, Manuel ,p. 
156 note 5, et Monier, Manuel p. 356, note 3. Ces 
auteurs pensent avoir deux raisons de croire qu'à 
l'époque des XII Tables le mariage sine manu existait 
déjà. La première raison, c’est l’usurpatio trinoc-
tii qui implique cette existence et la deuxième raison 
c'est la formule du divorce que l'on trouve dans les 
XII. Tables : Cicéron, Philippiques, 2,28, 69 : Illam 
suas res sibi habere jussit ex duodecim tabulis 
claves ademit, exegit : Il lui ordonna de prendre 
avec elle ses afaires, il lui enleva les clefs, d'a-
près les XII Tables, il la chassa. 

Cette formule, répétée en termes concordants 
par plusieurs auteurs, qui contenait l'ordre de s'en 
aller, exi, ou suivant une formule beaucoup plus an-
cienne, baetito, baeta foras, va-t-en. On dit. que la 
répudiation , quand elle est possible dans le mariage 
cum manu, se fait sous la forme de diffareatio en 
cas de confarreatio, de remancipatio en cas de coemp-
tio, ou plus exactement en cas de conventio in manum. 

Nous aurions donc ici la formule du divorce du 
mariage sine manu, et par conséquent la preuve de 
l’existence du mariage sine manu à l'époque des XII 
Tables. 

C’est le mérite de M. Lévy Bruhl, dans un arti-
cle intitulé : “Les origines du mariage sine manu", 
paru dans la  Revue d’Histoire du Droit de Hollande, 
à la Haye, Tome XIV, p. 453 et suivantes, d'avoir 
tenté une explication plus historique de l'institu-
tion. 

Cette opinion faisant remonter le mariage sine 
manu  à l'époque même des XII Tables, en 304 de Rome 
fondée, Se heurte à l’opinion commune, d'après la-



(2) 161 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 161 

quelle ce mariage n'était pas plus ancien que le VI° 
siècle de Rome fondée. En fait, c’est au VI° siècle 
seulement que remontent les textes les plus anciens 
qui signalent l’existence de ce mariage. 

C’est notamment un fragment de la tragédie d’En-
nius, Cresphontes, cité par l’auteur de la Rhétorique 
ad Herennium, 2,24,38, où une fille se plaint de ce 
que ton pore la retire malgré elle, en vertu de sa 
puissance paternelle, d’auprès du mari avec le-
quel il l’avait mariée et qu’elle aimait. Ennius est 
un poète latin, mort en 169-5'85 de Rome fondée. 

Le discours de Caton, dans la discussion de la 
loi Voconia, prononcé en 505, est cité par Aulu Gelle, 
17,6,1 qui nous dit s Une femme apporte une dot con-
sidérable, elle retient une forte somme qu’elle ne 
met pas a la disposition de son mari. 

Enfin, un troisième texte, la loi Cincia, de 
550, dont les dispositions impliquent qu’il peut y 
avoir divergence d’intérêts entre la mari et la fem-
me. 

Ces trois textes impliquent l’existence du ma-
riage sine manu, parce que peur le premier la femme 
est encore sous la puissance de son père, et pour les 
deux derniers elle a des intérêts contraires à ceux 
de son mari, par conséquent la manus n’a pas fait ac-
quérir à son mari l’énsembls de la fortune de la fem-
me . 

Or ces dates concordent avec les vraisemblances 
historiques. C’est au début du VI° siècle que les 
moeurs des Romains changent, avec les transformations 
sociales qui suivirent les conquêtes. Les anciennes 
moeurs sont abandonnées, la liberté augmente avec la 
richesse. C’est au début de ce siècle, vers 530 de 
Rome fondée, qu’on place l'époque où le divorce de-
vient fréquent, où il devient libre, et cette liberté 
du divorce est la conséquence obligée du mariage sine 
manu. C’est à cette époque que l’institution de la 
dot devient une institution civile, parce que la fré-
quence des divorces oblige à prévoir la restitution 
do la dot après le divorce. C’est à ce moment-là que 
remonte, d’après les jurisconsultes, l’usage des cau-
tiones roi uxoriae et l’usage de l’action rei uxorias. 

A l’époque des XII Tables, au contraire, en sort 
à peine de la période gentilice. Le mariage libre se-
rait vraiment trop précoce et le caractère de subter-
fuge du trinoctium ne peut pas être l'effet d’une dis-
position formelle des XII Tables. La loi ne crée pas 
ainsi des moyens détournés pour rendre illusoire une 

< Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



162 Le mariage cum manu. 162 

autre disposition légale. Au contraire, ces subterfu-
ges sont le produit de l'interprétation de la loi des 
XII Tables, suivant des exemples bien connus l’inter-
prétation des pontifes profite de l’applioation litté-
rale d’une disposition de la loi des XII Tables pour 
produire un résultat nouveau, pour atteindre à un cer-
tain but désiré. L’explication de Gains paraît bien 
plutôt exprimer cette interprétation forcée que la rè-
gle originaire. 

Un autre Indice du môme genre peut être relevé 
dans la façon dont s’expriment les effets de l’usurpa-
tio. Elle est faite par la femme et dans son inté-
rêt, suppose Gaius , et en effet, depuis qu’il s’agit 
de sauvegarder le mariage sine manu, c’est bien ain-
si qu’elle fonctionne. Mais est-ce bien son caractè-
re originaire ? Gela ne semble pas résulter de l’ex-
pression employée par Quintus Mucius Scaevola. La 
femme n’est pas usurpata quand elle n’a pas découché 
trois nuits, quand elle n’est pas partie à temps pour 
être usurpée d’office. Usurpatum erit ; ici usurpatum 
est un supin qui peut aussi bien être passif qu’ac-
tif et peut vouloir dire aussi bien : pour usurper, 
que : pour être usurpée. Mais le premier usurpatum me 
paraît démontrer , de. façon non douteuse, qu’il faut 
l’entendre au passif. 

L’emploi de ce passif a paru singulier à M. 
Lévy Bruhl pour désigner l’effet d’une institution 
qui fonctionne en faveur de la femme et qu’elle met 
en oeuvre elle-même. Aussi a-t-il supposé qu’il ne 
s’agissait pas d’une forme vraiment passive, mais 
d’une forme déponents. On sait que le latin et le 
grec connaissant ces verbes doponents qui emploient 
la forme passive, mais. dans un sens actif, pour montrer 
que l’on fait l’action désignée par le verbe pour soi 
et en sa faveur. Usurpata voudrait donc dire ici que 
la femme usurpe pour elle (Voir l’article s Usurpa ri 
déponent , dans la Revue de Philologie, 1936, p. 545). 

Pour moi le sens de ce mot est très clair, et 
c’est la sens passif. En l’employant ainsi au sens 
passif, on ne fait que suivre la règle générale de 
toutes les désignations de la femme dans les fiançail-
les et dans le mariage. La jeune fille est sponsa, 
elle est fiancée, disent les textes, pour marquer que 
la promesse de fiançailles, les sponsalia sont faites 
non par elle mais par son père. Ensuite elle est c©l-
locata in matrimonium, elle est ensuite deducta in 
domum mariti. A cette expression peut S’opposer la 
façon de désigner le rôle du mari : le mari ducit uxo-
rem :prend une épouse. Elle est nupta, encore un pas-
sif. Nous avons vu les termes novus maritus et no-



163 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 163 

va nupta. Enfin, ai nous arrivons aux institutions 
dont nous nous occupons, elle est usuoapta à la fin 
de l'usucapion, mais lors de l’usus elle est usurpata, 
comme l’on dit d’un objet de propriété qu’il est in-
terruptus, pour désigner l’interruption de l’usuca-
pion. 

Assurément, sauf pour les fiançailles, et de 
très bonne heure, la femme est consentante. Il faut lui 
demander son consentement, mais sauf, et ceci est 
fort important, qu’elle n’est pas forcée, elle se sou-
met aux volontés de son père et aux volontés de son 
mari. Le caractère passif de cette adhésion est cons-
tamment marqué par les mots qui désignent les diffé-
rents actes de son mariage. 

Mais si ce caractère passif peut continuer à 
se manifester même quand l’institution a tourné en 
sa faveur, il serait assez peu vraisembalole si dès le 
début l’usurpatio trinoctii avait été créée dans le 
but d’être employée par la femme et d’être faite en 
sa faveur. 

Le caractère 
originaire 
du trinocti-
um, procédé 
manifestant 
la volonté 
de mettre 
fin au mariage 
à l’essai. 

Pour connaître le véritable caractère originai-
re de l’usurpatio, il faut éliminer cette notion de 
subterfuge qui paraît secondaire et voir alors ce que 
le trinoctium a pu être quand le mariage sine manu 
n’existait pas encore à l’état d’institution indépen-
dante . 

Nous avons dit que pendant l’année la femme é-
tait dans une situation provisoire, la situation d’un 
mariage à l’essai. Eh bien cet essai réussit ou échoue. 
S’il réussit, on laisse l’usus s’accomplir, la femme 
devient définitivement la femme de son mari, son ma-
riage est alors protégé par les usages du mariage 
cum manu. 

Au contraire, l’expérience a échoué, soit que 
la femme n’ait pas eu d’enfant, soit que le père veuil-
le la retirer et normalement qu’elle-même désire s’en 
aller. Le trinoctium me paraît être la forme que 
prend la manifestation de la fin de oette expérience. 
C’est parce qu’elle aura été écartée de la maison 
conjugale trois nuits au moins que l’usus n'accompli-
ra pas son office et que le mariage sera rompu. 

Il sera rompu définitivement et complètement 
si le mari la renvoie. Ce renvoi sera accompagné des 
paroles par lesquelles il lui rend ce qui est à elle, 
il lui reprend les clefs de la maison et il la chasse: 
exi milllier, baetito foras, disent les auteurs. 

Nous trouvons une explication de cette formule, 
à une époque où elle est devenue hors d'usage, qui 
est très précieuse pour nous : Nonius Maroellus nous 
dit, pi 515 : Baetere id est ire, quod parine non po-



164 Le mariage cum manu. 164 

terat mulierem foras baetere jussit. Baetere veut di-
re : aller, le mari a ordonné à le. femme de s’en al-
ler parce qu’elle n’avait pas enfanté. 

Vous voyez somment ce terme de renvoi est mis 
par les auteurs en rapports avec le but du mariage de 
procréer des enfants. Mous serions donc ici en face 
du mode formaliste marquant la fin du mariage à l’es-
sai et des certa verba qu’emploie le mari pour chas-
ser sa femme. 

Transforma-
tion par l'in-
terprétation 
juridique du 
trinoctium 
en une ins-
titution per-
mettant de pro-
longer une si-
tuation fa-
vorable à la 
femme. 

La transformation paraît être du meme genre que 
celle qui a créé l'émancipation du fils de famille. 
Vous vous rappelez comment l'émancipation, qui est 
devenue une faveur, est née de la possibilité qu’avait 
le père de vendre son fils, de le manciper. L'éman-
cipation faveur est née de l’interprétation de la 
loi des XII Tables : Qui ter filium venum duit , fi-
lius a pâtre liber esto. Celui qui vend trois fois 
son fils, que le fils soit libéré du père. 

La possibilité pour le père de manciper son 
fils ne peut pas etre interprétée comme une faveur 
faite au fils, bien au contraire. La loi des XII 
Tables limite ce droit paternel qui, dès cette épo-
que, commence à paraître excessif et elle limite le 
droit du père à trois mancipations. Eh bien l’inter-
prétation s'empare de cette règle pour l’appliquer 
à la libération du fils quand celle-ci, par suite des 
transformations de la vie sociale, paraît devoir 
être une faveur plutôt qu’uno peine. Le père fera 
artificiellement, et comme subterfuge pour tourner 
la loi, les trois mancipations au bout desquelles 
le fils est libéré de la puissance paternelle. 

De même, le mariage libre sine manu a pu naître 
de l'interprétation du trinoctium par les jurisconsul-
tes, interprétation qui détourne l'institution de scn 
but primitif et en fait une faveur pour le famme. 
La transformation des moeurs a amené les Romains 
à considérer ce temps d’épreuve non plus comme une 
situation provisoire, mais comme une situation favo-
rable qu'il y a intérêt à prolonger. Dès lors le tri-
noctium servira à cette prolongation, la femme no 
cessant plus, en fait, de vivre avec son mari, mais 
par une fiction juridique écartant tous les ans l’ef-
fet de l'usus, c’est-à-dire la conventio in manum. 

Le mariage 
sine manu, 
état défini-
tif et indépen-
dant à par-
tir du VI°S. 

Et c'est ainsi que l’usage est arrivé.à consi-
dérer le mariage libre comme un état définitif et 
indépendant. A partir du VI° siècle, l’usage de ce 
mariage se répand à ce point qu'à la fin de la Répu-
blique il était le plus communément employé. Ce ma-
riage sine manu est devenu L'usage général de tous 
les Romains. 



165 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 165 

Disparition 
des formes 
de mariage 
cum manu. 

Nous terminerons ce chapitre par quelques brèves no-
tions historiques sur la décadence et la disparition 
de ces formes de mariage cum manu. 

L’usus est, de toutes ces formes, celle qui dis-
parut le plus tôt. Il n’y a rien d’étonnant à cela, 
car la pratique de l’usus était devenue inconcilia-
ble avec l’usage du mariage sine manu. Gaius I,III, 
nous dit que l’usus a été abrogé en partie par la 
loi et en partie est tombé en désuétude. Nous avons 
vu que l’usus subsistait cependant encore à l’époque 
de Cicéron. On n’en entend plus parler ensuite. 

La coemptio à duré plus longtemps. On voit qu’el-
le est encore en usage au début de l’Empire, et mê-
me sous Gaius. Au début de l’empire, la Laudatio Tu-
riae donne deux exemples de coemptio s la coemptio 
faite par le père de Turia avec sa propre femme et 
la coemptio faite par la soeur de Turia avec son ma-
ri Cluvius. 

Gaius, dans le texte que nous avons cité, parle 
de coemptio faite matrimonii causa, comme d’une ins-
titution encore en vigueur de son temps. Paul et Pa-
pinien parlent encore de convention in manum. Mais 
on faisait surtout à cette époque des coemptiones fl -
duciaires. 

Au IV ° siècle la coemptio est tombée en désuétu-
de. Cela résulte de la façon dont Servius, ad Eneidem, 
4,214, en parle au passé ; Coemptio apud priscos per-
agebatur : la coemptio était usitée chez les anciens. 

Il est probable que c’est la confarreatio qui 
a duré le plus longtemps, sous cette forme restreinte qu’al 
le a prise dès l’an 23 ap. J.C. On se rappelle qu’à 
cette date, faute de pouvoir trouver trois candidats 
au poste de flamine de Jupiter, Tibère décida que 
la confarreatio n’aurait plus d’effet civil, c’est 
à-dire ne vaudrait plus conventio in manum, elle ne 
produirait ses effets que pour les sacra. Sous cette 
forme, elle a duré autant que le paganisme lui-même, 
dans les cercles étroits des prêtres des grands cul-
tes, des flamines des temples de la ville de Rome, 
et elle ne disparut qu’avec ces prêtres, par la pri-
se de Rome en 476 par les Vandales à la suite de 
laquelle les temples publics furent détruits et les anciens 
cultes supprimés. 

Il est vraisemblable aussi qu’élle a duré plus 
longtemps à Constantinople. On sait que les empereurs 
d’Orient, lorsqu'ils transportèrent le siège de leur 
empire à Constantinople y établirent toutes les ins-
titutions de la vieille Rome : le Sénat , les consuls 
et des temples aux grands dieux de l'Etat. Cette si-
tuation dura sans doute jusqu’aux empereurs chrétiens 
qui à leur tour, supprimèrent les cultes publics. 



166 Le mariage sine manu. 166 

Chapitre V. 

LE MARIAGE SINE MANU. 

Le mariage si-
ne manu, son o-
rigine dans 
le subterfuge 
du trinoctium; 
son développe-
ment à partir 
du VI° s. . 

Après l’étude du mariage cum manu et de ses 
formes nous abordons maintenant l’étude du mariage 
sine manu, du mariage libre. Nous continuons cette 
étude toujours au point de vue spécial qui nous inté-
resse, c’est-à-dire des modes de conclusion du mariage. 

Nous avons vu comment, à notre avis, le mariage 
sine manu est sorti de l’usage antérieur de l’usus, 
il a été une consolidation de cette situation provi-
soire qui ne durait qu’un an: la femme est mariée, 
elle n'est pas encore sous la manus de son mari, il 
s’agit donc d’utiliser une institution plus ancienne, 
l’usurpatio trinoctii en manière de subterfuge pour 
écarter l’effet de l’usus. A l’aide de ce subterfuge 
on a prolongé indéfiniment cette situation provisoire 
et on l'a transformée en un état définitif. 

C’est ainsi qu’on a créé cette anomalie singu-
lière du droit romain qui permet, dans un même état 
social, deux sortes de mariages si différents : à côté 
du mariage traditionnel de la civilisation patriarca-
le, un mariage libre laissant en somme la femme en 
dehors de la famille de son mari. 

En indiquant de cette façon l’origine du mariage 
sine mann, je n'exclus pas la possibilité de l’exis-
tance plus lointaine d’usages qui ne seraient pas les 
usages proprement romains, d’un mariage libre. Les 
sociologues et les ethnologues ont relevé, en effet, 
dans plusieurs civilisations anciennes, cette coexis-
tence de mariages de types différents et les auteurs 
qui s’efforcent de rattacher les coutumes romaines 
à des droits différents, sont d’habitude enclins à 
chercher cette dualité de mariages dans la dualité de 
civilisations et de races. 

Ce point de vue n’est pas exclu par le nôtre, 
mais dans cette étude strictement juridique, nous 
nous cantonnons dans l’histoire du droit romain pro-
prement dit et il nous a semblé que l’on pouvait voir 
dans cette utilisation du mariage par usus et de l'u-
surpatio trinoctii la façon d’après laquelle cette 
dualité d'institutions a pu être intégrée dans le droit 



167 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 167 

romain proprement dit. 
Bien entendu il a fallu, pour que ce subterfuge 

puisse être conseillé et employé qu’il corresponde 
à une transformation des moeurs et qu'il soit appuyé 
sur l'assentiment de l'opinion publique. Les subter-
fuges des interprètes du droit, de même que les créa-
tions du préteur ne sont assurés de vivre que si 
ils sont acceptée par le droit coutumier. 

En fait, cette nouvelle institution correspon-
dait pleinement au sentiment public, et à l'état des 
moeurs. Nous avons dit l’époque probable de son intro-
duction; ce dut être le VI° siècle, la grande époque 
des transformations sociales et économiques. Grâce 
à ces transformations, la civilisation romaine évolue 
vers la liberté et semble s'évader des anciennes dis-
ciplines familiales. L'individualisme s’introduit dans 
la vie sociale et en fait, nous l'avons vu, les tex-
tes qui nous apportent la preuve certaine de l'exis-
tence de ce mariage ne remontent pas au-delà du VI° 
siècle. 

A partir du moment où il a été reconnu, il est de-
venu d'un usage général et le mariage cum manu n'a 
pas cessé de reculer devant lui. 

Disparition 
au point de 
vue juridique 
tes règles du 
iroit religieux 
et formalisme. 
Persistance 
te leur in-
fluence sur l'é-
tablissement 
tes règles de 
tond. 

La première conséquence de cette transformation 
est que le mariage libre n’est plus accompagné d’ac-
tes juridiques formels, tels que la confarreatio ou 
la ccemptio. Assurément il est toujours marqué dans 
l’usage par des cérémonies religieuses. Nous savons 
que ces cérémonies religieuses ne nous sont connues 
que pour l'époque où il n’y avait plus guère que des 
mariages sine manu, mais ces usages familiaux sont i-
gnorés par le droit civil, qui ne les a pas rendus 
obligatoires. Par conséquent, dans le droit civil le 
mariage est dégagé de toute règle sacrale, ou de tou-
te règle formelle, il ne connaît plus que des règles 
de fond. 

Ce sont ces règles de fond du consentement qui 
déterminent la validité du mariage et nous ajouterons 
qu'il subsiste la règle matérielle de remise de la fem-
me à la disposition du mari, une sorte de tradition 
de la femme. 

Dans l’établissement de ces règles de fond, le 
droit reste profondément influencé par l’état anté-
rieur. Ce sont les formes du mariage soit dans le droit 
sacré, soit dans le droit civil d'où vont sortir les 
réglés du droit moderne, et notamment ce sont ces for-
mes d'où se dégage cette conception d'après laquelle 
c'est avant tout la volonté des époux qui crée le 
mariage, La conclusion du mariage est leur oeuvre et 
ce sont ces formes qui ont donné à la volonté des pa-



168 Le mariage sine manu. 168 

rents un caractère extérieur à l’acte accompli par les 
époux. 

De ce caractère, les jurisconsultes vont tirer 
les conséquences les plus extrêmes, et dirons-nous, 
les plus inattendues dans un droit aussi traditionnel 
que le droit romain. 

Nous allons étudier ces règles de fond en trois 
paragraphes : § 1er : consentement des époux;- § 2 
consentement des parents; — § 3 : mise de la femme 
à la disposition du mari, tradition de la femme à son 
mari. Cette étude sera beaucoup plus classique que 
nos chapitres précédents, nous allons nous trouver 
en face des textes du Digeste seulement et nous abor-
derons cette étude Si importante et si décevante à 
la fois des interpolations. 

§ 1er : Consentement des époux 

Le consente-
ment des époux 
élément es-
sentiel de con-
clusion du ma-
riage. 

Les Institutes de Justinien distribuent de la 
façon la plus claire le rôle respectif de chacune des 
parties intéressées : époux, pères de famille, dans 
la conclusion du mariage, Institutes, 10, pr. Justas 
autem nuptias inter se cives Romani contrahunt , qui 
secundum praecepta legum coeunt, masculi quidem pu-
bères, feminae autem viripotentes, sive patres fami-
lias sint sive filii familias, dun tamen filii fami-
lias et consensum habeant parentum, quorum in potesta-
te sunt. Nam hoc fieri debere et civilis et natura-
lis ratio suadet in tantum, ut jussum parentis prae-
cedere debeat : Les citoyens romains contractent de 
justes noces entre eux lorsqu’il s’unissent suivant 
les préceptes des lois, les hommes étant pubères, 
les femmes nubiles, qu’ils soient pères de famille ou 
fils de famille. Cependant s'ils sont fils de famille, 
ils doivent avoir le consentement des parents sous la 
puissance de qui ils sont, car le droit civil et le 
droit naturel s'unissent pour leur conseiller de ne 
faire ce mariage de cette façon, seulement que l'au-
torisation du père viennsavant”. 

Ce texte est tout à fait clair. Il est impossi-
ble de marquer avec plus de netteté que le rôle prin-
cipal dans cet acte est joué par la volonté des époux. 
Ce sont les époux qui font le mariage entre eux, qu'ils 
soient pères de famille ou fils de famille, c'est leur 
volonté qui est génératrice du mariage. Seulement, 
s'ils sont fils de famille, il faut, pour qu’ils puis-
sent se marier, qu’ils aient le consentement de leurs 
parents. 

Ce consentement se présente comme une condition 
de validité du mariage. Les termes techniques em-



(2) 169 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 169 

ployés par Justinien pour qualifier le consentement 
des parents exprime bien cette nuance : c’est un jus-
sum, non pas, comme nous le verrons, un ordre, mais 
une adhésion, une autorisation par laquelle on rend 
valable un acte juridique et on en assume les consé-
quences. 

Ce consentement en principe, si l’on suit le 
conseil donné aussi bien par la loi civile que par la 
loi naturelle, c’est-à-dire par la raison, doit être 
donné avant. Cette conception des Institutes n’est 
pas une innovation du droit de Justinien, c’est la con-
ception que nous rencontrons clairement dans le droit 
classique : les jurisconsultes classiques affirment 
dans des textes non suspects d’interpolation que le 
consentement des époux est aussi nécessaire que le 
consentement des parents. 

Le premier de ces textes est tiré des Regulae 
d’Ulpien par conséquent d’une source antéjustinienne. 
Ulpien, Regulae, 5,2 : "Justum matrimonium est, si 
inter eos qui nuptias contrahunt, conubium sit, et 
tam masculus pubes quam femina potens sit, et utrique 
oonsentiant, si sui juris sunt, aut etiam parentes 
eorum siin. potestate sunt. 

Dë ce texte, je donne la traduction suivante, 
que je dois justifier : Le mariage légitime a lieu 
si entre ceux qui contractent des noces il y a oonu-
bium, si le mari est pubère et la femme nubile, tous 
les deux doivent consentir s’ils sont sui juris, au 
contraire, s’ils sont in potestate les parents aussi 
doivent donner leur consentement. 

Nous trouvons dans le Digeste deux textes que 
personne n’a pu suspecter d’interpolation et qui di-
sent plus clairement encore la même chose : 

D. 23,2,2 Paul, au Livre 35 sur l’Edit : Nuptiae 
consistere non possunt ni si oonsentiant omnes, id est 
qui coeunt quorumques in potestate sunt . Les noces 
ne peuvent avoir lieu que si tous y consentent, c’est 
à-dire ceux qui s'unissent et ceux de qui ils sont 
en puissance. 

D.23,1,II, Julien, Livre XVI de ses Digestes: 
Sponsalia sicut nuptiae consensu contrahentium fiunt 
et ideo sicut nuptiis ita sponsalibus filiam familias 
consentire oportet : les fiançailles comme les noces 
sont faites du consentement de ceux qui les contrac-
tent. C’est pourquoi, de même que pour-les noces, il 
faut que la fille de famille consente au mariage. 

De tous ces textes, le premier seul présente 
une difficulté au point de vue traduction, que je pen-
se avoir résolue. On sait que l'opinion commune des 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 w Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



170 Le mariage sine manu. 170 

romanistes modernes accepte bien cette idée qu'en 
droit classique le consentement des époux est néces-
saire pour leur mariage. C’est sur ces textes que 
se fonde cette idée. Mais la même opinion est unanime 
à penser que c’est une nouveauté du droit classique, 
tandis que dans l'ancien droit le caractère absolu de 
la puissance paternelle faisait que seule la volon-
té des parents était en jeu, qu'ils mariaient leurs 
enfants sans avoir à leur demander leur avis. 

Nous avons fait justice de cette opinion en 
montrant pour le droit le plus ancien , comment le 
droit religieux des auspices et des sacrifices, com-
ment le droit civil de la coemptio prouvent l'existence 
de cette volonté des enfants. 

Néanmoins un auteur italien Solazzi (Les nozze 
della minorenne, Atti della Real Academia delle Scien-
ze di Torino, vol. 51, 1915, p. 759, note 2, et In 
tema di divorzio, Bulletino del Istituto di Diritto 
romano, 34, X924 a voulu soutenir que, même en droit 
classique, la fille n'était pas consultée pour son 
mariage. Sa tentative n’a eu aucun succès et on lui 
a opposé les textes décisifs que nous venons de citer. 

Néanmoins, le premier de ces textes fait diffi-
culté. La difficulté résulte de ces deux mots : aut 
etiam. Aut a un sens nettement disjonctif en latin, 
il signifie ou bien l'un ou bien l'autre. Si aut était 
seul, il n’y aurait pas de difficulté, le texte indique 
nait une alternative; ce serait ou bien les époux 

qui consentent s'ils sont sui juris, ou bien les 
parents si les enfants sont in potestate. 

Mais à côté de aut nous trouvons etiam , aussi 
qui vient corriger ce sens. 

D'autre part, il est impossible, en présence 
des textes indubitables de Paul, contemporain d’Ulpien 
et de Julien son prédécesseur , que l’opinion d’Ulpisn 
soit si différente. On a donc pensé, pour résoudre 
la difficulté , que aut devait être traduit faiblement; 
comme s'il y avait et, et par conséquent serait une 
conjonction et non pas une disjonction. 

Mais il existe une constitution de Justinien, 
Code, 6, 38,4 qui signale cette acception. Il nous 
dit en effet que, dans certains cas, lorsqu'un testa-
teur a écrit, illi aut illi do legs il vaut mieux; 
suivant l'intention de ce testateur, considérer qu’il 
a écrit aut comme s'il voulait mettre et : melius i-
taque nobis visum est aut pro et accipi : Il nous 
a donc paru meilleur de considérer que"ou bien” a 
été pris ici dans le sens de "et". 

Mais Justinien nous dit en même temps que cette 
acception de aut est du langage populaire et incorrect. 



171 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 171 

Ce ne peut donc être du langage d’Ulpien qui, comme 
tous les juri sconsultes classiques, écrit une langue 
très précise et très correcte. 

Girard, Manuel 168 note 4, pense que cette fa-
çon d’écrire est un souvenir de l’époque ancienne et 
que c’est en y pensant qu’Ulpien a ainsi parié Mais 
le souvenir d’un temps passé, même hypothétique, ne 
peut faire qu’Ulpien parle soit inexactement, si on 
garde le sens disjonctif, soit incorrectement si on 
prend le sens de et. 

Sblazzi, lui, fait mieux, il suppose que etiam 
est une glose, il la supprime et dans le texte d'Ul-
pien il voit la preuve de son opinion. 

J’ai consulté à ce sujet un philologue de la 
Sorbonne, ou plutôt deux. Il y en a un pour qui le 
texte fait difficulté et qui a renoncé à l’expliquer. 
Le second, au contraire, m’a donné la solution qui 
permet la traduction que j’ai avapcée. Voyez Ernoult 
et Meillet. Dictionnaire étymologique de la langue 
latine, au mot aut. Ces auteurs disent que aut veut 
dire : ou, ou bien, c’est une conjonction disjonctive 
qui sert à distinguer deux objets ou deux idées dont 
l’une exclut l’autre. Mais il a aussi un sens fort 
qui est : sinon, sans cela, au contraire. Ces auteurs 
citent une série de textes où il a ce séria et il faut 
encore ajouter aux textes cités les comédies de Plau-
te. 

Alors ici etiam garderait sa pleine valeur de 
consentement des parents ajouté à celui des enfants 
et aut ne ferait qu’annoncer le si in potestate sunt, 
par opposition à si sui juris sunt, qui vient immédiate-
ment avant le terme aut. 

Traduisons alors, comme nous l’avons fait : 
tous les deux consentant s’ils sont sui juris, s’ils 
sont au contraire in potestate, le consentement lui 
aussi des parents doit être donné. Et voilà, me sem-
ble-t-il, le texte éclairé et Ulpien lavé de tout 
reproche d’inexactitude. 

Nécessité de 
la liberté du 
consentement 
Souci de la pro-
téger contre 
toute contrain-
te juridique. 

De tous ces textes que nous venons de citer,il 
résulte que la volonté des époux est un élément essen-
tiel de la conclusion dp mariage. Il ne peut pas être 
remplacé, parcs que c'est cette volonté qui fait l'ac-
te juridique. D’autre part' elle doit rester libre, 
elle ne peut pas être forcée. C’est le principe que 
proclament les jurisconsultes et les empereurs. 

D. 23.2.21 Terentius Clemens, au Livre 3 sur 
la loi Julia et Papia : Non cogitur filius familias 
uxorem ducere : Un fils de famille ne peut être forcé 
à prendre femme. 

Gode, 5,4,12 Dioclétien . Ne filium quidem fa-



172 Le mariage sine manu. 172 

milias invitum ad ducendain uxorem cogi legum disci-
plina permittit : La loi ne permet pas qu’un fils de 
famille soit forcé de se marier malgré lui. 

Le meme Dioclétien, au Code 5,4,15 : Neque ab 
initio matrimonium contrahere, neque dissociatum re-
conciliare quisquam cogi potest : unds intelligis 
liberam facultatem contrahendi, atque distrahendi ma-
trimonii transferri ad necessitatem non oportere s 
Personne ne peut être contraire ni à contracter maria-
ge ni à rétablir celui qui a été dissolus et vous de-
vez comprendre que l'on ne doit pas transformer en 
obligation la libre faculté de contracter mariage ou 
de le dissoudre. 

Les jurisconsultes paraissent particulièremeent 
préoccupés par la nécessité de protéger cette libéra 
facultas et d ' empêcher, que par quelque contrainte 
juridique sa libre décision ne soit empêchée. Cette 
anxiété est marquée par une décision d’autant plus 
frappante qu’elle n’est que du droit classique et 
qu’elle s'oppose à une règle ancienne. 

. D. 45,X,134 Paul, au Livre XV de ses Réponses. 
Voici l'hypothèse posée par Paul et sur laquelle il 
fournit une réponse : Une certaine Titia avait un 
fils d'un premier mariage et Gaius Seius avait une 
fille. Titia et Gaius se marient ensemble, il échan-
gent entre eux, la promesse de ma rier leurs enfants 
ensemble quand ceux-ci auront l’âge  de se marier, ils 
échangent donc des promesses de fiançailles. Ils ad-
joignent à dette promesse une stipulation poenae : 
ils conviennent de payer une somme d'argent, une 
poena si le mariage ne peut pas avoir lieu. Gaius 
Seius meurt et sa fille ne veut plus le mariage : 
noluit nubere : je demande si les héritiers de. Gaius 
sont tenus de la stipulation poenae, par conséquent 
si l'on pourra user de cette contrainte juridique pour 
forcer le consentement de la fille de Gaius Seius? 

Voici la réponse du jurisconsulte : Respondit 
ex stipulatione quae proponeretur cum non secundum 
bonos mores interposita sit, agenti exceptionem doli 
mali obstaturam, quia inhonestum visum est vinculo 
poenae matrimonia obstringi sive futura sive jam con-
tracta : Le jurisconsuite répondit que si l’on agis-
sait en vertu de cette stipulation, comme elle est 
contraire aux bonnes moeurs, on peut lui opposer l’ex-
ception du dol: mauvais, car on a regardé comme malhon-
nête d'enchaîner par le lien d'une peine au mariage 
soit à accomplir soit déjà contracté. 

Ce texte s’oppose du droit ancien des fiançail-
les qui faisaient  naître une action de sponsu en in-
demnité contre celui qui avait fait la promesse de 



173 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 173 

mariage si celle-ci n'était pas réalisée et il s’op-
pose au droit nouveau du Bas-Empire qui prévoit le 
paiement des arrhes si cette même promesse n’est pas 
réalisée. 

Le conflit 
entre la rè-
gle de droit 
et les règles 

de la puis-
ussance mater-
elle. 

Pourquoi les jurisconsultes proclament-ils avec 
insistance cette nécessité de ne pas forcer le consen-
tement des enfants ? Pourquoi cherchent-ils à le pro-
téger contre toute contrainte juridique? A mon avis 
c’est parce que la règle de droit est en contradic-
tion avec tout un côté des règles morales et des rè-
gles familiales. Aussi cherchent-ils à ne pas rendre 
plus difficile et plus incertaine la règle juridique 
en ajoutant à la contrainte morale des contraintes 
juridiques. 

Il ne faudrait pas conclure de ce que je viens 
de dire que la règle de droit est en opposition avec 
les moeurs et avec la coutume familiale. Si la liber-
té de la volonté des époux s’est dégagée aussi bien 
du droit religieux que du droit formaliste, c’est 
que les moeurs l’ont imposée et que dans l’ensemble 
les Romains ont considéré que cette liberté était 
conforme à la justice et par conséquent devait être 
une règle de droit. Mais elle n’exprime pas toute 
la réalité sociale, elle est en contradiction avec 
d’autres règles également respectables et entre ces 
tendances contradictoires il y a conflit. 

En effet, si les Romains ont posé très tôt 
cette règle de la liberté, c’est que très tôt ils ont 
reconnu à la personnalité humaine son autonomie. Le 
mariage, pour eux, est un acte individuel, le plus 
individuel que puisse accomplir un homme et une femme 
pour disposer de leur personne. Ils doivent donc ê-
tre libres, ils ne peuvent pas être contraints. 

Voilà la conquête inestimable que, de très 
bonne heure, a consacrée le droit chez les Romains. 
Mais cette conquête est contraire à un certain nombre 
de règles qui sont également respectables : ce sont 
les règles de la puissance paternelle et les règles 
morales qui imposent aux enfants d'obéir. La logique 
de la puissance paternelle et son omnipotence primi-
tive imposaient, comme le dit Girard (P. 168 note 4), 
que le mariage dépendît de la seule volonté des pa-
rents. Cette logique l’emporte chez les peuples qui 
ont eu à un moindre degré le respect de la personna-
lité humaine. C’est pourquoi la fille n'est pas ap-
pelée à donner son avis sur son mariage dans le droit 
hindou, dans le droit grec, ni dans le droit germa-
nique. 

Il y a donc contradiction. La contradiction est 
dans les faits et elle est, en réalité, de tous les 



174 Le mariage sine manu. 174 

temps et de tous les lieux. Il n'est pas nécessaire 
que les parents aient une autorité paternelle aussi 
absolue que l'autorité romaine pour qu'ils soient ten-
tés d'exercer une contrainte morale sur leurs enfants 
pour leur faire accepter une épouse de leur choix, 
je veux dire du choix des parents. Il suffit qu'ils 
aiment leurs enfants, ce qui est un sentiment naturel. 

La contrainte, morale que les parents peuvent 
exercer , les Romains de l’époque classique ne la 
nient pas et ne la considèrent meme pas comme un abus 
d'autorité. Ils y verraient bien plutôt l’exercice 
meme de la puissance paternelle. De cette question 
les philosophes ont discuté. 

discussion 
es philosophes 
ur l'étendue 
le l' obéissance 
des enfants aux 
parents. 
Du devoir pour 
l'enfant d'épou-
er l'époux 
ui. lui est 
choisi par son 
ère. 

Aulu Gelle, 2,7, rapporte une discussion d'éco-
le au sujet de cette question. Il nous dit que c’est 
un thème souvent débattu dans les écoles de philoso-
phie que de savoir si les enfants doivent toujours 
et en tout cas obéir aux ordres de leur père. Voici 
cette discussion, elle est assez curieuse et montre 
bien la méthode exagérément logique du raisonnement 
philosophique grec et romain. 

Les philosophes grecs et romains qui ont écrit 
sur la morale distinguent trois règles de conduite 
différente, sur lesquelles ils se livrent à une dis-
cussion extrêmement subtile. Voici quelles sont ces 
trois règles : la première est qu'un fils doit obéir 
à son père dans tout ce qu'il commande. - la deuxième 
est qu’il y a des circonstances où l'obéissance cesse 
d'être un devoir, et la troisième est qu’il n’y a 
aucun cas où le fils  soit obligé d'obéir. 

Comme cette deirière proposition est celle qui, 
au premier abord, paraît le plus particulièrement ré-
voltante ,dit Aulu Gelle, c’est par celle-là que nous 
allons commencer à expliquer la pensée des philoso-
phes. Les ordres du père, écrit-il, sont justes ou 
injustes. Si ce que commande le père est juste, il 
faut le faire, non  pae parce qu'il le commande, mais 
parce que le devoir commande de le faire. Si ses 
ordres sont injustes, il ne faut pas obéir, parce que 
le devoir défend de le faire. Par suite, conclut-

il, un fils n'est jamais tenu d'obéir à son père. 
Cette conclusion, dit Aulu-Gelle, est inadmissi-

ble et quant au premier principe il contredit la véri-
té et la raison, car si un père nous ordonnait de 
trahir notre patrie, de tuer notre mère, il est évi-
dent que notre devoir n'est pas d'obéir. 

L'opinion la plus sure et la  plus raisonnable, 
c'est donc celle qui, prenant un moyen terme, éta-
blit qu’on doit obéir dans certains cas et ne pas o-
béir dans d'autres. Selon l'avis des maîtres de la 



175 DROIT ROMAIN APPROFONDI( Doctorat). 175 

philosophie, toutes les actions humaines sont honnê-
tes ou déshonnêtes. Tout ce qui est honnête en soi, 
par exemple garder sa parole, défendre sa patrie, 
chérir ses amis, tout ce qui est bien, nous devons en 
principe le faire, que le père l’ordonne ou ne l’ordon-
ne pas. Au contraire, nous ne devons rien faire de ce 
qui est injuste, quand bien même le père l’ordonnerait. 

Mais, entre ces deux espèces d’actions, il y en 
a qui sont indifférentes en celles-mêmes comme par exem-
ple - et ce sont ces exemples qui nous intéressent 
particulièrement parce que nous allons trouver le cas 
que nous étudions , - par exemple aller à la guerre, 
cultiver son champ, postuler les honneurs, plaider des 
causes et prendre femme, uxorem ducere. Toutes ces 
choses ne sont ni honnêtes, ni deshonnêtes et elles 
n’empruntent leur mérite ou leur blême qu’à la maniè-
re dont elles se font. Dans toutes ces choses , on pen-
se qu’il faut obéir à son père, par exemple s’il com-
mande de prendre femme ou de plaider des procès, dans 
ces cas il faut obéir : idcirco si pater jubeat ob-
sequendum est. 

Donc, si le père ordonne, il faut obéir, mais 
si le père commande d’épouser une femme notée d’infa-
mie, malhonnête ou criminelle, faudrait-il encore obéira 
Non sans doute. 

Vous voyez quelle est la conclusion, les philo-
sophes sont tous d’accord pour dire que si le père 
ordonne le. mariage , il est du devoir du fils d’obéir 
et d’épouser la femme qui lui est choisie par son père. 

Sénèque note également comme un trait de vertu 
pour un fils d’avoir pris là femme que son père lui 
ordonnait d’épouser et de ne pas s’en être repenti. Sé-
nèque, Controverses, 2,3,2 : Duxi uxorem qu pater 
jusserat nec tamen nuptiarum mearum me poenitet : 
J’ai épousé la femme que mon père m’avait ordonné d’é-
pousèr et cependant je ne me répons pas de mon mariage. 

Contradiction 
entre le prin-
cipe légal de 
liberté du 
consentement 
et des moeurs. 
Validité du 
mariage con-
tracté par 
l'enfant par 

obéissance à 
la volonté du 
père d’après 
les textes 
classiques. 

Pour sauvegarder la règle légale de la liberté 
des époux les jurisconsultes ne veulent donc pas qu’on 
ajoute une contrainte civile, même indirecte, et c’est 
pourquoi ils refusent de tenir compte d’une stipula-
tio poenae qu’ils estiment contraire aux moeurs. Mais 
par ailleurs ils ne peuvent ignorer la contrainte mo-
rale et le devoir d’obéissance et ce sont ces notions 
morales , cette contradiction entre le droit et les 
moeurs qui suffisent à expliquer complètement certai-
nes décisions des jurisconsultes. 

Celse, D.23,2,22 : Si patre cogente ducit uxorem 
quam non duceret, si sui arbitrii esset, contraxit ta-
men matrimonium ; quod inter invitos non contrahitur: 
maluisse hoc videtur : Si forcé par son père, il prend 
une épouse qu’il n’aurait pas prise s’il avait suivi 
sa volonté, il n’en a pasmoins contracté mariage, 



176 Le mariage sine manu. 176 

bien que le mariage ne soit pas contracté entre gens 
qui ne le veulent pas, il paraît en effet avoi r pré-
féré cela. 

Le jurisconsulte nous montre donc que lorsque la 
volonté du fils a été contrainte, on n’en considère 
pas moins son mariage comme valable, car il a préféré 
obéir à son père que suivre son propre penchant. Par 
conséquent sa volonté existe, bien que cartrainte. 

Si une veuve a été mariée par son père sans ob-
server les délais de viduité qui sont de dix mois, le 
préteur note d’infamie non pas la femme qui s’est re-
mariée, mais le père de la femme et le père du mari, 
si le mariage a été contracté pour les deux jussu pa-
trie. 

Cette règle est la même pour ceux qui s’engagent 
à la même époque et en même temps dans les liens de 
doubles fiançailles ou d’un double mariage. Ce sont 
les parents et non pas les enfants qui sont notés 
d’infamie prétorienne. 

Ulpien, D. 3,2,11,3, Ulpien approuve cette dis-
tinction du préteur et il nous donne la raison de son 
approbation, qui est très exactement celle qui résulte 
des règles que nous venons d’exposer: Utrumque recto, 
nam qui obtemperavit venia dignus est; L’une et l’autre 
solutions sont données à bon droit, parce que celui 
qui a obéi est digne d’excuses. 

Ces solutions sont directement tirées du droit en 
vigueur et de l’état présent des moeurs. Il n’est pas 
nécessaire de supposer, comme le fait Girard, Manuel, 
Sème éd. p. 168, note 4, qu’elles reflètent un état 
antérieur où la volonté du père faisait le mariage. 

§ 2 - Consentement des parents. 

Nécessité du 
consentement 
des parents 
au mariage. 

Nous venons de voir, que pour les jurisconsultes 
classiques, le consentement des époux est essentiel pour 
la conclusion du mariage, car c’est lui qui fait le 
mariage et rien ne peut le remplacer. Mais, ajoutent 
les textes que nous avons cités, il faut aussi le con-
sentement des parents. Telle est la conciliation qui 
a été trouvée par le droit civil entre les intérêts 
divergents des individus et de la famille. Les volon-
tés coopèrent à la conclusion du contrat. 

Rôle et natu-
re du consen-
tement des 
parents.- Auc-
toritas, ad-
hésion par 
laquelle le 
père rend pos-

Comment s’exprime le droit classique à ce sujet? 
Il est important de passer en revue les termes qui 
sont employés pour désigner le consentement des pa-
rents. Il est une série de textes dont font partie 
ceux que nous venons d’étudier, qui parlent purement 
et simplement du consentement pour les parents: Ulpien 
Regulae, 5,2; D.23,2,2.; D.23,2,25; D. 23,2,34; D.48,6, 
15,6; Code, 5,4,7; Code, 5,41,2. Quelques-uns de ces 



(2) 177 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctoral 177 

able le ma-
riage sans 
impliquer 
une interven-
tion person-
nelle à côté 
de l'enfant. 

textes parlent du consensus patris, notamment Modes-
tin 23,2,25; Dioclétien, Code, 5,4,12 et Justinien 
dans le texte cité: Insticutes, 1, 10. Ailleurs nous 
trouvons ce langage de Paul: omnes consentiant, D.23, 
2,2; Ulpien Regulae 5,2: utrique consentiant aut etiam 
parentes : 

Si nous n’avions que ces textes, on pourrait dire 
que les consentements des parents et celui des en-
fants sont mis sur le même pied et que parents comme 
enfants doivent être également considérés comme ceux 
qui concluent le mariage. Mais les autres textes vont 
nous permettre do préciser la notion. Il en est un 
groupe qui parlent de la voluntas patris et qui nous 
disent que les époux contractent les noces d'après la 
volonté de leurs parents: voluntate patris. Exemple: 
D. 23,2,35 Papinien: Filius familias miles matrimonium 
sine voluntate patris non contrahit. Le fils de fa-
mille soldat ne peut contracter mariage sans la volon-
té de son père. 

Paul, Sentences 2,19,2: Ecrum qui in potestate 
sunt sine voluntate ejus matrimonia jure non contra-
hantur sed contracta non solvantur: Les mariages de ceux 
qui sont assujettis à la puissance ne peuvent pas ê-
tre contractés sans la volonté de leur père, mais les 
mariage contractés ne sont pas dissous. 

Julien D,23,2,18 : Nuptiae inter easdem personas 
nisi volentibus parentibus renpvatae justae non ha-
bentur : Les noces ne sont pas légitimes entre ces 
mêmes personnes, à moins qu’elles ne soient renouve-
lées par la volonté de leurs parents. 

D'autres textes sont encore plus précis et ont 
l'avantage de nous donner la véritable nature de ce 
consentement des parents. Ce consentement , au point 
de vue des jurisconsultes classiques, c’est une auc-
toritas et c'est un jussus. 

C'est une auctoritas : Paul D.23,2,3 : Si nepo-
tem ex filio et neptem ex altero filio in potestate 
habeam, nuptias inter eos me solo auctore contrahi 
posse Pomponius scribit et verum est : Si j'ai un 
petit-fils d’un de mes fils et une petite-fille d'un 
autre de mes fils sous ma puissance, un mariage peut 
être contracté entre eux avec ma seule autorisation. 
Pomponius l’écrit et je pense que c’est vrai. 

Il semble que le jurisconsulte a besoin d ‘invo-
quer ici l'autorité d’un autre. C'est que, en effet, 
la règle est que pour le mariage d’un petit-fils 
l’auctoritas de celui qui a la puissance ne suffit 
pas, il faut encore l' auctoritas de son fils. Les ju-
risconsultes expriment la nécessité de cette règle 
en disant que l'on ne peut imposer à personne un hé-

"Les Cours de Droit" 
3.PLACE DE LA SORBONNE,3 w Répétitions Ecrites et Orales 

Reproduction interdite 



178 Le mariage cum manu. 178 

ritier sien malgré lui, le résultat du mariage du pe-
tit-fils étant l'éventualité de la naissance d’un ar-
rière petit-fils qui serait l’héritier sien du grand 
père. Il faut non seulement le consentement du grand 
père, mais encore le consentement du père lui-même, 
à toutes les générations. 

Il s’agit d’un cas de solidarité familiale et 
l’on exige , avant de faire entrer une personne nou-
velle dans une famille, que tous les membres de cet-
te famille y consentent, de façon à donner l’assuran-
ce au père de la jeune fille, c'est-à-dire au père 
de l’autre famille qui va abandonner sa fille,qu’elle 
sera bien reçue dans la nouvelle famille. 

Si c’est un mariage  qui est fait entre deux 
membres de la même famille, deux cousins, cette soli-
darité familiale n’a pas besoin d'être invoquée puis-
que la jeune fille est déjà dans cette famille. C’est 
pourquoi le jurisconsulte considère que l’auctoritas 
du chef de la famille est suffisant. 

Ulpien D.23.2,9 : Si nepos uxorem valet ducere 
avo furente omnimodo patris auctoritas erit necessa-
ria sed si pater furit avus sapiat suffiait avi vo-
luntas : Si le petit fils veut prendre femme, le 
grand père étant fou, de toute façon l’auctoritas du 
père sera nécessaire. Mais si le père est fou et le 
grand père sain d’esprit, la volonté du grand père 
suffira. 

Paul D. 23,2,16,1 : Nepote uxorem ducente et 
fiiius consentire debet : neptis vero si ,nubat volun-
tas et auctoritas avi sufficit: Pour un petit-fils 
qui veut prendre femme, le fils lui-même peut consen-
tir, mais pour une petite fille, si elle veut se ma-
rier, la volonté et l'autorisaton du grand père suffi-
ront . 

Nous savons ce que c'est que l'auctoritas. Ici 
c'est le père qui donne son auctoritas et par son 
adhésion il rend le mariage possible. Dans le sens 
technique ancien de ce mot, cette autorisation inter-
vient dans la coemptio, c’est évidemment de là que 
le nom a été traditionnellement conservé. Mais il 
n’a plus le sens technique d’autorisation adjointe 
à un acte formel, ce n’est plus une autorisation qui 
se manifeste par la présence réelle des parents à 
côté des enfants, lorsque ceux-ci prononcent les paro-
les solennelles de la coemptio, Il n’y a aucune rai-
son de penser , en effet, que les textes que nous ve-
nons de citer ne s’appliquent qu'à la convention in 
manum. Ces textes éditent des règles générales commu-
nes à tous les mariages, que ce soient des mariages 
sine manu ou des mariages cum manu. 



179 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 179 

Dans les deux derniers textes, on voit très 
clairement que auctoritas et voluntas sont synonymes 
et pourraient très aisément être interchangés. 

Mais auctoritas exprime clairement cette idée 
d’adhésion à un acte accompli par une autre personne 
et le caractère accessoire de cette volonté. Ce mot 
n’exprime rien de plus que ce qu’exprime le dernier 
des termes que nous trouvons employés, le terme de 
jussum. 

Le jussum 
expression 
technique 
pour désigner 
dans le droit 
non formalis-
te, le consente-
ment du pater. 

Nous rencontrons jussum dans deux textes du Di-
geste, pour caractériser le consentement du père : 
D. 3,2,1 et D. 3,2,11,3. Ce qui est important dans 
ces textes, c’est qu’ils nous donnent des extraits de 
l’Edit du préteur et par conséquent quand ils emploient 
le mot de jussum patris, on peut assurer qu’il ne s’a-
git pas d’un à peu près de langage, mais d’un terme 
précis et exact. 

Il s'agit de la partie de l’Edit où le préteur 
énumère les gens qui sont notés par lui d’infamie. 
Voici le cas qui nous occupe. Un père remarie la 
fille qu'il a sous sa potestas, après la mort de son 
premier gendre, sans attendre le temps de deuil le 
délai de viduité de dix moisqui est imposé par la 
loi. A l’occasion de ce mariage sont notés d'infamie 
par le préteur , le père de la jeune fille, le mari 
si c’est lui qui a fait le mariage Sans le jussum de 
son père : quis uxorem duxerit, non jussu ejus , in 
cujus potestas est. 

Si au contraire, le père a consenti au mariage, 
c'est le père du mari qui est noté d'infamie, et non 
pas le mari : et qui eum , quem in ootestate haberet, 

. eam, de qua supra comprehensum est, uxorem ducere 
passus fuerit : et celui qui a permis que celui qu’il 
avait sous sa puissance prenne comme épouse la per-
sonne dont il a été parlé plus haut. 

Vous remarquerez la façon dont le texte parle 
du consentement du père. C'est une façon tout à fait 
passive. Le père a laissé faire. . 

La même note d’infamie est-donnée, suivant les 
mêmes distinctions, dans le cas de doubles fiançail-
les, ou d’un double mariage qui aurait été fait les 
deux à la même époque. 

Le deuxième fragment : D.3,2,II,3, fournit les 
explications d’Ulpien sur les paroles de l’Edit et 
il répète de la même façon ; Excusatur, qui jussu 
ejus, in cujus potestate erat, uxorem duxerit : Doit 
être excusé celui qui a pris femme sur le jussum de 
celui qui l’avait en puissance. 

Ainsi , quand on désigne de façon technique ce 
consentement des parents, il est appelé soit auctori-
tas, soit jussum, auctoritas avec le souvenir du droit 



180 Le mariage cum manu. 180 

ancien formaliste, jussum dans le droit nouveau non 
formaliste, dans l'un et l’autre cas, c’est la même 
notion qui est ainsi caractérisée. 

Caractère non 
formaliste du 
jussum, paral-
lélisme avec 
l’auctoritas; 
validité d’un 
jussum posté-
rieur à l’acte. 

Le jussum du père de famille a ete étudié sur-
tout en fonction de l’action quod jussu. C’est le cas 
d'un acte juridique fait par un incapable, le fils 
de famille ou l'esclave, sur le jussum du père. Or 
le jussum n'est pas un ordre du père de famille à son 
fils d'avoir à accomplir cet acte, le jussum est 
un acte sans forme, par lequel le père de famille au-
torise un tiers à traiter avec son fils ou avec son 
esclave. Grâce à cette autorisation, l'acte fait par 
l’esclave est valable, alors qu'il serait nul sans 
cela. Le père prend à sa charge l’acte fait par le 
fils et ses conséquences, l’action quod jussu sera 
intentée contre lui s D. 15,4,1,1 : Jussum autem acci-
piendum est, sive testato quis sive per epistolam si-
ve verbis, aut per nuncium sive specialiter in uno 
contractu jusserit sive generaliter: et ideo et si 
sic contestatus sit : "quod voles cum Sticho servo 
meo negotium gere periculo meo" videtur ad omnia jus-
s'isse. Le jussum intervient soit qu'il ait été donné 
devant témoins, ou par lettre, ou de vive voix, ou 
par messager, ou spécialement dans un contrat, ou 
de façon générale. Si quelqu'un dit devant témoins : 
Parce que tu veux faire une affaire avec Stichus mon 
esclave , à mes risques et périls, ce sera un jussum 
général. 

On voit le parallélisme avec l’auctoritas, L'auc-
toritas est donnée dans la coemptio par le père, non 
pas à sa fille, mais au contractant qui lui demande 
s’il est auctor. L’auctoritas c’est un rapport qui 
existe dans la mancipatio entre le mancipio dans et 
l'acquéreur, dans la tutelle entre le tuteur et le 
tiers qui traite avec le pupille. C’est au mari , c'est 
à l’acquéreur que le père , le vendeur et le tuteur 
donnent leur auctoritas. 

Peu importe le moment où est donné ce jussum, 
il valide l’acte même s'il est donné après la conclu-
sion de l'acte : D. 15, 4,1,6 : Si ratum habuerit 
quis quod servus ejus gesserit vel filius, quod jussu 
actio in eos datur : Si quelqu'un a bonfirmé ce que 
son esclave ou son.fils a géré, l’action quod jussu 
est donné contre eux. 

Ratification 
d'un mariage 
nul, faute de 
consentement du 
pater, par le 
jussum ulté-
rieur de celui-
ci. 

Nous allons voir maintenant que tel est très 
exactement le caractère du consentement du père dans 
le mariage, La loi civile et la loi naturelle, dit 
Justinien, conseillent de faire précéder le mariage 
de ce consentement, mais il peut être donné après. 
Si le mariage est fait par les époux sans le consente-
ment de leurs parents, il est fait sans droit, non 



181 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 181 

jure factum, mais si le consentement des parents in-
tervient ensuite, et valide le mariage, celui-ci est 
validé pour l’avenir : 

D.48,5,14,6 : Si quis uxorem suam velit accusare 
dicatque eam adulterium commisisse antequam sibi nu-
beret,-jure viri accusationem instituere non poterit, 
quia non, cum ei nupta est, adulterium commisit, quod 
et in concubina dici potest, quais uxorem quis postea 
habuit, vel in filia familias cujus conjunctioni pater 
postea concessit : Si quelqu’un veut accuser son é-
pouse et dire qu'elle a commis l’adultère avant qu’il 
l’ait épousée, il ne pourra pas porter son accusation 
en vertu de son droit de mari, parce que ce n’est pas 
quand elle était mariée avec lui qu'elle a commis l'a-
dultère. On peut dire la meme chose de la concubine 
que l'on a prise ensuite comme épouse, ou de la fille 
de familier à l'union de laquelle le père a consenti 
postérieurement à l'union. 

On peut voir par ce texte qu'une fille de famille 
qui se marie sans le consentement du père n'est pas 
considérée comme mariée: c'est une conjunctio, c’est 
une union, mais ce n'est pas un matrimonium legitimum. 
Aussi les enfants qui naîtraient de cette union ne 
seraient pas légitimes. 

Mais à partir du moment où le père a donné posté-
rieurement son adhésion, la femme devient ure uxor, 
le mariage devient valable. 

de la preuve 
de l'existence 
du jussum. Le 
mandat général 
le chercher 
m mari pour 
la fille vaut-

consente-
ht ? D.23, 
,34 pr. dis-
cussion sur 
l'interpolation 
du texte . 

Ce jussum  , avons-nous dit, est sans forme au-
cune, il peut être donné de toute espèce de façon, 
de vive voix, par messager, par lettre. Cette si gran-
de liberté a amené une discussion très caractéristi-
que : comment  en fait, pourrait-on savoir si il y a 
vraiment jussum ? De quelle façon admettra-t-on que 
la volonté du père est exprimée de façon sûre ? Voi-
ci une première discussion des jurisconsultes, qui 
illustre bien la nature de jussum du consentement du 
père. 

D.23,2,34 pr. Papinien au Livre IV des réponses: 
Generali mandate quaerendi mariti filiae familias, 
non fieri nuptias rationis est : Itaque personam ejus 
patri demonstrari, qui matrimonio consenserit, ut nup-
tiae contrahantur, neoesse est : il est raisonnable 
de penser que les noces de la fille de famille ne 
doivent pas être faites en vertu d'un mandat général 
de chercher un mari, car il est nécessaire que l'on 
ait fait connaître au père la personne de celui qui 
a consenti au mariage, pour que les noces soient con-
tractées. 

Avec ce texte, nous allons faire connaissance 
avec les auteurs qui recherchent les interpolations 
mais ce ne sera pas toujours, comme nous le verrons, 



182 Le mariage cum manu. 182 

dans les  meilleures de leurs recherches. Nous allons 
voir au contraire, du premier coup, jusqu’où on peut 
aller lorsqu’on veut rechercher sans fondement les 
interpolations. 

J’ai traduit : personam ejus patri demonstrari 
qui matrimonio consenserit, en disant : on doit faire 
connaître au père la personne de celui qui a consen-
ti au mariage. Ce n'est pas la traduction habituelle; 
les auteurs disent généralement ; On doit faire con-
naître la personne de celui-ci au père qui a consen-
ti au mariage. Cette traduction respecte la place des 
mots et l’incidente ; quia matrimonio consenserit est 
en effet plus près de patri que de ejus. 

C’est alors qu’un auteur Solazzi, in tema di di-
vorzio, Bulletino dell'Istituto di diritto romano , 
24,p.5, accuse ce texte d’interpolation. Il dit d’a-
bord; Generali mandato n’est pas de Papinien, car le 
mandat de chercher un mari à sa fille est un mandat 
spécial ce n'est pas un mandat général. En outre ; 
patri qui matrimonio consenserit, c’est une addition 
des compilateurs, car c’est une phrase qui n'a pas 
de sens. Elle est inutile dit Solazzi parce que tout 
le monde comprend que la personne du gendre est pré-. 
sentée au père pour qu'il l'accepte ou pour qu’il la 
refuse. Ce matrimonio qui est dans le texte, entre 
deux nuptiae, ne peut pas être de Papinien. Ce passé : 
a consenti, n’est pas non plus du jurisconsulte, car 
le consentement du père suit la présentation du gen-
dre proposé par le mandataire et ce consentement n’a 
pas été donné avant. 

En effet, l'incidente ne s’explique pas dans la 
traduction habituelle acceptée par Solazzi. Si on ap-
plique l'incidente au père, en effet ce qui est dit 
serait un non sens pour Papinien, car si Papinien 
disait que le père a consenti toute la question posés 
par le texte n'existe plus, car il s’agit uniquement 
de savoir si le mandat vaut ou non consentement, ce 
qui implique que ce consentement n’a pas été formelle-
ment donné. 

Mais si c'est un contre-sens pour Papinien, c'est 
aussi un contre-sens pour les compilateurs. Nous trou-
vons là la preuve d'une mauvaise traduction et non 
pas la preuve d'une interpolation. 

Nous disons donc que l'incidente : qui matri-
monio consenserit, se rapporte à ejus, c'est-à-dire 
à la personne du mari, et non pas à patri, c’est-à-di-
re à la personne du père. Pour assurer ma traduction 
j’ai encore posé la question à un philologue qui m'a 
répondu que sans hésitation, malgré la place des mots, 
la phrase incidente déterminative sera rapprochée 



183 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 183 

par un latin de ejus et non pas de patri. Car la phra-
se latine n’a pas, comme la langue française, la su-
perstition de la suite des mots. Or patri est un substan-
tif bien déterminé.Au contraire, ejus est un pronom indétar-
miné et signifia de celui qui. Ce pronom indéterminé res-
terait donc en l'air s’il n’était pas suivi d’un dé-
terminatif. Ce déterminatif c'est la phrase inciden-
te : qui a consenti au mariage. 

La deuxième confirmation de cette interprétation 
est apportée par le subjonctif consenserit exprimant 
un pas sé. S’il était relié à patri, ce serait un indi-
catif et non pas un subjonctif qu'il faudrait ici : 
qui consensit. Au contraire, relié à un pronom indéter-
miné, c'est ce pronom indéterminé, qui d’après les 
règles de la langue latine, appelle le subjonctif. 

Ainsi interprété, le sens s’éclaire et devient rai-
sonnable. D’abord, pour generali mandato, tout le mon-
de comprend que dans l'esprit du jurisconsulte le man-
dat général de chercher un mari pour sa fille s'oppo-
se à un autre mandat, spécial celui-là, qui pourrait 
être le mandat de proposer sa fille à une personne 
déterminée et le jurisconsulte veut dire que ce man-
dat général de chercher un époux ne peut pas valoir 
comme jussum du mariage avec le jeune homme qui au-
rait été choisi par le mandataire, il faut encore que 
la personne du gendre ait été présentée au père, que 
celui-ci la connaisse, et c’est purement et simple-
ment une règle de raison. 

Quand le jurisconsulte parle de la personne de 
celui qui a consenti au mariage, qui matrimonio con-
senserit, il faut prendre cette incidente non pas 
dans un sens général et vague, mais dans le sens pré-
cis et effectif. Il ne s’agit pas d’un mariage futur, 
à mon avis, qu'un fiancé aurait éventuellement con-
senti à réaliser, c'est un mariage effectif, réalisé 
par le consentement des époux, c'est le mariage auquel 
l'époux a consenti. 

La question posée au jurisconsulte , et pour la-
quelle il fournit un responsum est de savoir si ce 
mariage réellement effectué l’a été jure ou non jure, 
si le mandat peut être interprété comme constituant 
un jussum qui valide le mariage. Cette interprétation 
est renforcée par la lecture du paragraphe suivant de 
la même loi, où Papinien répond pour un autre cas 
également posé : Jure contractura matrimonium videbi-
tur : le mariage sera considéré comme contracté légi-
timement . 

sence de tout 
caractère for-
liste pour 
le jussum. 

D’après cette première discussion, le jussum du 
père doit être une adhésion expresse et donnée en 
connaissance de cause, je veux dire, en connaissance 
du fiancé. Mais ce jussum n'a plus aucun caractère 



184 Le mariage cum manu. 184 

Présomption 
d’existence 
du jussum tant 
que le pater 
n'a pas expres-
sément refusé 
son consehte-
ment au maria-
ge de la fille. 

formel. L’auctoritas, en effet, qui est jointe norma-
lement à un acte formel, à une coemptio, exige tout 
au moins la présence du père à l'acte per aes et 
libram. Pour le jussum, peu importe la façon dont il 
est exprimé, pourvu qu'il existe. Nous avons vu qu’il 
peut être donné de vive voix, par lettre, par messa-
ger, de n'importe quelle façon. 

Cette absence de formalisme permet par conséquent 
d’aller plus loin. On verra que le jussum est présu-
mé si le père n’ignore pas le mariage. Cette règle 
peut être tirée a contrario d’une réponse de Paul , D, 
1,5,11 : Paulus respondit, eum, qui vivente pâtre et 
ignorante de conjunctione filiae conoeptus est, licet 
post mortem avi natus sit, justum filium ei, ex quo 
conoeptus est esse non videri s Paul répondit que 
celui qui a été conçu du vivant du père et le père i-
gnorant le mariage de la fille, bien qu’il soit né 
après la mort du grand-père ne peut pas être considé-
ré comme fils légitime de celui de qui il a été con-
çu. 

On voit quelle est l’hypothèse indiqués par Paul: 
Le mariage a eu lieu, le père de l'épouse ne l’a pas 
connu, du vivant de ce père un fils a été conçu, mais 
il est né après la mort du père de l'épouse. On se 
demande si il peut être considéré comme le fils légi-
time de son père. 

Il faut savoir, en effet, que pour la filiation 
légitime, c’est la conception, et non pas seulement 
la naissance, qui doit avoir eu lieu pendant le maria-
ge. Ici l'enfant a été conçu pendant que le mariage 
n’était pas légitime, du vivant du père de la femme 
et celui-ci l'ignorant. Mais il est né quand le maria-
ge était légitime, le père étant mort. Ce ne sera pas 
une raison pour que le fils soit considéré lui-même 
comme légitime. 

La solution donnée implique qu'a contrario, si 
le père n’ignorait pas le mariage au moment de la 
conception , on aurait considéré ce mariage comme 
légitime. 

Les jurisconsultes vont même jusqu'à poser une 
règle encore plus négative : le père est censé avoir 
donné son jussum tant qu'il n'aura pas exprimé de fa-
çon formelle son refus de consentir au mariage. Paul 
exprime la règle et il invoque pour elle l'autorité 
de Julien : D.23,1,7 : In sponsalibus nihil interest, 
utrum testatio interponatur an aliquis sine scriptu-
ra spondeat. In sponsalibus etiam consensus eorum 
exigendus est, quorum in nuptiis desideratur, intelli-
gi tamen semper filiae patrem consentire, nisi 
evidenter dissentiat, Julianus scribit : Dans les 
fiançailles doit être exigé le consentement de ceux 



(2) 185 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 185 

de qui il est nécessaire pour le mariage. Cependant 
le père est considéré comme avoir donné son consen-
tement à la fille, à moins qu’il n’ait refusé de fa-
çon évidente. C’est ce qu'écrit Julien. 

La minimisa-
tion du con-
santement du 
ater. La non 
contradiction 
sut consen-
tement. 

Nous avons ainsi parcouru toutes les gammes que 
le caractère non formel du jussum permet de parcourir. 
Nous avons vu une adhésion expresse, une adhésion 
tacite et enfin une adhésion négative. D’étape en éta-
pe, les jurisconsultes ont minimisé de plus en plus le 
consentement paternel. Avec l’auctoritas ce consente-
ment est le fondement même du droit, c’est lui qui 
rend la situation juridique valable. Mais il prend 
déjà l’aspect d’un acte extérieur au contrat. C’est la 
forme qui permet d’arriver à cette conception. Le ma-
riage est fait par les époux, leur consentement est 
l’élément essentiel du mariage et l’auctoritas est un 
élément extérieur de l'acte. 

Cette conception reste celle du droit classique 
et avec la disparition du formalisme la règle de forme 
devient une règle de fond. Le consentement extérieur 
apparaît comme un consentement en quelque sorte acces-
soire et secondaire. 

Mais jusqu’ici, quelle que soit la façon dont on 
le minimise, la consentement est supposé toujours exis-
ter, quand le père adhère par son silence en ne contre-
disant pas, on suppose tout de même qu’il donne son 
consentement. 

Raisonnements 
formels par 
lesquels les 
jurisconsul-
tes romains 
sont arrivés, 
dans certains 
cas exception-
nels, à se 
passer du con-
sentement du 
père. 

Les jurisconsultes sont allés encore plus loin. 
Sous prétexte d'appliquer la règle qu’il suffit que 
le père ne contredise pas pour consentir, ils vont 
faire un raisonnement formel qui leur permettra de se 
passer du consentement du père. C’est ce qu’ils ont 
fait dans le cas du mariage du fils du captif, du fils 
du fou et, depuis Justinien seulement, dans le cas du 
maria ge du fils de l’absent. 

Dans le cas où le père est captif ou fou, les 
enfants sa trouvent placés dans une situation diffi-
cile et paradoxale, car leur père est devenu incapa-
ble de donner son consentement. Les enfants ne pour-
raient donc pas nominalement se marier. Les juriscon-
sultes tranchent la difficulté à l’aide d’un raisonne-
ment formel, dont, le point de départ se trouve dans le 
caractère du consentement du père et dans l’adhésion 
passive dont nous venons de parler. C’est la règle 
d’après laquelle le père qui. ne contredit pas est sup-
posé consentir au mariage qui leur permettra de rendre 
possible le mariage du fils d’un captif ou d’un fou. 

C’est un raisonnement paradoxal mais il est 
fait pour résoudre une situation également paradoxale, 
la situation du fils du captif, et par conséquent ce 

" Les Cours de Droit ” 
3, PlLACE DE SORBONNE. 3 W 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



186 Le mariage cum manu. 186 

raisonnement est légitimé par le but qu’il veut attein-
dre. 

Nous avons ici un très bel exemple de ce raison 
nement juridique qu’est le raisonnement formel, raison 
nement formel qui se justifie par le but que l’on veut 
atteindre. 

Mariage du 
fils du cap-
tif ou du fou 
et de l’ab-
sent. 
Les textes. 
Leur interpo-
lation -
Le délai de 
3 ans. 

C’est cette règle du non contradicere qui va 
nous donner la clef et nous permettre d*interprêter de 
façon relativement facile et sure les textes qui par-
lent du père captif et du fou. Ces textes sont d’abord 
les trois textes suivants: 

1°) D. 23,2,9, Ulpien, livre 26 sur Sabinusî 
Si nepos uxorem velit ducere, avo furente, omnimodo 
patris auctoritas erit necessaria: sed si pater furit, 
avus sapiat, sufficit avi voluntas. Is cujus pater ab 
hostibus captus est, si non intra triennium reverta-
tur, uxorem ducere potest: Si le petit-fils veut pren-
dre femme lorsque son grand père est fou, de toute 
façon l’auctoritas du père sera nécessaire. Mais si 
le père est fou, le grand père étant sain d’esprit, la 
volonté du grand père suffit. Celui dont le père a été 
capturé par les ennemis peut prendre femme si le père 
n’est pas revenu avant trois ans. 

2°) D. 23,2,10, Paul, livre 35 rue l’édit: Si 
ita pater absit, ut ignoretur ubi sit et an sit, quid 
faciendum est, merito dubitatur; et si triennium ef-
fluxerit, postquam apertissime fuerit pater ignotus, 
ubi degit et an superstes sit, non prohibentur liberi 
ejus utriusque sexus matrimonium vel nuptias légiti-
mas contrahere: Si le père est absent de telle sorte 
qu’on ignorera où il est et s’il existe, on a douté à 
bon droit de ce qu’il faillait faire et si le délai de 
trois ans est écoulé après que l'on ignora de façon 
certaine où le père se trouve, et même s’il est survi-
vant, les enfants de l’un et de l’autre sexe ne se-
ront pas empêchés de contracter un mariage, c’est-à-
dire des noces légitimes» 

3°) D. 23,2,11: Si filius ejus, qui apud hostes 
est vel absit ante triennium captivitatis vel absen-
tiae patris uxorem duxit vel si filia nupserit puto, 
recte matrimonium vel nuptias contrahi, dummodo eam fi 
lius ducat uxorem, vel filia tali nubat, cujus condi-
tionem certum sit patrem non repudiaturum: Si le fils 
de celui qui est chez l’ennemi ou qui est absent a pri-
femme  avant le délai de trois ans de captivité ou d’ab-
sence du père, ou bien si la fille s’est mariée, je 
pense que le mariage ou les noces sont contractées lé-
gitimement, si du moins le fils a pris pour épouse, 
ou la fille s’est mariée à un personnage tel qu’il est 
certain que le père n’aurait pas refusé le mariage. 

Ces trois textes ont été soupçonnés par de nom-



187 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 187 

breux auteurs d’interpolations. Parmi celles-ci il en 
est qui sont certaines; il en est d’autres, au contrai-
re, qui nous paraissent douteuses. 

Les interpolations certaines, acceptées par tous 
les auteurs, sont d’abord les suivantes: l’hypothèse de 
l’absence ajoutée dans ces textes à la captivité et le 
délai de trois ans. 

En ce qui concerne le délai de trois ans, l’in-
terpolation a été reconnue non douteuse depuis long-
temps ; le premier auteur, en effet, qui en a parlé, 
c’est Cujas, dans son Commentaire sur le livre 35 de 
Paul sur l’Edit, qui se trouve dans ses oeuvres complè-
tes, Tome II, p. 572. Il a été suivi par le président 
Favre, dans sa Jurisprudentia Papiniani, 9,4,5 p. 430 
et tous les autres auteurs se sont ralliés à l’opi-
nion de ces pères des recherches d’interpolations. 

C’est que, en effet, l’imposition d’un délai 
de trois ans, pendant lequel, les enfants devraient at-
tendre soit le retour de captivité, soit la mort du 
père, est une mesure positive, qui ne peut être prise 
que par un législateur. L’interprétation des juris-
consultes, quelle que soit sa liberté, aurait été im-
puissante à établir un pareil délai. 

En outre, pour l’absent, l’interpolation ici 
paraît certaine, parce que la situation du père absent 
est très différente de celle du père captif. L’absen-
ce ne fait pas perdre à l’absent sa capacité juridique, 
tandis qu’au contraire le captif est dans une situa-
tion semblable à celle d’un esclave. Par conséquent le 
raisonnement que nous allons voir, et sur lequel les 
jurisconsultes ont fondé leur solution pour le captif, 
ne peut pas s’appliquer au cas de l’absent. 

En ce qui concerne les interpolations moins cer-
taines, nous allons les étudier, en examinant chacun 
des cas, l’un après l’autre. 

Le mariage de 
la fille du 
aptif. Sa 
nsibilité 
l'après Ju-
en. 

Voyons d'abord le cas du captif. Le plus ancien 
des jurisconsultes qui paraît avoir examiné la ques-
tion, du moins dans l’état actuel des textes que nous 
possédons, est Julien, au D. 23, 2,11. Ce texte que nous 
venons de citer comporte des interpolations sures. 
C’est d’abord l' intercalation de vel absit, de l’ab-
sence et du délai de trois ans . Il en est une autre, 
qui paraît aussi certaine, c’est celle qui ajoute au 
cas du fils du captif le cas de la fille: vel si filia 
nupserit, et un peu plus bas: vel filia tali nubat. 

Il semble en effet bien certain que Julien dis-
cutait la question à propos du fils et que c’est Jus-
tinien, pour généraliser la règle du texte, qui y a 
ajouté par interpolation la mention de la fille. Ce 
n’est pas à dire, d’ailleurs, que les jurisconsultes 
classiques étaient d’un avis différent pour le mariage 



188 Le mariage cum manu. 188 

de la fille et pour le mariage du fils, bien au con-
traires la possibilité pour la fille du captif de se 
marier était beaucoup plus certaine que pour le fils. 
La question a été discutée par les jurisconsultes pour 
le cas le plus douteux et le plus difficile. 

Reste la règle posée par Julien: Je pense que le 
mariage est contracté légitimement. Il semble que ce 
terme de "puto”, indique non pas une discussion entre 
les Jurisconsultes, mais une solution relativement 
nouvelle que le jurisconsulte indique comme étant de 
lui. 

La restriction finale du texte est très naturel-
le, si l’on considère, comme nous le verrons, que par 
le raisonnement formel les jurisconsultes interprètent 
la volonté du père. Cette restriction finale veut dire 
simplement que pour considérer que le père donne par 
son silence son adhésion au mariage du fils, il faut, 
encore que ce mariage soit tel qu’il est évident que 
le père n’aurait pas refusé son consentement. 

Cette partie du texte a été cependant soupçon-
né d’interpolation. Le premier qui a soulevé la ques-
tion c’est le Président Favre; dans sa Jurisprudence 
de Papinien, p. 450, le président Favr® dit que l’on 
ne voit pas les motifs de la réstriction de la fin du 
texte, car, dit-il, ou bien le mariage n’est possible, 
qu’avec le consentement du père, ou bien il est possi-
ble sans ce consentement. S’il n’est possible qu’avec 
le consentement du père, tout mariage, quel qu’il soit 
n’est pas valable. Au contraire, s’il est possible sais 
ce consentement, on ne voit pas la raison de la restric-
tion finale. C’est Tribonién, dit-il, qui est responsa-
ble de tout ce texte, c’est lui qui, à la règle donnés 
par le jurisconsulte, règle formelle, ajoute la clause: 
ante triennium, avant trois ans, pour rendre possible 
la restriction dummo modo, car après les trois ans, cet-
te restriction n’aurait pas été possible. 

Et alors, il a beau jeu pour critiquer ensuite 
la décision prise par Tribonién. Il montre, en effet, 
comment en ajoutant cette restriction, Tribonien en est 
arrivé à détruire l’effet de son délai de trois ans. 
Si, en effet, avant les trois ans, le mariage est possi-
ble, à condition que ce soit un mariage qui aurait été 
accepté par le père, Tribonien a rendu possible immé-
diatement tout mariage, sauf celui qui aurait été fait 
avec une personne indice d’être l’épouse du fils. Et 
par conséquent quelqu’un qui a le désir de se marier, 
n'attendra le délai de trois ans imposé par Tribonién 
que s’il veut épouser une personne infâme. Si, au con-
traire, il veut épouser une personne que son père au-
rait acceptée, il ne lui est plus nécessaire d’attendre 
les trois ans. 



189 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 189 

C’est en effet exact, mis ceci me paraît être 
la preuve que la restriction dummodo est bien du ju-
risconsulte, est bien de Julien, car nous trouvons ici 
l’exemple d’une interpolation mécanique, par laquelle 
Tribonien a voulu introduire dans ce texte, comme dans 
les deux premiers, son délai de trois ans, sans s’aper-
cevoir qu’il ruinait sa règle et qu’il rendait possible 
le mariage exactement comme le voulait Julien. 

C’est bien, en effet, pour annoncer un tempéra-
ment que Tribonien a mis ante avant triennium, et non 
pas post, comme dans les deux autres textes. Mais s’il 
a été obligé ainsi de mettre ante et non pas post, 
c’est parce que le tempérament final se trouvait déjà 
dans le texte. 

L’autorité du Président Favre a quand même en-
traîné les auteurs modernes et à peu près tous ceux 
qui recherchent les interpolations ont admis, à sa 
suite, que dumodo était interpolé (Voir Index Inter-
polationum, Tome II ). 

Raisonnement 
formel de 
Tryphoninus 
pour justifier 
cette solu-
tion - Le père 
incapable à 
raison de sa 
oaptivité ne 
peut contre-
dire, donc le 
mariage est 
valable. 

Ainsi noua trouvons dans ce texte de Julien la 
preuve que Julien a été un dés premiers jurisconsultes 
à avoir admis la possibilité du mariage de la fille du 
captif. Après lui, nous trouvons Tryphoninus qui nous 
donna le raisonnement formel sur lequel les juriscon-
sultes se sont appuyés pour légitimer cette solution 
affirmative: D. 49,15,12,3: Medio tempore filius, quem 
habuit in potestate captivus, uxorem ducere potest, 
quamvis consentira nuptiis pater ejus non posset: nam 
utique nec dissentire; susceptus ergo nepos in reversi 
captivi potestate ut avi erit suusque heres ei quodam-
modo invito, cum nuptiis non consenserit; non mirum, 
quia illius temporis conditio necessitasque faciebat 
et publica nuptiarum utilitas exigebat: Pendant l'in-
tervalle (de la captivité) le fils que le captif a eu 
sous sa puissance peut prendre femme, bien que le père 
n’ait pas pu consentir à son mariage, car, de toute 
façon, il n’a pas pu non plus y contredire. Donc le 
petit-fils sera pris sous la puissance du captif reve-
nu, car il appartient à son grand père et il sera son 
héritier sien en quelque sorte malgré celui-ci, puisque 
le grand père n’a pas consenti aux noces. Cela ne doit 
pas nous étonner, parce que c’est la condition juridique 
de cette période de temps, c’est la nécessité qui le 
faisait et c’est l’utilité publique des noces qui l’exi-
geait. 

Nous voyons ici le raisonnement sur lequel est 
fondée la solution, c’est un raisonnement formel, mais 
impeccablement déduit. En effet le captif et ses en-
fants, medi o tempore, c’est-à-dire dans l’intervalle 
de la captivité, se trouvent dans une situation para-
doxale: le Romain fait prisonnier par l’ennemi, d’a-



190 Le mariage cum manu. 190 

près le droit de la guerre, tombe dans l’esclavage de 
l’ennemi et par  conséquent, pendant cette période, 
son incapacité est totale. Mais s’il revient à Rome, 
en vertu de la théorie du postliminium, il sera consi-
déré comme n’ayant Jamais été esclave. Si, au contraire 
il meurt en captivité, il sera considéré comme étant 
mort depuis la guerre où il a été fait captif. 

Dans l’intervalle de temps, la situation du fils 
se trouve impossible à déterminer d’une façon défini-
tive. On ne peut savoir si ce fils doit être considéré 
soit comme fils de famille, car il sera censé l’avoir 
toujours été si son père revient, soit comme

 (
père de 

famille, car il sera considéré comme l’ayant toujours 
été depuis le jour de la captivité si son père meurt 
en captivité. 

Et, de la même façon, le père, en fait, dans cet 
intervalle de temps, est incapable de donner son consen-
tement, mais s’il revient il sera considéré comme 
étant toujours resté père de famille, par conséquent 
pour que le fils se marie, il aurait fallu qu’il donne 
son consentement. 

Cette incapacité du captif est totale et c’est 
une incapacité de droit. Pour se tirer de cette situa-
tion, les jurisconsultes ont pris an considération la 
manière toute négative d’après laquelle on pouvait con-
sidérer que le jussum du père était donné dans ce ma-
riage: ce jussum est valable si le père ne contredit 
pas formellement au mariage. Par conséquent, disent-ils, 
du moment que le père ne contredit, le mariage est vala-
ble. 

De la situation 
des enfants 
nés de ce ma-
riage en cas 
de retour 
du pèrè. 

La conséquence la plus grave de ce raisonnement 
est aperçue par le jurisconsulte immédiatement après 
qu’il s’en est servi. La conséquence la plus grave 
est que ce père, revenant de captivité et reprenant tous 
ses droits dans sa famille, est exposé à y trouver des 
héritiers siens, des enfants nés dans le mariage de son 
fils, des héritiers siens qu’il n’a pas acceptés, puis-
que, en fait, il n’a pas consenti au mariage. 

Déjà julien avait aperçu cette conséquence et 
l’avait d’ailleurs acceptée: D. 49,15,23, au Livre 69 
des Digestes: Si quis, pràegnate uxore relicta in hos-
tium potestatem pervenerit, mox natus filius ejus uxore 
ducta filium vel filiam procreaverit, ac tunc postlimi-
nio avus reversus fuerit: omnia jura nepotis nomine, 
perinde capiet, ac si filius natus in civitate fuisset: 
Si quelqu’un, laissant son épouse enceinte, est tombé . 
sous le pouvoir de l’ennemi et que le fils né ensuite 
et ayant pris épouse a procréé un fils ou une fille, et 
qu’ensuite l’aïeul soit revenu, grâce au post liminium 
il reprendra tous ses droits sur son petit-fils, comme 
s’il avait été dans la cité à la naissance de cet en-



191 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 191 

fant. 
On voit de la manière la plus claire, dans ce 

texte, que Julien avait aperçu cette conséquence de la 
solution affirmative pour le mariage du fils du captif, 
qu'il l’avait aperçue et qu’il l’avait acceptée. 

Appréciation 
de la valeur 
du raisonne-
sent formel. 
Fondement de 
la solution 
aur l’utilité 
publique. 

La fin du texte donne les raisons de fond pour 
lesquelles le raisonnement formel a été accepté. En 
effet, il n'est pas difficile de montrer la faiblesse 
de ce raisonnement et son caractère paradoxal. Il est 
bien évident que si le prisonnier est incapable à la 
fois de consentir et de contredire, ce n’est que d’une 
façon absolument verbale que l’on peut admettre que 
cette impossibilité de contredire vaut acceptation. 
Par conséquent ce raisonnement est accepable unique-
ment si on le veut. Il ne sera décisif que pour les 
personnes dont le siège est déjà fait et la fin de la 
loi montre alors les véritables raisons pour lesquel-
les les jurisconsultes l’ont accepté, malgré sa fai-
blesse. C’est la publica utilitas qui les guide, c’est 
la nécessité des choses, et enfin c’est -la situation 
juridique de chacun dans cette période qui leur impose 
la solution. 

Déjà Paul, dans ses Sentences, avait indiqué 
ainsi, pour légitimer des solutions contraires au droit 
formel, l’utilité publique qu’il, y a à favoriser les 
noces. Paul, Sentences, 2,19,2: Eorum qui in potestate 
patris sunt sine voluntate ejus matrimonia jure non 
contrahuntur, sed contracta non solvuntur; contempla-
tio enim publicae utilitatis privatorum commodis prae-
fertur: Les mariages de ceux qui sont sous la puissan-
ce d’un père, ne sont pas contractés légitimement sans 
la volonté de celui-ci. Mais lorsqu’ils sont contrac-
tés, ils ne sont pas dissous. En effet le souci de 
l'utilité publique doit être préféré aux commodités 
des particuliers. 

Nous voyons donc que pour le fond rien ne s’op-
pose à ce que, la totalité de ce texte soit du juris-
consulte classique et qu’il se suit d’une manière tout 
à fait logique et impeccable. Cependant de nombreux 
auteurs ont considéré qu’il était interpolé, car il 
présente en effet, dans la forme, une série de difficul-
tés grammaticales, mais qui ne touchent pas au fond. 

Le fils peut-
il valable-
ment contrac-
ter mariage 
du moment que 
son père est 
dans l’impos-
sibilité d’y 
contredire? 

Au fond l’origine de ces soupçons d’interpola-
tions se trouvent dans une remarque de Beckmann, 
das Jus post liminii, p. 17. Beckmann, dans cet ouvra-
ge, dit que la solution du jurisconsulte est basée 
par deux motifs: le premier est un motif formel, dit-il, 
Beckmann n'a pas de peins à montrer sa fragilité. Le 
deuxième motif est au contraire un motif réel. Or, dit-
il, l’un exclut l'autre; de ces deux motifs donnés suc-
cessivement, il y en a au moins un qui est de trop. 



192 Le mariage cum manu. 192 

Le mariage 
du fils du 
captif. 

Ils apparaissent donc camme des justifications mala-
droites qui ont été données a posteriori d’une mesure 
déjà prise depuis longtemps. 

Cette raison est extrêmement faible, mais elle 
a suffi, on n'en a pas ajouté d’autre, pour qu’un 
grand nombre d’auteurs modernes aient considéré que 
ce texte devait être jugé comme interpolé. 

En réalité, si les auteurs modernes sont tentés 
de voir dans l’ensemble de ce texte des interpolations, 
c’est qu'ils ne sentent pas la force relative que ce 
raisonnement formel tire de la nature même du consen-
tement du père. Quant à nous, qui avons essayé de 
montrer quelle était la nature de ce consentement, nous 
voyons combien, le raisonnement, formel correspond à 
cette nature et par conséquent, nous sentons très bien 
que ce raisonnement peut parfaitement être l’oeuvre des 
jurisconsultes classiques. 

Ce qui montre ici d'une façon supplémentaire 
que ce raisonnement n’est pas l’oeuvre de justinien, 
c’est que dans Ce texte, il lui a été impossible d’in-
troduire le délai de trois ans qu’il avait pourtant 
introduit dans les trois textes précédents. En effet, 
la possibilité du mariage du fils du captif, basé sur 
le raisonnement formel, ne permet pas d’introduire ici 
la restriction d’un délai de trois ans. qui lui serait 
imposé. Tribonien ne l’a donc pas répété ici, mis 
c'est une preuve que ce raisonnement, ce n’est pas lui 
qui l'a inventé, car il était contraire à la règle 
qu’il a réellement inventée. Il a trouvé ce texte et 
il l’a laissé. 

Un troisième jurisconsulte nous paraît, lui aus-
si, avoir admis la possibilité du mariage du fils du 
captif, c’est Ulpien, dans le premier texte que nous 
avons cité: D. 23,2,9,1: Is, cujus pater ab hostibus 
captus est, si non intra trienniuta revertatur, uxorem 
ducere potest: Celui dont le père a été pris par l’en-
nemi peut prendre femme. 

Dans un deuxième texte: D. 23,3,5,4: Sed et si 
proponas praétorem vel praesidem decrevisse, quantum 
ex bonis patris vel ab hostibus capti, aut a latronibus 
oppressi filiae in dotem detur, haec quoque profecti-
tia videtur: Mais si tu me dis que le préteur ou le 
gouverneur a décrété la somme qui doit être donnée en 
dot à la fille sur les biens du père, ou bien pris par 
l’ennemi, ou bien retenu par les brigands, cette dot, 
elle aussi doit être considérée comme profectice. 

Cette solution implique la reconnaissance du 
mariage du fils du captif ou de la fille du captif. 

Nous trouvons enfin un quatrième jurisconsulte, 
c’est Paul, D. 23,4,8 qui a admis la même solution: 



(2) 193 DROIT ROMAIN APPROFONDI. (Doctorat). 193 

Paul, livre 7 sur Sabinus : Quotiens pâtre furente 
vel ab hostibus capto filius familias ducit uxorem 
filiaque familias nubit necessario etiam pactio cum 
ipsis dumtaxat dotis nomine fieri poterit ; Toutes les 
fois que le père étant fou ou pris par l'ennemi , un 
fils de famille prend une épouse, ou la fille de fa-
mille se marie, nécessairement un pacte pourra être 
fait par eux à titre de dot. 

Nous ne savons pas s'il y avait des jurisconsultes 
qui refusèrent d’accepter ce raisonnement formel et 
décidèrent que le fils du captif ne pouvait pas se ma-
rier. 

Après ce cas vient celui du fils du fou. Le fou 
est dans une situation analogue à celle du captif, je 
veux dire qu’il est incapable de consentir; il est 
donc incapable aussi de contredire au mariage de ses 
enfants. D. 50,17,40, Ulpien : Furiosi vel ejus, cui 
bonis interdictum sit, nulla voluntas est : Il est 
manifeste qu'il ne peut y avoir aucun consentement 
du fou. 

Le mariage du 
ils du fou 
le droit clas-
ique a-t-il 
distingué 
entre le mente 
aptus et le 
duriosus ; 
institution 
Marc Au-

rèle. 

Le fou est donc incapable de vouloir. On pourra, 
donc, de la même façon que pour le captif, lui appli-
quer ce raisonnement formel d'après lequel il suffit 
qu'il ne puisse pas contredire pour que le mariage 
soit valable. 

Mais que ce raisonnement puisse être appliqué 
théoriquement au cas du fou, cela ne suffit pas pour 
dire que les jurisconsultes l'ont appliqué. Nous avons 
montré en effet combien ce raisonnement est paradoxal 
et par. conséquent qu’il est nécessaire d'avoir la preu-
ve positive qu'il était accepté pour pouvoir prétendre 
qu'en fait il a servi. 

Nous avons par le témoignage de Justinien lui-mê-
me la preuve que pendant la période classique il a 
été tout au moins invoqué par les jurisconsultes.Cette 
preuve nous la trouvons dans une constitution du Code 
5,4,25 de Justinien : Si furiosi parentis liberi, in 
cujus potestate constituti sunt, nuptiaspossunt con-
trahere, apud veteres agitabatür. Et quidem filiam 
furiosi marito posse copulari, omne.s poehe juris an-
tiqui conditores admiserunt : sufficere enim putaverunt, 
si pater non contradicat. In filio autem familias du-
bitabatur; et Ulpianus quidem retulit Constitutionem 
Imperatoris Marci, quae non.de furioso loquitur, sed 
generaliter de filiis mente capti, sive masculi, sive 
feminae sint, qui nuptias contrahunt, ut hoc facere pos-
sint etiam non adito principe, et aliam dubitationem 
ex hoc emergere, si hoc,quod in demente constitutie 
induxit, etiam in furiosis obtinendum sit : Voici la 
traduction que je propose : Si les parents d'un père 

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 w 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



194 Le mariage cum manu. 194 

fou, sous la puissance de qui ils sont constitués, 
peuvent contracter mariage, c’est une question qui a 
été agitée chez les anciens jurisconsultes et pres-
que tous les anciens fondateurs du droit ont admis 
que la fille du fou peut se marier. Ils ont pensé ,en 
effet, qu'il suffisait que le père ne contredise pas. 
Au contraire, on en a douté en ce qui concerne le fils 
de famille et Ulpien, à la vérité, à invoqué une cons-
titution de l’empereur Marc qui ne parle pas du fou, 
mais d'une façon générale des fils d’un dément qui, 
soit hommes soit femmes, contractent des noces, pour 
prétendre qu’ils pouvaient faire cela, même sans de-
mander l’autorisation du prince. Et un nouveau doute 
s'est élevé sur la question de savoir si ce que la 
constitution dit pour le dément peut être ensuite ap-
pliqué au furieux. 

De ce texte, nous pouvons tirer d'abord la 
preuve que la question a été discutée par les juris-
consultes, mais que si pour la plupart ils ont admis 
qu’on pouvait appliquer le raisonnement au mariage de 
la fille du fou, ils en ont douté pour le mariage du 
fils. Il n’y a pas de raison de mettre en doute le 
témoignage formel de l’empereur, et l'on doit admet-
tre que ce raisonnement formel a bien été employé par 
les jurisconsultes classiques. 

La fin du texte et la citation d'Ulpien font 
plus grande difficulté. La traduction que j’en ai don-
née n’est pas celle qui est admise en général dans la 
littérature juridique. Les auteurs comprennent, en 
effet, le texte d'une façon toute différente. Pour eux 
l’empereur semble dire qu'Ulpien repoussait le raison-
nement et qu'il était parmi ceux qui doutaient de 
son application au fils. 

Voici comment on le comprend d’habitude : on 
dit qu’Ulpien invoque en faveur du doute la constitu-
tion qui parle non pas du furieux, mais en général du 
dément, constitution qui permet au fils du dément de 
se marier même sans l'autorisation du prince. Et alors 
les auteurs , en général, s'appuient sur ce texte, 
pour prétendre que c'est le droit classique qui fait 
une différence entre dément et furieux. 

Le furiosus, en effet, d'après les textes de, 
Justinien c'est le fou qui aurait des intervalles lu-
cides, tandis qu’au contraire le mente captus c'est 
le fou, peut-être moins grave que le furiosus, mais 
dont la situation de santé est irrémédiablement per-
due, qui est irrémédiablement fou et qui n’a pas d'in-
tervalle lucide. 

Pour les jurisconsultes anciens, ce serait là I 
motif de la différence qui aurait été faite dans la 



195 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 195 

constitution de Marc Aurèle pour le furieux, on n’au-
rait pas permis le mariage du fils et en aurait impo-
sé à celui-ci l’attente d’un intervalle lucide. Au 
contraire pour le dément, comme la situation estirrémé-
diablement perdue, on aurait permis à son fils de se 
marier sans attendre la mort de son père. 

Cette explication se heurte à l’opinion géné-
ralement répandue dans les derniers ouvrages des roma-
nistes modernes. Ils pensent en effet -(voir notamment 
Solazzi, furor vel dementia, Naples 1924) que cette dis-
tinction entre le furiosus et le mente captus n'est 
pas des jurisconsultes* classiques . Pour eux la condi-
tion des deux est la même. C’est Justinien qui l’a 
introduite dans le droit et Solazzi fait remarquer 
que dans notre texte le doute que Justinien indique 
est un doute de Justinien lui-même et non pas d'Ulpien 
et aliam dubitationem ex hoc emergere ne veut pas 
dire du tout que l'alia dubitatio soit d’Ulpien, elle 
est de Justinien, et il résout les deux difficultés 
après les avoir exposées. 

Cette remarque est très juste, mais je vais 
plus loin encore dans l'interprétation de ce texte. 
Bien loin de voir dans Ulpien comme l'ont fait les au-
teurs anciens, par une mauvaise lecture du texte, un 
de ces jurisconsultes qui doutaient que l’on puisse 
permettre au fils du fou de se marier, je vois au con-
traire dans Ulpien l'un des auteurs qui ont admis cet-
te solution. Ulpien introduit en effet dans la discus-
sion un argument d’autorité, en invoquant la consti-
tution de l’empereur Marc Aurèle. Ce n’est pas lui 
qui s’inquiète de savoir si la constitution parle 
du furiosus ou du dément, la phrase : quem non de fu-
rioso, etc.. est une phrase de Justinien. Si nous ne 
nous laissons pas impressionner par la longueur de 
cette incidente, nous voyons que l'empereur disait 
qu’Ulpien a invoqué la constitution de l’empereur Marc 
Aurèle pour prétendre que les fils pouvaient se ma-
rier même sans en demander l'autorisation au prince. 

Pourquoi Ulpien invoquait-il cette constitu-
tion ? Il ne nous est pas permis de le savoir de façon 
sûre, car nous ne la connaissons pas. Ce que nous 
pouvons voir certainement, c'est qu'il l'invoque pour 
dire qu’il pouvait se marier même sans autorisation 
du prince. On peut donc conjecturer que cette consti-
tution n’était pas une constitution générale, qu’elle 
pouvait être la réponse du prince à un fils d'un cer-
tain dément qui lui demandait l'autorisation de se 
marier. Ulpien cite cette permission donnée pour l’é-
tendre et pour prétendre que le fils du fou, d'une 
façon générale, peut se marier, même sans avoir à de-



196 Le mariage cum manu. 196 

mander cette autorisation. 
Si nous interprétons ainsi la constitution et 

si nous y voyons la preuve qu'Ulpien était parmi coux 
qui ne doutaient pas de la possibilité du mariage,nous 
comprenons mieux le texte du D. 23,2,9 que nous avons 
déjà cité. Ce texte dit en effet, dans sa première par-
tie : Si le petit-fils veut prendre femme, son grand 
père étant fou, de toute façon l’auctoritas du père est 
nécessaire. 

A la réflexion, cette réponse d’Ulpien ne nous 
satisfait pas complètement si elle est isolée, comme 
elle l'est dans ce fragment. En effet, ce que nous de-
mandons, ce ne serait pas de savoir si l’auctoritas 
du père est nécessaire, ce serait de savoir si elle 
est suffisante. Le texte suppose donc qu’auparavant, 
dans la partis du fragment qui ne nous a pas été con-
servée par Justinien, la question de la validité de ce 
mariage était agitée, et si nous supposons , comme 
nous le prouve le témoignage de Justinien qu’Ulpien 
donnait la solution affirmative et permettait le ma-
riage du fils ou du petit-fils du fou, même du vivant 
de son grand père, d'après le règle qu'il suffit que 
le grand père ne contredise pas, nous comprenons mieux 
qu’il ajoute ici, ce qui est très raisonnable que bien 
entendu il faudra demander au père son auctoritas, 
C’est la règle que nous connaissons, d’après laquelle 
le mariage dû fils doit, pour être valable comporter 
l’auctoritas de tous ses ascendants, père et grand 
père. 

A côté d’Ulpien, nous trouvons encore Paul qui 
paraît avoir été de l’avis que ce mariage était vala-
ble. C’est ce qui résulte du texte du D. 23,4,8 Paul, 
Livre 7 sur Sâbinus , déjà cité : Toutes les fois 
qu’un père étant fou pris par l’ennemi , un fils de 
famille prend une épouse , ou une fille se marie, né-
cessairement la convention qui est faite entre eux 
peut être faite à titre, de dot. 

Assimilation 
par Justinien 
du cas de 
l'absent à ce-
lui du captif. 

Reste enfin le cas de l’absent, qui a été assi-
milé dans les textes que nous avons sous les yeux au 
cas du captif et du fou; cette assimilation est faite 
dans deux des premiers textes que nous avons cités: 
D.23,2,10, et 23,2,11. Le texte principal qui s’appli-
que à l'absent, c’est D. 23,2,10. 

Nous avons dit que les auteurs modernes sont 
unanimement d’avis que c’est par voie d'interpolation 
que Justinien a introduit ici le cas de l’absent et 
l’a assimilé au cas du captif. En effet, dans le tex-
te qui lui est entièrement destiné, on voit assez 
clairement que c’est par une interpolation que la so-
lution positive a dû être substituée à la solution 
négative. 



197 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 197 

En effet, Justinien introduit cette solution 
positive en disant : On doute à bon droit sur ce qu’il 
faut faire. Et il ajoute : Les enfants ne sont pas 
empêchés. Cette façon négative de parler montre qu’il 
avait en face de lui un texte qui, au lieu de permet-
tre le mariage, le défendait, et en effet, comme nous 
l’avons dit, la situation de l’absent n’est pas de 
même nature que la situation du captif et du fou. L’ab-
sent quoique absent a conservé sa capacité juridique, 
et par conséquent il n’est pas incapable, soit de con-
sentir, soit de coritredire. Ses enfants devront at-
tendre son retour ou sa mort pour se marier. 

Dans l’hypothèse que nous venons d’examiner 
les jurisconsultes, sous prétexte d’appliquer les rè-
gles du consentement du père, cherchent , en réalité 
à l’éluder, sous l’empire des nécessités présentes. 
Ils arrivent à ce résultat en exploitant jusqu’au 
paradoxe la forme accessoire et secondaire sous la-
quelle se présente ce consentement. Mais ils en recon-
naissent toujours la nécessité et le raisonnement for-
mel qu’ils ont employé, c’est en quelque sorte uneré-
vérence tirée à l’autorité paternelle, dans les cas 
où il est impossible de la respecter. 

C’est faire un pas considérable en avant , 
c’est un changement de front véritable que de décider 
que l’on se passera de ce consentement et que l’on 
pourra même agir contre lui, malgré la volonté décla-
réedu père. Et, ce faisant, on attaque non plus la for-
me, mais le fond même du droit. 

Réforme lé-
gislative 
permettant de 
se passer 
du consente -
ment du père. 
L' obligation 
pour le père 
de doter sa 
fille. Inter-
polation rat-
tachant cette 
solution à 
la loi Julia 
ou à une c. 
de Sévère et 
Caracalla. 

Ce pas décisif a été fait de bonne heure, dès 
le début de l’époque classique. Il n'est pas l'oeuvre 
des jurisconsultes et de l'interprétation, cela aurait 
été d’ailleurs impossible, mais il est l’oeuvre de 
la législation, notamment de-la loi Julia, D. 23,2,19 
(fragment des Institutes de Marcien): Capite trigesimo 
quinto Legis Juliae qui liberos quos habent in potes-
tate injuria prohibuerint ducere uxores vel nubere, 
vel qui dotem dare non volunt ex constitutione divorum 
Severi et Antonini, per proconsules praesidesque pro-
vinciarum coguntur in matrimonium collocare et dotare. 
Prohibera autem videtur et qui conditionem non quae- . 
rit. 

Je traduis le texte mot à mot : Au Chapitre 35 
de la loi Julia, ceux qui s'opposent à ce que les 
enfants qu'ils ont sous leur puissance prennent fem-
me ou épousent un mari, ou bien encore ceux qui ne 
veulent pas donner de dot, d’après la constitution 
des divins empereurs Sévère et Antonin Caracalla, 
sont forcés par les proconsuls ou par les gouverneurs 
de province, de colloquer en mariage et de doter. 



198 Le mariage cum manu. 198 

Paraît s’opposer au mariage celui qui ne cherche pas 
l'établissement pour sa fille. 

Ce fragment est surtout célèbre parce qu'il 
paraît nous fournir le témoignage le plus ancien de 
l'obligation de doter qui incomberait au père, et en 
même temps dans son état actuel, il parle du ma-
riage de la fille et du mariage du fils de 
famille. 

C’est un fragment qui est interpolé. Il présen-
te en effet, dans son état actuel, des tracas éviden-
tes d'interpolations. La démonstration en a été faite 
par Moriaud : Du consentement du père de famille en 
droit classique. Mélanges Girards II, p. 291 ,1912. 
L’étude a été reprise par Castelli : Intorno a l'ori-
gine de Il’obligo di dotare in Diritto romano, Bulle-
tino dell Istituto di Diritto romano, 26, 1913, p. 179 
et ss. reproduit dans les Scripti juridici, p. 129 
et ss. Ces interpolations ont, dans l’ensemble été 
acceptées par l'unanimité des auteurs. 

D'abord en ce qui concerne l'obligation léga-
le de doter l'interpolation a été établie par Castelli, 
Il estime, en effet, que cette obligation , en réalité 
ne date avec son caractère légal, que de Justinien 
c’est par voie d’interpolation que Justinien l’a in-
troduite et dans notre texte la rattache à la loi Ju-
lia, ou bien à une constitution de Sévère et de Cara-
calla. Le texte actuel , d'ailleurs incorrect à ce 
point de vue, ne permet pas.de décider entre ces deux 
faits, en effet, il dit : Capite trigesimo quinto le-
gis Juliaé, puis un peu plus loin, ex Constitutione 
Divorum Severi et Antonini, sans que l'on puisse sa-
voir si la règle tout entière provient soit du Cha-
pitre 35 de la loi Julia , soit de la constitution 
des empereurs. 

Un deuxième indice d’interpolation apparaît dans 
cette série : qui prohibuerint, suivi de vel qui do-
tem dare non volunt. Cette suite où, à un subjonctif 
correspond un présent de l'indicatif, est une forme 
classique d’interpolation dont on a de nombreux exem-
ples. C'est une incorrection qui doit être attribuée 
aux Byz antins. Un jurisconsulte classique aurait écrits 
vel qui dotem dare noluerint. 

Cette obligation de doter, les compilateurs 
l'ont introduite une deuxième fois dans le fragment 
de Cels.e, D, 37,6,6; Quod pater meus propter me filiae 
meae nomine dédit perinde ait atque ipse dederim :quip-
pe officium avi circa neptem ex officio patris erga 
filiam pendet et quia pater filiae ideo avus propter 
filium nepti dotem daré debit ce que mon père a don-
né pour moi à ma fille, c’est comme si je l'avais moi-



199 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 199 

même donné, car le devoir moral (l’officium) du grand 
père envers la petite-fille résulte du devoir moral 
du père envers la fille , parce que le père de la 
fille, par conséquent le grand père à la place du 
fils doit donner une dot à la petite fille. 

On sait que la dot profectice fournie par le 
père doit être rendue au père si la fille meurt avant 
lui, c’est la règle du droit classique. Si au bontrai-
re, le père était déjà mort à la mort de la femme, 
la dot était gardée par le mari. Ici le jurisconsul-
te se demande si la dot donnée par le grand père doit 
être aussi rendue au père survivant, comme si elle a-
vait été donnée par lui, en un mot, si cette dot peut 
être considérée comme profectice, comme venue du père. 

Le jurisconsulte répond affirmativement et, 
à cette réponse, il donne deux raisons, parce que le 
devoir moral du grand père de doter la petite-fille 
dépend du devoir moral du père vis-à-vis de sa fille 
et parce que, deuxième raison, tous les deux ont l’o-
bligation de donner une dot. 

On voit la contradiction entre les deux raisons : 
si c’est un devoir moral ce n’est pas une obligation. 
juridique, la deuxième raison rend la première super-
flue. Il y a là une preuve de l’interpolation et de ce 
que la seconde raison a été ajoutée par Justinien, car 
en effet, on peut voir, par d’autres textes de juris-
consultes classiques que c’est un devoir moral, un 
officium pietatis, et non pas une obligation juridi-
que pour le père de doter sa fille. 

Parmi les textes cités par Castelli pour 
prouver cette règle, je me contenterai d'indiquer le 
plus décisif : Ulpien D, 38,5,1,10 : Sed si libertus 
filiam dotavit, hoc ipso, quod dotavit non videtur 
fraudare patronum, quia pietas patris non est repre-
hendenda : Si l’affranchi a doté sa fille, il n’est 
pas considéré comme fraudant le patron par cela seul 
qu’il a donné une dot, parce que l’affection du père 
n’est pas une chose répréhensible. 

On sait que la succession de l’affranchi doit 
revenir au patron, il n’aura donc pas le droit de 
faire des libéralités entre vifs. Mais si l’affranchi 
domine père avait été obligé légalement de doter sa 
fille, la question de savoir s 'il avait fraudé le 
patron de son droit ne se poserait pas, car en dotant 
sa fille il ne ferait que remplir une obligation. 
Elle se pose au contraire, parce que, comme le dit 
le jurisconsulte, il obéit à sa pietas en la dotant, 
et non pas à une obligation juridique. Lorsqu’il don-
ne la dot, il remplit un officium pietatis et non 
pas une obligatio. 



200 Le mariage cum manu. 200 

Par conséquent, pour revenir à notre premier 
texte , c'est par interpolation que Justinien ajoute 
au mariage vel qui dotem dare non volunt, et un peu 
plus loin dotare. Le texte primitif ne s'occupait que 
du mariage, ne s’occupait pas de la dot. 

Mais dans ce même texte nous relevons une deu-
xième interpolation, qui a été établie par Moriaud et 
par des arguments concluants. Dans son texte original 
la loi Julia et le jurisconsulte qui la commente, ne 
parlaient que du mariage de la fille. La règle n'était 
posée que pour le mariage de la fille et non pas pour 
le mariage du fils. Suivant une habitude déjà vue dans 
le cas du captif et du fou, c'est par voie d’inter-
polation que Justinien a rendu la règle plus générale 
et applicable aux deux, avec cette différence toute-
fois que dans le cas du fou et du captif si le juris-
consulte ne discutait que de la question du fils du 
fou, il ne s’ensuivait pas que le mariage de la fille 
du fou était interdit. Ici, au contraire, s’il ne dis-
cute que du mariage de la fille, c'est parce que, pour 
le mariage du fils, il y avait une solution contrai-
re : ce mariage n'est pas possible quand il y a l’op-
position du père. 

L'interpolation porte sur cette partie de la 
phrase : Qui liberos , quos habent in potestate, in-
juria prohibuerint ducere uxores, vel nubere. Le vrai 
texte devait être : Filias nexotesve quas habent in 
potestate injuria prohibèrent nubere. 

D'où vient que l'on peut présumer l'interpola-
tion de ce texte : c’est que les compilateurs ont con-
servé à la fin la formule : coguntur in matrimonium 
collocare. Ils font donc accorder liberos , dans le 
sens de fils comme de fille, avec l'expression in ma-
trimonium collocare. Or cette expression s’applique 
uniquement aux filles. Jamais dans le Digeste les ju-
risconsultes classiques ne parlent de matrimonium 
collocare pour un fils. L'expression classique du 
fils qui se marie, c'est : uxorem ducit, et pour la 
fille : nubit, ou bien in matrimonium collooatur. 

La preuve en est fournie par Moriaud, p. 297. 
Elle a été reprise et augmentée par Solazzi : Les noz-
ze della minorenne atti della R. Academia delle scien-
ze di Torino, 51,1915,p.759, note 2. 

Cette fin non modifiée, qui est en contradic-
tion avec le début, marque l'interpolation. Elle est 
la preuve que la loi Julia ne parlait que du mariage 
de la fille, c’est pour ce mariage seulement qu'elle * 
posait la règle que le consentement du père pouvait 
être forcé. 

A cause de cette interpolation , le texte a été 



(2) 201 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 201 

rendu incorrect et incompréhensible. Dans l’état ac-
tuel, on ne peut savoir si la règle a été posée par 
le chapitre 35 de la loi Julia, comme le dit le texte 
au début, ou par la constitution des empereurs Sévère 
et Caracalla, comme il le dit plus loin. 

Il y a là encore un indice d’interpolation. 
Moriaud conjecture simplement que le texte primitif 
de Marcien disait que la loi Julia permettait d’en ap-
peler à l’autorité du préteur urbain et à la consti-
tution des empereurs Sévère et Caracalla établissait 
dans les provinces la compétence des proconsuls et 
des gouverneurs de province. 

Justification 
de la dictinc-
tion faite 
par la loi Ju-
lia entre 
le mariage du : 
fils et ce-
lui de la fil-
le. 

Le texte restitué par Moriaud pourrait être le 
suivant : Capite trigosimo quinto Legis Juliae qui 
filias nepotesve quas habent in potastate injuria pro-
hibuerunt nubere , per pretorem urbanum vel ex cons-
titutione divorum Severi et Antonini per proconsules 
praesidesque. provinciarum, eoguntur in matrimonium 
collocare prohibera autem videtur et qui conditionem 
non quaerit : En vertu du chapitre 35 de la loi Ju-
lia, celui qui empêche sans droit les filles ou les 
petites-filles qu’il a sous sa puissance de se ma-
rier, sont forcés par le préteur urbain ou bien, d’a-
près la constitution des divins Sévère et Antonin par 
les proconsuls ou les gouverneurs de province de les 
donner en mariage. Paraît empêcher même celui qui ne 
cherche pas d’établissement pour sa fille. 

On comprend la raison pour laquelle la loi 
Julia faisait une distinction entre le mariage dos 
fils et le mariage des filles. Permettre à un fils 
de se marier contre le gré de son père c'est une at-
teinte directe, la plus grave que l'on puisse porter 
à l’autorité paternelle. 

Comme disent les jurisconsultes en se plaçant 
au point de vue un peu étroit du droit civil, on don-
nait ainsi au père de famille des héritiers siens 
malgré lui, plus largement, on. ferait entrer malgré 
lui dans sa famille une personne dont il no veut pas 
et on soumettrait à son autorité paternelle des petits-
fils qu'il a repoussés. Au fond, il paraît impossible 
de penser qu'Auguste ait pu envisager une subversion 
aussi radicale dos règles de la famille et de la patria 
potestas. 

La situation est absolument différente en ce 
qui concerne la fille. Sa personne seule est en jeu, 
nous dirions même volontiers seulement sa personne 
physique. Le foyer qu’elle va fonder fait partie d'une 
autre famille, il n'y a rien de. changé dans la famille 
du père, et même, par un raisonnement un peu formel, 
analogue à celui que nous avons vu servir aux juris-

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



202 Le mariage cum manu 202 

consultes classiques pour obvier aux inconvénients de 
la capture et de la folie, on pourrait presque dire 
qu’en théorie on ne touche pas à la puissance pater-
nelle, A l’époque d’Auguste, le mariage usuel est le 
mariage sine manu; c’est à ce mariage-là que pense 
Auguste lorsqu’il le permet contre la volonté du père, 
La ville n’est pas enlevée à sa puissance et au point 
de vue du droit formel la situation familiale est in-
changée. 

Relation entre 
la solution 
de la loi 
Julia sur la 
possibilité 
de se passer 
du consente-
ment du père 
et l’impor-
tance donnée 
dès le prin-
cipe au con-
sentement des 
époux dans le 
mariage. 

Il n’en est pas moins vrai que si le législa-
teur qui, par ailleurs, nous le savons, s’est attaché 
à faire revivre les anciens usages, a cru pouvoir 
adopter cette règle, il a fallu que la conception sur 
laquelle elle était fondée ait su une singulière vi-
gueur, qu’elle ait eu des racines profondes dans la 
conscience juridique des Romains. C’est cette concep-
tion même du mariage que nous avons dégagée qui rend 
possible cette conséquence extrême. La règle a pu être 
envisagée seulement parce que le droit considérait que 
c’est avant tout la volonté des époux qui fonde le ma-
riage, Ce sont eux les véritables parties à l’acte. 
Il a fallu que, de plus en plus, le caractère acces-
soire de la puissance paternelle, pour avoir été au 
début une règle de forme, ait eu une influence si pro-
fonde sur le droit non formel du mariage libre qu’il 
soit devenu une véritable règle do fond. 

Tout se passe, en effet, comme si le législateur 
avait pensé que le consentement du père étant acces-
soire, le magistrat pouvait passer outre et reconnaî-
tre le mariage si ce consentement était refusé à tort, 

Et la fin du texte aggrave singulièrement cette 
conséquence et renforce notre point de vue : c’est em-
pêcher le mariage, estime le jurisconsulte, que de ne 
pas rechercher d’établissement pour sa fille. Cette 
manière cavalière de traiter la puissance paternelle à 
l’époque d’Auguste, ou tout au moins à l’époque de Mar-
cien, semble si anormale que Landucci (Scritti in onore 
di P.B. Bonfante, IV, p. 6 note 37, p. 37 note 29) 
pense que cela suffit à prouver que ce texte est inter-
polé. 

Mais il n’y a pas d’autre raison de le suspec-
ter. Il est évident pourtant que si les conceptions 
classiques que nous avons essayé de dégager, qui donnent 
le premier rôle aux époux, avait été une conception nou-
velle qui venait à peine d’apparaître à la place d’une 
autre entièrement différente, où le consentement du 
père seul était requis, elle n’aurait pas pu, dès le 
but de son existence, arriver à la conséquence la plus 
extrême de sa transformation. Il aurait paru impossi-
ble que la puissance paternelle, après avoir été tout 



203 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat ) 203 

dans cet acte, puisse être, à ce point, tente pour né-
gligeable. 

C’est cependant une révolution do cette sorte 
qui aurait été opérée par le droit classique, d’après 
l’opinion à peu près unanime des auteurs modernes. 
Nous avons vu que les romanistes modernes acceptent 
dans son ensemble et pour le droit classique, la con-
ception que nous venons de déterminer. Ils acceptent, 
en effet, que le mariage dépend du consentement des 
enfants, d’abord, auquel vient s’ajouter le consen-
tement des parents. 

Mais nous avons vu aussi qu’ils ne mettent pas 
en doute que c’est une conception moderne, qui aurait 
succédé à une autre entièrement différente, celle qui 
donnerait à la volonté du père de famille, et à sa 
volonté seule, le droit de conclure le mariage des en-
fants . 

Nous avons vu, au contraire, que, dans notre 
système, la conception du droit classique est l’oeu-
vre de l’ancien droit. On la trouve déjà dans le fas, 
dans le droit religieux, dans les coutumes religieu-
ses du mariage qui donnent le premier rôle, dans les 
auspices et dans les sacrifices, aux époux eux-mêmes. 
Elle a passé dans l’ancien droit civil du mariage cum 
manu, dans la coemptio accomplie par les époux sous 
l’auctoritas du père. 

Le droit classique, en accordant cette premiè-
re place à la volonté des époux, n’a fait que recueil-
lir la tradition la plus lointaine des formes du maria-
ge et lui donner son plein épanouissement. De sorte que 
la loi Julia, en poussant jusqu’à ses conséquences les 
plus extrêmes la logique de cette conception, a pu, 
du moins, s’appuyer sur une tradition fermement éta-
blie par des siècles d'usage. Elle n’a pas aggravé jus-
qu’à l’absurde une nouveauté révolutionnaire. 

Fondement du 
consentement 
du père; dif-
férence avec 
de droit mo-
derne ; soli-
darité fami-
liale; sa 
moins grande 
importance 
pour le maria-
ge de la fille. 

Le consentement demandé au père des futurs é-
poux est issu d’une conception très différente de nos 
conceptions modernes. Dans notre droit, lorsque le 
consentement des parents est exigé pour le mariage des 
enfants, c’est dans l'intérêt des enfants que cette 
règle est posée. On suppose que ces enfants n'ont pas 
encore l’âge et l’expérience leur permettant de faire 
le meilleur choix. On suppose qu’ils ne sauraient ré-
sister seuls aux entraînements de la passion et qu’ils 
sont exposés à conclure un mariage disproportionné ou 
déraisonnable. C’est pourquoi on impose cette nécessi-
té aux enfants qui ne sont pas encore majeurs, avec 
quelques règles qui prolongent quelque peu cette ma-
jorité. 

Pendant cette période, c’est aussi bien le con-
sentement du père que celui de la mère qui est demandé 



204 Le mariage cum manu 204 

et même, dans certains cas, des grands parents, car 
ce n’est plus ici une question de puissance, c’est une 
question d’affection et de protection. passé cet âge, 
même si les enfants ont encore leurs parents, il n’est 
plus question de leur demander leur consentement, car 
ils sont censés capables de voir eux-mêmes leur pro-
pre intérêt. 

C’est une règle totalement différente de la rè-
gle du droit romain classique. A aucun degré, elle 
n’est tirée d’un devoir de protection, mais elle ré-
sulte de la structure de. la famille romaine. A cause 
de cette structure, il existe une solidarité très 
étroite, sous l’autorité d’un chef unique. Le mariage 
d’un des membres de la famille est une affaire qui in-
téresse toute cette famille et non pas seulement la 
personne qui se marie. C’est pourquoi l’intervention 
de la famille est plus énergique dans le mariage du 
fils que dans le mariage de la fille; la solidarité 
familiale est ici plus directement intéressée, car le 
mariage du fils introduit un élément nouveau dans la 
famille paternelle: la femme et ensuite les enfants. 
Pour ne pas rompre cette solidarité, il. faut le con-
sentement non seulement de. celui qui a la potestas, le 
grand père, mais le consentement de toutes les généra-
tions intermédiaires, qui n’ont pas encore la puissance 
et le fils sera dans l’impossibilité de se marier sans 
avoir obtenu cet assentiment unanime. 

Au contraire, le mariage de la fille a moins 
d’importance au point de vue de la famille, aussi est-
il plus libre, plus facile, contrairement à ce qu’on 
attendrait d’après nos -idées modernes. Le père seul, 
et même depuis la loi Julia le magistrat peut l’y 
forcer, donne le consentement. 

Apparition 
de la concep-
tion moderne 
sous l’Empi-
re pour le ma-
riage de la 
fille sui ju-
ris. Interven-
tion du tuteur 
pour la cons-
titution de 
dot. Usage fa-
milial du 
consentement 
des parents. 

L’idée moderne commence à apparaître sous l'En-
pire, non pas pour le fils; pour celui-ci, quel que 
soit son âge, s’il est sous l’autorité du père, il 
faut qu’il ait son consentement. Mais s’il est sui 
juris, il a une liberté complète, depuis sa puberté. 
Ces idées nouvelles apparaissent pour la fille qui n'a 
plus son père. Elle est placée, dans le droit classi-
que, sous la tutelle perpétuelle; le mariage cum manu 
nécessite l’auctoritas du tuteur, à cause des biens. 
Nous avons même vu que cette auctoritas est nécessai-
re pour le mariage par usus. liais dans le mariage sine 
manu, l’autorisation du tuteur est-elle nécessaire ? 

Le droit civil classique ne paraît pas s’être 
occupé de la question. C’est sur des indices très fai-
bles que les auteurs modernes sa décident, soit pour 
l’affirmative, soit pour la négative. Le moins qu’on e-
puisse dire est que la question reste douteuse. 

En ce qui concerne la femme majeure, quoiqu’en 



205 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 205 

tutelle perpétuelle, j’incline à penser que le tuteur 
n’avait pas un droit légal d’intervenir pour le ma-
riage, il n’avait qu’un droit indirect, car son in-
tervention n’était nécessaire que pour la constitution 
de dot, et encore lorsque la dot était constituée à 
l’aide de biens comme les res mancipi, dont l’aliéna-
tion doit être faite avec l’auctoritas du tuteur, mais 
ici, a fortiori, était-il surveillé et forcé, en cas 
de résistance injustifiée, par l’intervention du ma-
gistrat. 

Le tuteur, en effet, n’a aucun droit sur la per-
sonne de la femme pubère. Cette personne ne lui est 
soumise en rien; elle n’est obligée de recourir à son 
office que pour ses biens et pour certains actes ju-
ridiques seulement. Ulpien, Regulae, 11,27, les note 
limitativement; parmi eux ne figure pas le mariage. 

En outre, Ulpien, Regulae, 11,20, nous dit: 
"Ex lege Julia de maritandis ordinibus tutor datur a 
praetore urbis ei mulieri virginive, quam ex hac ipsa 
lege nubere oportet, ad dotem dandam dicendam promit-
tendamve, si legitimum tutorem pupillum habeat. 
D’après la loi Julia, un tuteur est donné par le pré-
teur urbain à cette femme ou à cette vierge qu’il faut 
marier, en vertu de cette loi pour donner, déterminer 
ou promettre une dot, si elle a comme tuteur légitime 
un mineur. 

On remarquera qu’Ulpien, envisageant le mariage, 
ne parle du tuteur que pour constituer la dot. C’est 
donc à mon avis que pour le mariage le consentement du 
tuteur n’était pas nécessaire. 

Le paragraphe suivant, 21, pose la même règle: 
quand le tuteur légitime est fou, un autre tuteur doit 
être donné: ad dotem constituendam. Il semble que cet-
te solution négative que l’on peut tirer de ces deux 
textes n’est pas infirmée, comme le prétend Girard, 
Manuel, p. 170 note 2, par le paragraphe suivant: 22, 
Item ex senatus consulto tutor datur mulieri ei, cu-
jus tutor abest, praeterquam si patronus sit qui a-
best; nam in locum patroni absentis alter peti non 
potest nisi ad hereditatem adeundam et nuptias con-
trahendas: De même, d’après le senatus consulte, un 
tuteur est donné à cette femme dont le tuteur est ab-
sent, sauf si c’est le patron qui est absent, car on 
ne peut demander un autre à la place du patron absent, 
sauf pour faire adition d’hérédité et pour contracter 
mariage. 

On sait que l’affranchie ne peut pas se marier 
sans l’auctoritas' de son patron. Le texte dit avant 
tout que l’on peut remplacer le tuteur absent par un 
tuteur datif. Voilà la règle, avec cette restriction 
qu’on ne peut pas remplacer le patron, on ne peut le 



206 Le mariage cum manu. 206 

remplacer que dans deux cas : pour faire adition d’hé-
rédité et pour le mariage. C'est une restriction spé-
ciale au patron, c’est par conséquent comme rempla-
çant du patron et non pas comme tuteur en général que 
l’autre intervient, ici la règle est spécial au tu-
teur patron et à son remplaçant. 

De ce qu’Ulpien parle ici du mariage , on peut 
même être confirmé dans l’idée que ce n’est ni par 
hasard, ni par erreur ou négligence que, dans les deux 
paragraphes suivants. Ulpien envisage seulement la 
constitution de la dot et non pas le mariage. Le rap-
prochement de ces deux règles semble bien prouver que 
si dans le premier cas il ne s’agit que de la dot, 
c’est parce que le mariage est possible sans le tuteur, 
tandis que dans le deuxième cas c’est le mariage qui 
n’est pas possible sans le patron. 

Ce qui amène la confusion dans l’esprit des 
auteurs modernes, c’est qu’ils ne distinguent pas suf-
fisamment entre les règles du droit civil et les usa-
ges familiaux. Il paraît probable, et il est naturel, 
que, dans le mariage de la fille sui juris, au moins 
de la jeune fille qui a des biens, interviennent en 
fait non seulement le tuteur, mais encore la mère et 
les autres parents. C’est ce qui résulte d’un récit 
de Tite Live, 4,9 que l’on fait intervenir dans notre 
question. Il s’agit d’ailleurs de Latins et non de 
Romains. 

Deux jeunes gens de la ville d’Ardée, dans la 
Latium, recherchaient une jeune fille plébéienne, cé-
lèbre pour sa beauté, et sans doute qui n’était pas 
dépourvue de biens. L’un des jeunes gens était plé-
béien, ce candidat était appuyé par les tuteurs qui, 
eux aussi, étaient des plébéiens et qui agissaient 
par esprit de corps, l’autre était patricien, celui-
là était appuyé par la mère, qui cherchait pour sa 
fille le parti le plus brillant. 

Comme le choix n’avait pas pu être réglé en 
famille, les parents en appellent aux magistrats. Les 
magistrats donnent raison à la mère, mais les tuteurs, 
se plaignant de l’injure qui leur est faite, attaquent 
à main armée la maison de la mère et enlèvent la jeu-
ne fille. Les nobles, à leur tour, marchent contre 
les tuteurs, sous la conduite du jeune homme patri-
cien, la ville est soulevée, les plébéiens se Retirent 
de la ville et appellent les Volsques, les patriciens 
appellent les Romains, les Romains battent les Vols-
ques et rétablissent la paix dans la ville. On ne 
nous dit pas ce qui est advenu de la jeune fille. 

Encore qu’il ne s’agisse ici que de Latins, 
il est trop évident que ce n'est pas une question de 
droit qui est posée. La mère n’a aucune puissance , el-



207 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Dootorat). 207 

le n’a donc pas de consentement valable à donner, 
et quant aux tuteurs, la preuve que leur consentement 
n’avait pas non plus, lui aussi, une valeur juridique, 
c’est que les magistrats décident contre eux. Il s’a-
git donc d’usages familiaux à arbitrer par les magis-
trats de la cité, et non pas de règles de droit. 

La constitution 
de Sévère et 
d’Antonin Ca-
racalla con-
cernant le 
conflit entre 
le tuteur, la 
mère , les 
parents. 

Ce conflit en lui-même est un conflit naturel, 
et il s’est produit à Rome comme dans le Latium et la 
possibilité du conflit montre l’incertitude de la 
question au point de vue du droit. Ce conflit fut ré 
glé par voie législative sous les empereurs Sévère 
et Antonin Caracalla : Code 5,4,I : Cura de nuptiis 
puellae quaeritur nec inter tutorem et matrem et 
propinquos de eligendo futuro marito convenit arbitrium 
praesidis provinciae necessarium est : Lorsqu’il est 
question du mariage d’une jeune fille et qu’entre le 
tuteur, la mère et les parents il n’y a pas accord 
sur le choix du futur mari, il est nécessaire de fai-
re intervenir l’arbitrage du gouverneur de la provin-
ce. 

On ne peut pas dire que la règle soit nouvelle, 
mais elle est ici formulée dans un texte législatif. 
On voit donc, par cette constitution , que d’après 
l’usage, les tuteurs, la mère et les parents s’occu-
paient du mariage de la jeune fille, mais qu’aucun 
d’eux n’avait un pouvoir de décision véritable. 

La question change de face lorsque la tutelle 
perpétuelle disparaît. Comme les autres mineurs, la 
jeune fille a un tuteur jusqu’à la puberté, et de ce 
moment jusqu‘à l’âge de 25 ans, elle peut avoir un cu-
rateur. Il semble que dans le droit des provinces, 
spécialement dans le droit oriental, les curateurs in-
terviennent au mariage. 

Dans le Code Syro-Romain, la question est plu-
sieurs fois posée, dans plusieurs passages, on se de-
mande si le consentement de la mère et des frères est 
nécessaire pour le mariage de l’orpheline mireure de 
25 ans. Tous ces textes répondent que suffit le con-
sentement du curateur, sauf un seul qui veut aussi le 
consentement de la mère et des frères. Un papyrus de 
Leipzig, Chrestormathie, p. 300, montre aussi la néces-
sité du consentement du curateur. 

Contre cette tendance orientale, le droit romain 
pur réagit. Les jurisconsultes classiques et les 
empereurs rappellent que le curateur n’a aucune compé-
tence matrimoniale : D. 23,2, 20, Paul : Sciendum est 
ad officium curatoris non pertinere, nubat pupilla 
an non, quia officium ejus in administrations negotio-
rum constat : Il faut savoir que dans l’office du cu-
rateur n’entre pas la question de savoir si la pupil-
le se marie ou non, parce que cet office ne consiste 



208 Le mariage cum manu 208 

La constitu-
tion de 408 
sur le consen-
tement de la 
mère et des 
proches au 
mariage de la 
fille sui ju-
ris mineure 
de 25 ans. 

que dans l’administration des biens. 
En 408, une constitution d’Honorius et de 

Théodose pose la règle qui va être la règle de Justi-
nien : Code 5,4,20 : Jusqu’à 25 ans, une fille sui 
juris a besoin du consentement de son père, si celui-
ci est encore vivant et l'a mancipée, quand le père 
est mort, il faut le consentement à la fois de la 
fille, de la mère et des proches parents. S'il y a 
conflit et que la fille par modestie ne veuille pas 
décider, ce seront les magistrats qui interviendront. 
Après 25 ans, c’est à la jeune fille seule qu'il in-
combe de choisir un mari. 

Toutes ces règles préparent le droit moderne 
qui a pour base l'intérêt de l'enfant et non plus les 
principes de l'autorité paternelle. 

§ 3 - Remise de la femme au mari : 

deductio in domum mariti. 

Nous avons longuement examiné les divers con-
sentements qui doivent être réunis pour que le maria-
ge soit valable, pour que le matrimonium soit legiti-
mum. Ces consentements sont nécessaires, sont-ils 
suffisants ? Cela revient à se demander si le maria-
ge est un acte purement consensuel, s'il est considé-
ré comme parfait et définitif à partir du moment où 
les consentements sont valablement échangés entre 
les parties capables. 

Comme nous l’avons souvent fait remarquer, le 
mariage est un acte complexe, il est impossible de le 
ramener à une notion abstraite de contrat du pur droit 
civil. Ce n'est pas seulement une convention, c’est 
bien plutôt un état : l’état de mariage. C’est un é-
tat qui dure par la volonté de ceux dont l’affectus 
maritalis soutient le mariage. 

Mais puisque, c’est un état, il doit être, on 
fait, constitué. Ce qui le constitue, c’est l’éta-
blissement de la communauté de vie et de condition 
entre les futurs époux. Seule cette communauté forme 
véritablement l’union matrimoniale. 

Les trois ty-
pes juridi-
ques de con-
clusion du ma-
riage. 
Le mariage ro-
main était-il 
un mariage 
Consensuel ? 

Au point de vue du droit, on peut donc envisa-
ger trois hypothèses : ou bien on considère que le 
mariage est conclu et parfait dès l'échange des con-
sentements : c'est le mariage purement consensuel, 
c’est la solution de notre droit civil moderne, avec 
cependant cette restriction que le mariage, chez nous, 
est un acte formel : il est considéré comme parfait 
depuis que les consentements des futurs époux ont été 
reçus par le maire. 



(2) 209 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 209 

Ou bien , à I’inverse, le mariage peut n’être 
considéré comme définitif qu’à partir du moment où 
les deux époux ont réalisé effectivement le but du 
mariage, je veux dire à partir du moment où les rela-
tions sexuelles ont été en fait établies entre eux. 
Cette solution réaliste, qui est la solution de beau-
coup de droits primitifs, est aussi la solution du 
droit canonique : la copulatio carnalis, c’est ce qui, 
pour les canonistes rend le mariage définitif. 

Entre ces deux solutions extrêmes, il en est 
une moyenne, qui fait dépendre le mariage non pas du 
pur consentement, non pas de l’accomplissement char-
nel, mais de l’établissement de la vie commune. C’est 
cette solution qui considère que le mariage est par-
fait à partir du moment où la femme est mise à la 
disposition de son mari, par conséquent à partir du 
moment ou, en principe sinon en fait, il est possible 
que les deux époux accomplissent la copulatio carna-
lis. 

Quelle est la solution choisie par le droit 
romain ? C’est là une question célèbre et relative-
ment incertaine, sur laquelle les auteurs modernes 
ne sont pas d'accord. 

Pour les uns, le droit classique admet le ma-
riage purement consensuel. C’est la solution notamment 
de Rabel Gründzüge des römischen Privatrechts p. 416, 
Jörs , Geschichte unü System des römischen Privatrechts 
p. 197. Mais un plus grand nombre d’auteurs pensent 
qu’il faut en outre l’établissement de la vie commu-
ne : Cuq, Manuel , p. 157, Girard, Manuel, p. 167, 
Bonfant.e, Corso, Tome I, p. 187, Arangio -Ruiz, Isti-
tuti, II, p. 186 ; Giffard, Précis , Tome I, p. 235 ; 
Monier , Manuel p. 341. 

La question a été spécialement étudiée par 
Esnst Lévy Der Hergang des römischen Ehescheidung p. 
94-97. L’incertitude vient de ce que le droit classi-
que admet cette règle et pose en principe qu’au con-
sentement doit s’ajouter la mise de la femme à la dis-
position du mari, la deductio in domum mariti. Mais le 
droit impérial et le droit de Justinien posent la 
règle opposée et font dépendre le Mariage du seul con-
sentement, nous verrons sous quelle influence, sem-
ble-t-il. 

Ce changement a eu pour résultat non seulement 
de raréfier les textes qui proclament la règle clas-
sique, mais de rendre plus obscurs ceux qui nous ont 
été conservés dans le Digeste, car la modification 
du droit les a fait interpoler. 

C’est Lévy qui a particulièrement recherché 
la règle et montré les interpolations sous lesquelles 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 » W 

Répétitions Écrites et Orales 



210 Le mariage cum manu. 210 

on peut la retrouver. 
La "Nécessité 
de la deductio 
in domum mari-
ti pour la 
formation du 
mariage dans 
la conception 
classique. 0-
rigine de cet-
te règle dans 
les rites nup-
tiaux anciens. 
Indifférence 
de la forme 
dans laquelle 
s’opère la 
remise de la. 
femme. 

Nous disons donc que le droit classique ne considère 
pas le mariage comme un acte purement consensuel, il 
faut encore que la femme soit remise au mari, in do-
mum mariti deducta. L’origine de cette règle, il 
n’est pas nécessaire pour nous d’hésiter longtemps 
pour la trouver. Cette règle vient directement du 
droit religieux, de cette partie des cérémonies nup-
tiales que nous avons étudiées au début de l’année : 
c’est le cortège, la pompe, pompa, qui conduisait l’é-
pouse du domicile de son père, à celui du mari. Dans 
les rites nuptiaux que nous avons étudiés, nous avons 
examiné celui-ci, qui s’appelle la deductio uxoris 
in domum mariti. 

Nous avons déjà fait remarquer l’importance de 
coutumes religieuses pour la formation des règles du 
droit. Ce sont ces coutumes, avons-nous vu, qui dé-
terminent les différents consentements qui doivent ê-
tre échangés et les rapports d’importance entre ces 
consentements : consentement des époux d’abord, con-
sentement du père ensuite. Nous avons vu que cela ré-
sultait du droit religieux qui avait donné les rè-
gles du droit formel, lesquelles étaient ensuite pas-
sées dans le droit non formel du mariage sine manu. 

Nous trouvons encore ici, une trace plus 
directe d'influence : après avoir déterminé l’élément 
intentionnel du mariage, les coutumes religieuses dé-
terminent aussi l'élément réel, la tradition de la 
femme au mari. 

Sans doute le droit civil est indépendant du 
droit religieux. Les Romains ont conservé l'usage d'ac-
complir, suivant les rites anciens, la pompe du cor-
tège nuptial, mais aucun des détails de ce cortège 
n’est imposé par le droit civil. Qu'on les respecte 
ou qu’on les néglige, peu importe, mais l'essentiel 
demeure, le résultat de cette pompe : c’est la remi-
se formelle de la femme au mari. 

Observation 
terminologi-
que : uxorem 
ducere. 

De là vient la règle obligatoire, qui rend le 
mariage parfait et définitif, quelle que soit la façon 
dont cette remise ait été effectuée. La preuve en est 
fournie d’abord par l’expression technique qui dé-
signe pour le mari le fait de prendre femme : on dit 
de lui : uxorem ducit, il conduit son épouse, c’est la 
seule expression usitée pendant tout le cours du 
droit romain, dans toute la littérature juridique et 
dans la littérature non juridique. On peut trouver 
réunis les nombreux passages du Digeste où l’on rencon-
tre cette expression dans le Vocabularium Juris Roma-
ni Tome II, p. 404. Jamais il n'est dit du mari, 
comme il est dit de la femme : nubit. 

Or, étant donnée l’égalité complète qui règne 



211 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 211 

entre les deux consentements, cet affaiblissement des 
termes primitifs n’aurait pas manqué de se produire 
si l’élément réel n’avait pas été perpétuellement 
maintenu et n'avait pas perpétuellement marqué la dis-
tinction. 

Le mariage en-
tre absents. 

Une autre preuve topique de l’existence de la 
règle, c’est la solution donnée par les jurisconsul-
tes en cas de mariage entre absents s Paul , Senten-
ces, 2,19,8 : "Vir absens uxorem ducere potest ; femi-
na absens nubere non potest : le mari absent peut 
prendre femme, la femme absente ne peut pas se marier. 

D’où vient cette différence ? Pomponius nous 
en donne la raison de la façon la plus claire : D. 23, 
2,5 Pomponius, Livre VI sur Sabinus : Mulierem absen-
ti per litteras ejus vel per nuntium posse nubere 
placet, si in domum ejus deduceretur : eam vero quae 
abesset , ex litteris vel nuntio suo duci a marito non 
posse : deductione enim opus esse in mariti, non in 
uxoris domtum quasi in domicilium matrimonii s On est 
d’avis que la femme peut se marier à un absent par 
lettre émanant de lui, ou par un messager, si elle 
est conduite dans sa maison, celle qui serait absen-
te ne peut pas être remise à son mari par des lettres 
où par son messager, car il faut la conduite à la 
maison du mari et non pas à la maison de l’épouse, 
c’est-à-dire au domicile du mariage. 

Non in uxoris est une glose qui n’a pas de 
sens. Elle a été introduite dans le texte par un glos-
sateur. Sauf cela le texte n’est pas suspect d’inter-
polation et il est tout à fait clair. 

Intérêt de la 
détermination 
du moment où 
le mariage est 
formé ; au point 
de vue du dé-
lai de vidui-
té. 

Ulpien donne le même témoignage : D. 23,2,6 s 
Cinna écrit qu'il a été répondu que celui qui a reçu 
une épouse en son absence et avait péri près du Tibre 
en revenant du festin, doit être pleuré par sa femme 
pendant toute la période de deuil. 

Ce texte fait l’allusion la plus nette à la 
cérémonie nuptiale. Il semble que le mari est resté 
au festin des noces, tandis que le cortège nuptial 
a conduit la femme chez lui, sans qu’il soit là. Il 
est venu plus tard et il a péri en traversant le Ti-
bre, Sa femme n’en sera pas moins considérée comme 
uxor, comme mariée, et par conséquent on lui impose 
le délai de viduité. 

Sur le point 
de savoir si 
une donation 
est une dona-
tion entre é-
poux ou entre 
fiancés. 

La meme règle est posée de la façon la plus 
nette par Aurélien à propos des donations entre époux. 
On sait que les donations sont interdites entre époux. 
Il est donc important de savoir quand commence exac-
tement le mariage, pour savoir si la donation faite 
par les futurs époux tombe ou ne tombe pas sous la 
prohibition. 



212 Le mariage cum manu. 212 

Validité de 
la donation 
faite avant 
la deduotio. 

Code 5,3,6 : Comme tu me dis qu'une donation 
pure et simple a été faite le jour des noces et qu'on 
peut tomber dans le doute sur le point de savoir si le 
don a été fait par le fiancé ou par le mari : aie dis-
tinguendum est, ut, si in tua domo donum acceptum est, 
ante nuptiaa videatur facta esse donatio , quod si 
penes se dédit sponsus, retrahi posait : uxor enim 
fuisti : Il faut distinguer de cette façon si le don 
a été reçu chez toi, la donation est considérée comme 
faite avapt le mariage ; si le fiancé a donné chez lui 
la donation peut être reprise, car tu étais épouse. 

C'est encore une allusion très nette à la jour-
née des noces. L'empereur distingue et ne fait com-
mencer le mariage qu'à l'époque où la femme est en-
trée dans la maison du mari, car, d'après sa distinc-
tion, les consentements ont été échangés, les sacri-
fices ont été accomplis, mais si l'on est encore dans 
la maison du père, il n’y a pas encore mariage, une 
fois arrivée dans la maison du mari, alors la femme 
est uxor. Ce texte, lui aussi, ne paraît pas comporter 
d’interpelation. 

Avec le texte suivant, commencent les diffi-
cultés. Nous nous trouvons en face d'un préambule qui 
est en opposition avec le § Ier : D. 24.I.66, Scaevola 
livre 9 des Digestes : Seia Sempronio cum certa die 
nuptura esset, antequam domum deduceretur tabulaeque 
donnait signarentur, denovit tôt aureos : quaero, an 
ea donatio rata ait, non attinuisse tempus, an ante-
quam domum deduceretur, donatio facta esset , an ta-
bularum consignatarum, quae plerumque et post contrac-
tum matrimonium fièrent, in quaerendo exprimi s ita-
que nisi ante matrimonium contractum, quod consen-
su intelligitur, donatio facta esset, non valere. 

§ I- Virgini in hortos deductae ante tertium 
quam ibi nuptiae fièrent, cum in separata diaeta 
ab eo esset, die nuptiarum priusquam ad eum transiret 
et priusquam aqua et igni acciperetur, id est, nuptiae 
celebrentur, optulit decem aureos dono s quaesitum est 
post nuptias contractas divortio facto an summa donata 
repeti possit Répondit, id, quod ante nuptias donatum 
proponeretur non posse de dote deduci : 

Seia devait être épousée par Sempronius à une 
date fixée. Avant qu'elle n’ait été conduite dans la 
maison du mari et que l'acte constitutif de la dot 
n’ait été signé, elle lui a donné un certain nombre 
de pièces d'or. Je demande si cette donation est va-
lable. Il importe peu de mentionner dans la question si 
la donation a été faite avant la deduotio in domum ou 
avant la signature du contrat, choses qui, la plupart 
du temps se font après la conclusion du mariage, donc 
à moins que la donation n'ait été faite après la con-



213 DROIT ROMAIN APPROFONDI ( Doctorat). 213 

clusion du mariage, ce qui dépend du consentement , 
elle ne sera pas valable. 

§ I - La jeune fille a été conduite dans la 
villa de son mari le troisième jour avant que les 
noces ne soient faites en cet endroit, mais elle y-a-
vait une demeure séparée de lui. Le jour des noces, 
avant qu’elle ne fût allée vers le mari, qu’elle ne 
fut reçue par l’eau et le feu, le mari lui a remis 
dix pièces d’or en donc On demande, au cas où après 
la célébration du mariage il y a eu divorce, si la 
somme donnée peut être répétée. Le -jurisconsulte répond 
que ce qui a été offert en présent avant le mariage 
ne peut être déduit. 

Dans l’un et dans l’autre cas examinés par ce 
texte, la femme a reçu un don. Elle l’a reçu avant 
la deductio in domum. Cette donation sera-t-elle consi-
dérée comme valable, c'est-à-dire comme faite avant 
le mariage ? 

Examinons d’abord le cas du § Ier. L’hypothè- ' 
se est ici compliqués du fait que la jeune fille a 
été amenée dans la villa du mari deux jours avant le 
jour des noces mais elle y a reçu une habitation sé-
parée. Il manque un mot après hortos. Ceci nous est 
montré par la phrase suivante : ab eo es set. Lévy a 
rétabli ici viri : villa du mari. 

N’ayant pas été mise à la disposition de son 
mari, elle n’est pas considérée encore comme deducta. 
Le jour, de ses noces avant la deductio et avant la 
réception par l’eau et par le feu, elle a reçu un don 
de dix pièces d’or. On remarquera que ce qui est dé-
crit ici ce sont bien les cérémonies religieuses nup-
tiales. Est-ce un don nul ? Dans ce cas, après le di-
vorce il pourrait être réclamé à la femme. 

Les auteurs font ici remarquer qu’il y a deux 
gloses introduites dans le texte : id est nuptiae ce-
lebrentur et post nuptias contracta. Ce sont deux ex-
plications, dont le moins qu’on en puisse dire est 
qu’elles sont inutiles et qu’elles ne font pas partie 
du texte. Toutes les deux paraissent être une de ces 
gloses marginales que les lecteurs ont souvent l’ha-
bitude de mettre en face d'un texte, ensuite par la 
maladresse d’un copiste, ces notes marginales ont été 
insérées dans le texte lui-même . Ces deux précisions 
et spécialement la seconde, ne sont que des préci-
sions naïves et inutiles. 

Il y a enfin une interpolation certaine et 
bien connue : à la place de repeti et de de dota de-
duci, il y avait retineri. En effet, les donations 
non valables doivent être retenues sur la dot au mo-
ment où on la rend, en vertu de l’action rei uxoriae, 
c’est-à-dire à la fin du mariage, par voie de retentio. 



214 Le mariage cum manu. 214 

Ce qui fonctionne ici, c’est la retentio propter res 
amotas vel donatas, la retentio à l'occasion des cho-
ses qui ont été soustraites par la femme, ou qui lui 
ont été données. Justinien a supprimé les rétentio-
ns s et d'une façon habituelle partout où le verbe rs-
tineri ou le mot retentio étaient dans le texte clas-
sique, il a corrigé le texte en repeti, où deduci et 
petitio. 

Le reste du texte est authentique et n'a pas 
été soupçonné d'interpelation. On remarquera que la ré-
pense manque de clarté : ce qui a été donné avant la dot 
ne peut être répété. Voilà la réponse, mais comment 
s’applique-t-elle à l’hypothèse prévue ? il s’agissait 
de décider, d'après le cas posé d'une façon parfaite-
ment claire si, en fait, les dix pièces d’or seront 
conservées par la femme, ou répétées par le mari. 

Il n'est pas douteux que pour le jurisconsulte 
la réponse est affirmative, elles peuvent être conser-
vées parce qu'elles ont été données avant le mariage. 
Il aurait été inutile de poser si minutieusement l’hy-
pothèse, la distinction de la vraie deductio et de la 
fausse, si ce n'avait pas été cette deductio qui était 
l'essentiel de la question, si pour le jurisconsulte 
le point de départ de la validité et de la nullité du 
mariage n'avait pas été la deductio in domum mariti. 

Pourquoi Justinien a-t-il laissé cette réponse 
incomplète, s’il ne l'a pas formellement interpolée? 
C'est à cause de l'interpolation beaucoup plus grave 
de la première partie du texte. Dans cette première 
partie , c'est un cas analogue qui est posé s Seia 
devait être épousée par Sempronius, à une date fixée, 
Avant la deductio in domum, avant la rédaction des 
tablettes de la dot, Seia a reçu de Sempronius un 
certain nombre de pièces d'or, la donation est-elle 
valable ? 

Et voici la singularité de la réponse et de sa 
rédaction : La question, se répond à lui-même Scaevd-
la, d'après le texte, est mal posée. Peu importe si la do-
nation a été faite avant la deductio avant la signature de l’actif 
de dot, car ces choses sont le plus souvent faites 
après que le mariage a été contracté. Donc ; itaque, 
la donation n'est valable que si elle a été faite 
avant le mariage contracté, ce que l'on doit compren-
dre du consentement. Il est incompréhensible que dans 
un ouvrage didactique, comme les Digestes, qui ne sont 
pas des Responsa, le jurisconsulte ait soigneusement 
posé une question pour dire immédiatement après que 
ce n'est pas la vraie question. 



215 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 215 

Cotte singularité est d’autant plus forte qu’il 
la répète une seconde fois et qu’il la développe im-
médiatement après. 

Et quant à la réponse, elle se présente d’une 
façon encore plus singulière : elle est donnée de fa-
çon embarrassée, après une longue préparation. La ré-
ponse essentielle vient brusquement dans une inciden-
te finale : Quod consensu intelligitur, qui la liqui-
de. En un mot, tout cela sent le raisonnement, la re-
touche des interpolateurs. 

La vraie question posée était celle de savoir si 
la donation faite avant la deductio in manum ou avant 
la signature du contrat était valable comme faite a-
vant le mariage et la vraie réponse, suivant la règle 
du droit classique, était que cette donation est va-
lable avant la deductio, tandis que la constitution 
de dot n’avait pas d’importance, car elle était faite 
souvent après le mariage contracté. Et, comme le droit 
classique le répète à plusieurs reprises, l’instrumen-
tum dotale n’est pas une condition essentielle du ma-
riage. 

Voici la restitution de ce texte, qui a été fai-
te par Lévy, p. 72 : Respondit nuptias non referri ad 
tempus tabularum consignatarum quae saepe post con-
tractum matrimonium fierent. Si autem antequam Seia 
domum deduceretur donatio facta est valere eam : Le 
jurisconsulte répond que les noces ne se rapportent 
pas au temps où les tablettes ont été signées, ce qui 
souvent est fait après le mariage contracté. Mais si 
la donation a été faite avant que Seia ne fut conduite 
dans la maison, la donation est valable. 

Résistance du 
droit romain 
A l’admission 
de toute for-
réalité autre 
que la deduc-
tio, notamment 
le l’instru-
mentum dotale 
tu de la copu-
atio. 

C’est la véritable règle romaine ; la validité du 
mariage dépend de la deductio, mais non pas d’un autre 
élément réel. Les jurisconsultes et les empereurs in-
sistent, dans de nombreux textes pour repousser toute 
autre formalité supplémentaire. Ils réagissent en ce-
la contre les usages différents du droit provincial, 
notamment du droit oriental. 

Le Gode Syro-Romain pour la Syrie, les papyrus 
pour l’Egypte, nous montrent que les peuples orien-
taux attachaient une grande importance, pour la vali-
dité du mariage, soit à la rédaction d’un écrit, soit 
à la copulatio carnalis. Ce sont des exigences que le 
droit romain n’a jamais voulu accepter. 

Dans le texte que nous venons de voir, lé juris-
consulte distinguait entre la deductio et l’acte de 
constitution de dot. La rédaction d’un instrumentum 
n’est pas nécessaire pour qu’il y ait mariage : 
D.29.5.31 : Neque enim tabulas facere matrimonium : 
En effet les tablettes ne font pas le mariage. 



216 Le mariage cum manu. 216 

De même Gaius repousse la nécessité d’un écrit : 
D. 20,I.4,I, D.22,4,4, Gaius dit que l’on dresse des 
écrits pour 'faciliter les preuves, mais que sans ces 
écrits ce qui a été fait est valable : Sicut et nup-
tiae sunt licet testationes in scriptis habiitae non 
sunt : De même les noces existent bien que des témoi-
gnages par écrit n’aient pas eu lieu : Probus Code 
5,4,9, répète la même règle. 

Pour la copulatio carnalis , elle est écartée 
avec là même continuité et la même vigueur, comme ne 
constituant pas le mariage. Les jurisconsultes font 
entre la deductio et le concubitus la distinction que 
nous avons vu faire entre la deductio et l'acte cons-
titutif de dot : D. Ulpien 35,1,15 Ulpien.Livre 35 sur 
Sabinus s Cui fuerit sub hac conditione legatum si 
in familia nupsisset, videtur impleta conditio, sta-
tim atque ducta est uxor, quamvis nondum in cubiculum 
mariti venerit; nuptias enim non concubitus, sed con-
sensus facit : Celui à qui quelque chose a été légué, 
à condition qu’il se marié dans la famille paraît avoir 
accompli la condition aussitôt que l’épouse lui a 
été conduite bien qu'elle ne soit jamais entrée dans 
le lit du mari, car ce n’est pas l'union charnelle 
qui fait le mariage, mais le consentement. 

Dans ce texte, comme dans celui que nous avons 
étudié au D.24,I,66, nous trouvons le même manque de 
concordance entre les prémisses et la conclusion. Le 
jurisconsulte dit d’abord que la condition "si in 
familia nupserit, est remplie aussitôt que la deduc-
tio de l’épouse est effectuée, sans qu'il soit néces-
saire que la femme entre dans le lit du mari. La dis-
tinction est claire et indubitable, c’est la deductio 
qui rend le mariage parfait, et il conclut que c’est 
en effet le consentement et non l'union charnelle qui 
fait le mariage. 

De la règle 
que le nuptias 
non concubi-
tus sed con-
sensus facit, 
sa portée 
dans les tex-
tes d’Ulpien. 

Cette discordance est la preuve que les compi-
lateurs ont supprimé tout au moins une partie de la 
conclusion pour mettre ce texte dans la forme en har-
monie avec la règle nouvelle. Mais la maxime elle-mê-
me : non concubitus sed consensus facit, est-elle une 
interpolation ou bien est-elle l'oeuvre d’Ulpien ? 
Est-ce une maxime du jurisconsulte classique ? 

A ce sujet, les auteurs sont divisés. Ernst Lé-
vy l’attribue à Justinien au contraire Bonfante con-
sidère qu’elle est d’Ulpien. D’où vient cette diffi-
culté ? C’est que cette même maxime est répétée jusqu'à 
trois fois dans des textes d’Ulpien. Elle est d'abord 
dans celui que nous venons de voir, nous la trouvons 
ensuite , isolée et seule, dans un autre texte : D. 
50,17,30, Ulpien , Livre 36 sur Sabinus : Nuptias non 



(2) 217 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 217 

concubitus, sed consensus facit : Ce n’est pas la co-
habitation, mais le consentement qui fait le mariage. 

Enfin nous la trouvons dans un troisième texte 
sous une forme un peu différente : D. 24,I,32,I3 Ul-
pien, Livre 33 sur Sabinus : Si mulier et maritus 
diu seorsum quidem habitaverint , sed honorem invicem 
matrimonii hebebant quod scimus interdum et inter Con-
sulares personas subsecutum puto donationes non vale-
re, quasi duraverint nuptiae ; non entra coitus matri-
monium facit, sed maritalis affedtio : Si la femme 
et le mari ont habité longtemps mais qu’il ont con-
servé entre eux l’état de mariage ce que nous savons 
avoir lieu quelquefois entre personnages consulaires 
je pense que la donation est nulle comme s’ils a-
vaient continué à être mariés, car ce n'est pas la co-
habitation mais l’affection conjugale qui fait le ma-
riage . 

Il n’y a pas de raison décisive pour accepter 
ou repousser l’authenticité de cette maxime et pour 
l’attribuer ou non à Ulpien. Ce que l’on peut dire c’est 
qu’elle n’avait pas pour le jurisconsulte la portée 
absolue que les compilateurs ont entendu lui donner 
elle avait le sens que nous lui trouvons dans ce 
dernier texte, c’est une réaction contre l’idée orien-
tale qui fait dépendre le mariage du fait que les re-
lations sexuelles sont établies. Cette règle proclame 
au contraire le caractère plus intentionnel du maria-
ge romain, qui dépend davantage de la volonté que du 
fait, mais elle n’écarte pas en cela la nécessité de 
la deductio. 

Disparition 
de l’exigence 
de la deductio 
du Bas-Empire. 
la constitu-
tion de Valen-
tinien et 
Valens de 370. 

Cette exigence disparaît au Bas-Empire. On tend 
à cette époque à enlever à la deductio son effet. 
Cette tendance apparaît pour la première fois dans 
la législation en 370, dans la Constitut ion de Va-
lentinien et de Valens, Code 7,13,6. La constitution 
envisage le cas d'un jeune homme qui aurait été ins-
crit sur la. liste du cens après cinq ans de service 
militaire, il est exempté de cet impôt foncier, s’il 
est marié, il gagne aussi l’exemption de sa femme. 
Mais si cette ferme n’est à lui que par le seul affec-
tus maritalis, si elle est restée dans la maison de 
son père et par conséquent si elle n’a pas été dédui-
te, la femme n’est pas exemptée d’impôt. Il semble 
donc que la constitution le considère comme mariée 
par l’affectus maritalis, bien qu’elle n’ait pas été 
deducta in domus mariti. 

La constitu-
ion de Théo-

dose de 428 

Une constitution de Théodose et Valentinien, de 
428, semble poser le principe qui est celui de Justi-
nien que le mariage est valable par le seul consen-

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



218 Le mariage cum manu. 218 

et la concep-
tion du maria-
ge consensuel 
dans le droit 
de Justinien. 

tement, sans qu’il n’y ait eu ni donation ante nuptias 
ni instrumenta dotis, ni deduotio : Code 5,4,2 : Si 
les actes constatant la donation ante nuptias et la 
dot ont fait défaut, si même le cortège et les autres 
solennités des noces ont été omises, nul ne doit pen-
ser que le mariage, par ailleurs commencé, manque de 
valeur, alors que ce mariage a été contracté entre 
personnes de condition égale, entre lesquelles n’exis-
te aucun empêchement légal et qu’il tire sa force du 
consentement des époux et du témoignage de leurs amis. 

L’état de la législation constatée dans cette 
constitution, c’est l’état de l’époque de Justinien. 
Nous avons vu comment l’empereur, le consacre par des 
interpolations, dans des textes qui avaient un sens 
différent : D. 24,1,66, pr. Ante matrimonium contrac-
tum quo.d consensu intellegitur : Avant le mariage con-
tracté, ce qui s’entend du consentement ? 

D.50,I7,30 : Nuptias non concubitus sed consen-
sus facit : 

Et enfin Code 5,17,11, où l’empereur dit que 
même s’il n’y a pas eu rédaction d’instrumenta dota-
lia le mariage est valable : non enim dotibus sed af-
fectu matrimonia contrahentur z les mariages sont 
contractés non pas en vertu des dots mais par l’inten-
tion. 

Origines de 
cette concep-
tion. 

Comment en est-on arrive a cette conception 
d’un mariage purement consensuel ? Il se peut que la 
résistance du droit romain d’Occident contre les usa-
ges orientaux n’ait pas été sans influence sur cette 
transformation. Mais aussi on petit y voir la décaden-
ce des usages religieux, des rites nuptiaux, non seu-
lement par suite du détachement naturel des Romains 
de ces rites anciens et païens, mais on peut voir sur-
tout la lutte des idées chrétiennes contre les usages 
de. la religion paienne. 

On sait que les Pères de l’Eglise se montrent, 
à plusieurs reprises, scandalisés de la grossière-
té de ces premiers temps dont ces usages avaient con-
servé des traits. Ils réagissent vivement et s’oppo-
sent à ce que les chrétiens continuent à employer cas 
rites indécents, et même ils en arrivent à les leur 
défendre. Saint Jean Chrysostome, Homélies, 56,2,11: 
Ne prétextez pas, je vous prie, que mes paroles sont 
ennuyeuses et ridicules, que tout cela est légal et 
qu’il faut s’y conformer. Ce n'est pas cela qui fait 
un mariage légitime, mais selon la loi divine l'union 
des époux se fait chastement et honnêtement, si ceux 
qui s'unissent sont attachés par un grand amour. 
D'ailleurs les lois civiles l’ont reconnu, et j’en-
tends ceux qui les ont étudiées m'insinuer que le 
mariage ne consiste en rien d'autre qu’en la vie en COM-



219 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 219 

mun. Pourquoi donc transgresser les lois divines et 
humaines et préférer ces lois diaboliques et cette 
dangereuse coutume ? 

Dans la mesure où les idées chrétiennes ont 
influencé la législation des empereurs chrétiens, elle 
ont contribué à l’effacement de l’importance juridi-
que de la deductio. Elles l’ont réduite à une preuve 
du mariage qui n’est pas plus obligatoire que les au-
tres, preuve apportée par l’écrit et par les instru-
menta dotalia. 

Chapitre VI. 

LE DIVORCE - LES TABOUS DU 

MARIAGE PRIMITIF. 

Nous avons vu en étudiant les formes du maria-
ge, l’influence des idées religieuses et des usages 
religieux sur l’établissement de ces formes. Nous 
allons faire la même expérience en étudiant la disso-
lution du mariage du vivant des époux, c'est-à-dire 
le divorce. C’est par cette étude que nous terminerons 
le Cours. L’unité entre ses deux parties, en appa-
rence différentes, se manifestera dans cette étude 
de l’influence de la religion sur le droit civil du 
mariage. 

La répudiation 
par le mari 
dans la pério-
de ancienne 
où règne 
le mariage cum 
manu. 

Il faut distinguer ici, comme pour le mariage 
deux périodes dans l’histoire romaine : la période 
ancienne, ou règne le mariage cum manu, soit par coemp-
tio, soit par usus. Pendant cette période le divorce 
n’est pas libre, la femme placée sous l'autorité mari-
tale n’a pas le droit de divorcer, on ne peut parler 
que de répudiation, c’est-à-dire du renvoi de la 
femme par le mari. Mais la répudiation elle-même par 
le mari n’est pas libre, ce n’est pas un droit absolu 
pour le mari. LA coutume, les coutumes gentilices d’a-
bord, puis les coutumes familiales, lui interdisent 
d’user de son droit de répudiation de façon arbitrai-
re et inconsidérée. Il ne peut répudier sa femme que 
si elle a commis une faute grave, déterminée, comme 
nous allons le voir, par la coutume elle-même. 

Dans ce cas, non seulement il peut mais il 
doit chasser sa femme de la famille qu'elle a souil-
lée. Ce sont des prescriptions du droit religieux pri-
mitif. 



220 Le divorce et les tabous du mariage. 220 

Le caractère impératif de ce droit en ce qui 
concerne le mari disparaît avec la gens et la juridic-
tion gentilice, mais il reste de ces coutumes abolies 
que le mari, devenu juge domestique, ne doit chasser 
sa femme, la répudier que s’il lui reprocha une faute. 

L’apparition 
du divorce au 
VI° S. avec 
la généralisa-
tion du maria-
ge sim manu. 

Avec l’etablissement du mariage sine manu, le 
droit change. Le liberté du mariage amène la liberté 
du divorce. Dorénavant, non seulement le mari mais 
la femme peuvent rompre le mariage librement consen-
ti, qui ne change pas leur statut personnel et qui 
n’a pas. placé la femme sous l’autorité du mari. Cette 
liberté réagit sur le mariage cum manu, qui finit par 
suivre les mêmes règles. 

Ce changement est relié par une tradition as-
sez sûre au début du VI° siècle de Rome fondée et le 
début de cette période est marquée pour les Romains, 
par l'histoire du divorce de Carvilius Ruga, de 530 
de Rome fondée. 

Ce VI° siècle c’est aussi l’époque avons-nous 
vu, où des témoignages concordants semblent placer 
le début, ou tout au moins la généralisation du maria-
ge sine manu. Nous nous efforcerons de retracer rapi-
dement cette histoire, ou au moins ce que nous pouvons 
retracer de cette histoire dans les derniers cours 
qui nous restent. 

Le texte de 
Plutarque 
sur la loi de 
Romulus rela-
tive au di-
vorce. Son 
intérêt au 
point de vue 
du divorce et 
sur l’origine 
de la resti-
tution de la 
dot. 

Le témoignage le plus ancien sur le divorce 
nous est donné par un texte de Plutarque, que nous 
allons étudier dans ce chapitre et dans le chapitre 
suivant. Ce texte est tiré de la vie des hommes il-
lustres, Plutarque, Vie de Romulus, § 22. 

Je me propose de justifier la traduction sui-
vante : 

Romulus edicta quelques lois, parmi lesquel-
les celle-ci est dure, qui ne permet pas à la femme 
de divorcer d’avec son mari, mais qui permet au mari 
de répudier son épouse pour cause d'empoisonnement 
d'enfant, de soustraction de clefs et pour cause d’a-
dultère. Il ordonna que si quelqu'un répudiait son 
épouse pour quelque autre motif la moitié de sa for-
tune fut remise à la femme, l'autre moitié consacrée 
à Demeter, mais que le mari qui répudiait sa femme 
offrît un sacrifice aux dieux souterrains. 



221 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 221 

Plutarque est un historien du Ier siècle après 
Jésus-Christ, né en 45 ou en 50 et mort en 140 après 
J.C. 

Ce texte que nous allons étudier est, un des 
plus fréquemment cités par les historiens modernes 
du droit romain. Nous le trouvons dans toutes les his-
toires générales, dans tous les manuels généraux de 
Droit et d’Antiquités romaines, dans les ouvrages sur 
la dot et enfin dans des monographies sur le texte 
lui-meme. Le bibliographie de ce texte est extrême-
ment abondante. 

On le considère comme Important parce qu'il 
nous fournit le témoignage le plus ancien sur des 
cas de divorce et aussi parce qu’il nous fournit le 
témoignage le plus ancien non pas précisément de la 
restriction de la dot, mais de l’usage établi de ne 
pas renvoyer la femme sans raison, sans lui donner 
une compensation pécuniaire et c’est cet usage qui est 
à l'origine de la restitution de la dot. 

Divergences sur 
l'interpréta-
tion du texte. 

On pourrait penser qu'apres tant d’études ce 
texte est complètement élucidé. En réalité l’exa-
men répété de ce texte a abouti à un résultat tout à 
fait contraire. Plus il a été, sinon du moins étudié, 
du moins cité, plus son interprétation a paru diffi-
cile. Ce n’est pas seulement la détermination des 
cas de divorce qui a causé des difficultés , sur ce 
point l’accord semble avoir été fait et les auteurs 
admettent en général la même interprétation matériel-
le de ces cas, mais c’est leur signification qui pa-
raît avoir échappé complètement aux auteurs juridiques 
Ce qui a causé le plus de difficultés, c'est surtout 
la sanction qui est indiquée dans ce texte. 

Si bien que les auteurs en sont arrivés à dou-
ter de l’authenticité du texte et de l'authenticité de 
la tradition qu’il rapporte. Girard, Histoire de 
l’organisation judiciaire, p. 35, le repousse, à cau-
se de Demeter, qu’il traduit en Gérés, Wissova, Real 
Encyolopaedie der Klassischen Altertumwsissenschaft 
article Gérés , explique que le temple de Gérés est 
le lieu où se réunissent les tribuns et que les indi-
vidus qui portaient atteinte à la personne d’un tri-
bun étaient en vortu de la loi sacrée qui consacre 
l’inviolabilité du tribun, dévoués à Jupiter et leurs 
biens étaient confisqués et vendus au profit du tem-
ple de Gérés. La confiscation prévue dans cette soi-
disant loi de Romulus ne serait pour eux qu’un dou-
blet historique , une de ces anticipations qui ont 
souvent été faites par les historiens romains pour 
trouver des précédents à le confiscation historique, 
colle qui est faite en faveur de Gérés des biens des 
individus convaincus d'avoir attenté à la personne des 



222 Le divorce et les tabous du mariage. 222 

tribuns. 
Enfin Bonfante, Corso Diritto Romano, I p. 

251 nous dit : Parmi las prétendues lois de Romulus, 
celle-ci est peut-être la plus énorme, qui a donné le 
plus grand mal aux interprètes. Je n’estimerais pas 
absolument invraisemblable que ce soit une traduction 
exagérée du pouvoir ancien du sacerdoce et de la loi 
religieuse, ou une invention pure et simple de l’é-
poque des réformes matrimoniales d’Auguste et qui 
serait bien dans le caractère de cet empereur. 

Faut-il abandonner ce texte à l'hypercritique 
historique ? Je ne le pense pas. Nous nous efforce-
rons, au contraire, d’en pénétrer la signification 
pour le droit ancien et de montrer comment ce texte 
forme le premier chaînon d’une tradition historique 
reconnaissable dans ce dernier témoignage. On peut 
en suivre les transformations et constater qu’elle 
aboutit dans le droit classique, à une règle fondamen-
tale dé l’action rei uxoriae. Les principales étapes 
de cette transformation sont : Plutarque, Romulus 
22, Denis d’Halicamasse, Antiquités Romaines 2,25, 
Caton dans Aulu Gelle X.23; Ulpien , Regulae 6,12. 

Nous étudierons dans un § 1er les cas de divor-
ce, dans un § 2 le caractère religieux de ces inter -
dictionsot dans un § 3 la nature des tabous expliqués 
d’après la sociologie. 

Ier : Cas de divorce. 

Les 3 cas de 
répudiation 
par le mari 
d’après Plu-
tarque. 

Plutarque nous dit que la femme n’a pas le 
droit de divorcer d’avec son mari, mais que le mari 
peut la répudier dans trois cas s I°- en cas d’empoi-
sonnement d’enfant; 2°- de soustraction de clefs, et 
3°- d’-adultère. Sauf le troisième cas, qui ne présen-
te aucune difficulté, les deux autres sont sujets 
à discussion, parce qu’ils sont mal caractérisés et 
ils sont expliqués d’une façon insuffisante, qui lais-
se la place à l’incertitude. 

I- Empoisonne-
ment d’enfant 
correction 
proposée par 
certains au-
teurs pour en-
tendre ce cas 
d'une suppo-
sition d’en-
fant. 

I°- Empoisonnement d'enfant .- Parmi les inter-
prétations nombreuses de ce premier cas, il en est 
une qui ne nous retiendrait pas longtemps si elle n’a-
vait pas pour caution deux auteurs, dont l’autorité 
est considérable, le premier c’est Ihering (Indo -Euro-
péens avant l’histoire, p. 392) et Girard (Textes de 
Droit romain , Leges Regiae, traduction latine, p.6 
note 2, 6ème édition). 

Cette interprétation consiste à mettre une. vir-
gule après sapuaxua et à faire d'enfant le 
complément de imoboyn qui aurait alors deux 
compléments, enfants et clefs, et nous trouverions 
quatre cas au lieu de trois : I°- l’empoisonnement, 



223 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 223 

puis ùnoboyn que l'on traduit par falsifi-
cation, falsification d’enfant et de clefs. 

Girard traduit : Propter veneficium vel sup-
positionem partus vel falsationem clavium ; ce qui nous 
donne : 2°- supposition d'enfant, c’est-à-dire le fait 
de tromper le mari en lui faisant croire que sa fem-
me est enceinte, qu’elle est supposée accouchée, à 
la suite de quoi on introduit un enfant étranger dans 
la famille. 3°- Falsification de clefs et 4°- adultère. 

La nécessité de traduire le même mot grec 
par deux mots différents, suppositionem vel ralsatio-
nem montre le caractère insoutenable de cette inter-
prétation. Elle est appuyée sur des motifs bien peu 
concluants. L’argumentation de Ihering est un bon exem-
ple de cette argumentation sentimentale à laquelle se 
laissaient entraîner autrefois les meilleurs auteurs. 

Ihering nous dit en effet : "La femme, dont 
tous les désirs et tout l'orgueil s’incarnaient dans 
le fruit de ses entrailles, pouvait-elle détruire el-
le-même tout son bonheur ? Mais passons. Elle aurait 
du être aussi insensée que dépravée pour vouloir em-
poisonner ses enfants en s’exposant au danger de voir 
découvrir son crime. Elle avait des moyens bien plus 
faciles et pouvait se borner à les étouffer pendant 
leur sommeil, et pour ce crime qui n’en est pas moins 
un infanticide la loi n’aurait pas comminé la même 
peine. 

Le deuxième argument qu’il nous donne est plus 
important ; Pourquoi, du reste, mentionner le seul 
empoisonnement des enfants commis envers d’autres per-
sonnes est-il moins punissable ? La femme empoisonne 
le père, la mère, les frères, les soeurs du mari 
et il n’aurait pas le droit de se séparer, mais pour-
quoi, lorsqu'il s’agit de ses enfants lui réserver en-
core ce droit ? A coup sûr, tout empoisonnement était 
puni de mort, et le mari était délivré de la mère dé-
naturée même sans divorce. Bref cette opinion contient 
un tel entassement d’absurdités parfaitement incroya-
bles, qu’il faudrait un manque complet de réflexion 
et de sens critique pour lui accorder confiance. 

Cette argumentation éloquente ne nous convainc 
pas. Le philologue Havet posait cette règle de criti-
que que quand il fallait un signe de ponctuation pour 
donner un sens à un texte c’était une preuve indubi-
table que ce sens était faux, car les anciens ne con-
naissaient pas de signes de ponctuation. L'on attri-
bue à Plutarque la responsabilité d’un style tout à 
fait impossible : il n’aurait pas à un même mot donné 
deux compléments si dissemblables et il n’aurait pas 
pu en grec dire ce qui est impossible en français : 
falsification d’enfants et de clefs. 



224 Le divorce et les tabous du mariage. 224 

Nous dirons donc ici qu’il s’agit d’un empoi-
sonnement d’enfant, mais nous chercherons à en déter-
miner le sens. 

Nous retiendrons le deuxième argument : s’il 
s’agissait ici d’enfant vivant, ce serait un crime 
puni de mort et non de divorce, car ce premier cas 
doit être de même nature que les suivants : 

Interpréta-
tion du texte 
commun vi-
sant un avor-
tement provo-
qué par un 
breuvage magi-
que. 

Tous ces cas ont pour caractéristique d’emprun-
ter leur gravité à ce qu’ils sont des fautes contre 
le mari- et contre le mariage, mais qu’en eux-mêmes 
et en dehors du cas de mariage ce ne sont ni des cri-
mes, ni même des fautes morales, comme nous allons 
le voir. C'est pourquoi la plupart des auteurs sont 
dans la vérité quand ils disent que cet empoisonne-
ment d’enfant en réalité est un avortement provoqué 
par un remède. L'expression qui désigne en grec les 
enfants dans ce cas veut dire aussi bien partus, foe-
tus, c’est-â-dire l’enfant non encore né, le fruit, 
que proles et soboles le descendant. Quant à pap 

est un philtre, une boisson magique, qui 
est un poison quand il tue, qui est un remède quand 
il guérit. Mais pour les Romains comme pour les Grecs, 
c’est le même mot, puisque c’est la même chose qui 
désigne à la fois le remède et le poison. D’autre 
part tout remède, pour les Romains, a un effet magi-
que, le mot grec se traduit en latin par venenum. Or 
Ammien Marcellin l’emploie au sens de breuvage abor-
tif. 16,10,18. 

L’avortement 
et sa répres-
sion. 

Avec l'usage d’un breuvage magique pour provo-
quer des accouchements avant terme, nous sommes sur 
un terrain bien connu du droit primitif. L’infantici-
de, à plus forte raison , le foeticide est une coutu-
me très répandue chez, les peuples primitifs. 
Westermarck : Origine et développement des idées mora-
les, 2 vol. Payot 1928. 

C’est la misère et la difficulté de vie des 
nomades qui amènent ces usages et peut-être faut-il 
voir dans cette loi de Romulus une réaction dos peu-
ples agricoles contre les coutumes qui existaient a-
vant la fixation sur le sol, de même que pour la loi 
de Romulus défendant l'exposition des nouveau-nés. 

L’avortement pour les Romains n’est pas un 
meurtre, car l’enfant non encore né n’est pas encore 
un homme : D. 35,2,9, § I : Partus nondum editus homo 
non recte fuisse videtur s l’ombryon non encore né, 

à bon droit, n’est pas considéré comme un homme. 
Les philosophes et les médecins discutent de 

l’époque où cet embryon devient vivant, pour assimi-
ler l'avortement à l’infanticide. Ce n’est donc ni 
un crime, ni même une faute et l’avortement est denué de 
sanction. 



(2) 225 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 225 

Mais pour la femme mariée, c'est une offense 
qui est faite à son mari, c'est un tort qui lui est 
porté. C’est pourquoi elle mérite le divorce. 

Dans les derniers siècles de la République et 
au commencement de l’Empire, avec la démoralisation 
générale, nous voyons une recrudescence des avortements 
C’est pourquoi la législation impériale commence à 
le punir. Elle commine contre lui des peines assez sé-
vères de relégation à la fois pour celui qui procure 
le breuvage abortif, surtout s'il entraîne la mort, et 
pour la femme. Les idées chrétiennes le considèrent 
comme un péché et le condamnent d'une manière absolue, 
quelle que soit la personne qui le procure. Il est 
remarquable que les empereurs chrétiens le considè-
rent sous son aspect d’offense contre le mari et ils 
en font une cause de divorce s Novelle 22, chapitre 
16 de Justinien, Novelle 31 de Léon. 

2ème cas de 
divorce : 
soustraction 
des clefs du 
cellier. 
Rapport entre 
ce fait et 
l'interdic-
tion pour la 
femme de boire 
du vin. 

2ème cas : soustraction des clefs. Ce deuxieme 
cas se présente sous une forme plus énigmatique enco-
re que le premier. Quelle est cette faute si grave 
qu'elle est assimilée à l’adultère et qui consiste 
en une soustraction des clefs ? La femme a les clefs 
de la maison, elles sont le symbole de son autorité, 
nous savons en effet que quand le-mari la renvoie il 
lui enlève les clefs : claves ademit d'après les XII 
Tables. 

Il s' agit a s sûrement de certaines clefs que, 
par exception, elle n’a pas à sa disposition. Les au-
teurs modernes tombent d’accord pour penser que ce 
sont les clefs du cellier, les clefs de la cave à vin 
et cette défense est en rapport avec la vieille inter-
diction qui pèse sur la femme romaine de boire du vin. 

Le premier auteur qui l’ait dit s’est vu objec-
ter que son interprétation était étrange et même 
présentait un certain caractère de ridicule .Elle est pour-
tant moins arbitraire que l'interprétation du premier 
cas qui ne peut pas être contrôlée par des textes 
différents. Ici, au contraire, il y a un grand nom-
bre d’autres témoignages qui permettent de rappro-
cher l’interdiction de boire du vin de la soustrac-
tion des clefs. De nombreux auteurs citent cette in-
terdiction de boire du vin. 

I°- Plutarque, Romulus 22. Je rappelle le 
texte : Romulus édicta plusieurs lois, dont celle-ci 
est dure qui ne permet pas à la femme de se séparer 
de son mari, mais qui permet au mari de répudier sa 
femme pour cause d’empoisonnement d’enfant, de sous-
traction des clefs ét d’adultère. 

2°- Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines. 
2,25, Si la femme commet quelque faute elle a pour 

“ Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 w Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



226 Le divorce et les tabous du mariage. 226 

juge son mari offensé qui est le maître de la gran-
deur de la peine et les parents jugeant avec le mari 
de ces choses, parmi lesquelles sont l’adultère et 
ce qui paraîtrait aux Grecs le plus minime des péchés 
le fait de boire du vin. Ces deux fautes. Romulus permit 
qu'elles fussent punies de mort, comme étant les plus 
graves que puisse commettre une femme. 

3°- Aulu Gelle, Nuits Attiques, 10,23, : les 
écrivains qui ont traité des habitudes et des moeurs 
du peuple romain nous apprennent que les femmes du 
Latium devaient être toutes abstinentes, c’est-à-dire 
s'abstenir de vin. Marcus Caton avance même que non 
seulement les femmes devaient être blâmées, mais qu’el-
les devaient être frappées d'une amende par le juge 
si elles avaient bu du vin avec la même sévérité 
que si elles avaient commis un adultère. On lit dans 
un traité de Caton sur la dot: Lorsque le mari divor-
ce il a sur la femme les pouvoirs du censeur, il a 
uneespèce d’imperium. Si la femme commet quelque cho-
se de répréhensible ou de honteux, le juge la frappe 
d’une amende, si elle a bu du vin ou commis l’adultère 
il la condamne. Sur le droit de tuer il écrit ceci : 
Si tu surprends ton épouse commettant l’adultère tu 
peux impunément la tuer sans jugement, si elle te sur-
prend en adultère elle n’oserait pas te toucher du 
bout du doigt et elle n’en a pas le droit. 

4°- Valère Maxime 6,3,9 : Pour un motif beau-
coup moins, grave, Egnatius Métellus tua son épouse à 
coups de bâton, parce qu’elle avait bu du vin et ce 
meurtre, loin de lui susciter un accusateur , ne fut 
même pas blâmé. Chacun trouva qu’elle avait juste-
ment expié par une peine exemplaire la violation des 
lois de la sobriété, car toute femme, qui fait un 
usage immodéré du vin, ferme son coeur à toutes les 
vertus et l’ouvre à tous les vices. 

5°- Pline l’Ancien. Histoire naturelle, 14,1, 
3 : Il n’était pas permis aux femmes romaines de boi-
re du vin. Nous trouvons entre autres exemples que 
la femme d’Egnatius Metellus parce qu’elle avait bu 
du vin au tonneau avait été tuée à coups de bâton par 
son mari et celui-ci avait été absous du crime de 
meurtre par Romulus. 

Fabius Pictor, dans ses Annales, écrit qu’une 
matrone, parce qu'elle avait descellé les cassettes 
où étaient les clefs de la cave à vin, avait été con-
damnée par les siens à mourir de faim. Cneius Domitius, 
en sa qualité de juge, décida qu’une femme qui parais-
sait avoir bu plus de vin que delà n'était nécessai-
re comme remède pour sa santé, serait frappée d'une 
amende sur sa dot. 



227 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 227 

6°- Polybe, Lettres, 6,2 : Il est impossible 
à la femme de cacher qu’elle a bu du vin, d'abord 
parce qu’elle n’a pas l’administration du vin. 

7° Valère Maxime, 2,1,5 : L’usage du vin fut 
inconnu des femmes romaines, de peur qu’elles ne fus-
sent entraînées dans quelque désordre car le degré 
le plus proche de l’intempérance, de Liber Pater con-
duit d'habitude à la Venus illicite. 

Enfin 8°- Plutarque : Parallèle de Lycurgue et 
de Numa : Numa apprit aux femmes à être sobres et 
à garder le silence. Il leur défendit l'usage du vin 
et ne leur permit pas de parler de choses même les 
plus nécessaires en présence de leur mari. 

Il y a encore quelques autres textes, moins 
importants que ceux-là sur le même sujet. 

Le nombre de ces textes marque l’importance 
de cette tradition chez les Romains. On peut tout d'a-
bord en tirer cette donnée que le rapprochement des 
clefs et du vin est moins arbitraire qu'il ne semble 
à première vue. Fabius Pictor, en effet, nous dit 
qu'une matrone , parce qu'elle a descellé les casset-
tes où étaient les clefs de la cave à vin fut condam-
née par ses proches à mourir de faim. On remarque-
ra que Fabius Pictor ne dit même pas si elle avait 
bu. C’est la raison pour laquelle Polybe dit encore 
que la femme n’avait pas l'administration du vin. 

Assimila-
tion au point 
le vue de la 
gravité de la 
faute entre 
l'adultère 
et le fait de 
boire du vin. 

Mais la preuve la plus convaincante est qu’on 
peut voir par ces textes que celui de Plutarque fait 
partie d'une tradition d’après laquelle les deux fau-
tes les plus importantes pour la femme, méritant le 
divorce et même la mort, c'est le fait de boire du 
vin et de commettre l’adultère. 

L’assimilation entre ces deux cas et les éta-
pes de cette assimilation se retrouvent dans notre 
texte de Plutarque, et dans celui de Denys d’Halicar-
nasse qui nous dit que ces fautes sont jugées par le 
mari et par le tribunal domestique et que ce sont les 
deux fautes les plus graves que puissent commettre 
les femmes. 

Caton l’Ancien nous dit aussi que ces deux 
mêmes fautes, en même temps qu'étant les plus graves, 
sont jugées par un juge dans une action civile. Nous 
voyons alors que le vin et l’adultère sont assimilés 
non seulement parce que tous deux appellent le divor-
ce, mais parce que tous deux appellent aussi la mort. 
Non seulement le mari peut divorcer, mais il peut 
tuer impunément sa femme, il est excusé et ne commet 
pas un meurtre punissable. 

Il n'y a pas de raison à mon avis, de croire 
que l'une de ces sanctions est plus ancienne que 



228 Le divorce et les tabous du mariage. 228 

l'autre. Toutes les deux ont des traits qui en font 
une sanction du droit primitif. De même, au fond, 
dans notre droit moderne, du moins en ce qui concerne 
l'adultère, la dualité persiste. On peut dire que chez 
nous, tout comme dans la Rome primitive, l'adultère 
au point de vue du droit civil justifie le divorce, 
mais au point de vue du droit criminel et surtout au 
point de vue de sa pratique devant les cours d’assises, 
l'adultère excuse toujours le meurtre. 

Disparition 
du vin comme 
cause de di-
vorce après 
Caton. 

Après l'époque de Caton, le vin s'efface du 
droit romain comme faute équivalente de l'adultère. 
Le dernier exemple d'action judiciaire basée sur cet-
te faute se trouve dans Pline l'Ancien, qui nous dit 
que Cneius Domitius, qui fut préteur en 562 de Rome 
fondée, frappa une femm® d'une amende sur sa dot par-
ce qu'elle avait bu trop de vin. 

Le vin disparaît ensuite du droit, de sorte 
que dans la catégorie des fautes les plus graves que 
puisse commettre la femme mariée il ne reste qu’une 
faute, l'adultère, et c’est le dernier état du droit 
classique que nous retrouvons dans Ulpien, Régulas, 
6,12 : Graviores mores surf adulteria tantum leviores 
omnes reliquit : Les moeurs les plus graves sont seu-
lement l’adultère , les moins graves sont tout le res-
te. 

Il s'agit ici d'une particularité essentielle 
de l'action rei uxoriae. Ulpien parle de retentiones 
propter mores qui sont les retenues que le mari peut 
faire sur la dot à propos de ces fautes commises par 
la femme. Le fait que le droit classique les divise 
toujours en deux catégories, bien que, dans la premiè-
re catégorie ne reste qu’une seule faute, l'adultère 
montre la persistance de la tradition dans laquelle, 
comme nous l’avons vu, dans cette première catégorie 
il y avait plusieurs cas de faute. C'est pourquoi, 
bien qu'il n’en reste qu’une, elle forme toujours ca-
tégorie. 

On ne retrouve plus le vin dans les justes cau-
ses de divorce énumérées par la législation impériale, 
et les historiens que nous avons cités nous en ont 
conservé le souvenir à titre de singularité histori-
que dont ils ne comprennent plus la signification et 
dont ils essaient de trouver une explication ration-
nelle. Ils sont frappés par le rapprochement que fait 
la tradition entre l’adultère et le vin et ils essaient 
de montrer simplement comment l’ivresse conduit à l’a-
dultère. L'intempérance, dit l'un, conduit à l'égare-
ment de l’esprit et l’adultère est un égarement de 
l'esprit. L'intempérance de Liber Pater (le dieu 
du vin) conduit à la Vénus illicite (la déesse de 
l’amour adultère). Assurément nous ne nous contente-



229 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 229 

rons pas de ces explications peu satisfaisantes. 
3ème Cause de 
divorce l'adul-
tère, de la 
femme.. 

3ème cas : l’adultère. Pour expliquer ce troi-
sième cas, nous n’avons aucune difficulté d’interpré-
tation. L’adultère est évidemment le cas type de rup-
ture du mariage, la faute la plus grave contre la fi-
délité qu’elle doit à son mari que la femme puisse com-
mettre, quel que soit l’état des moeurs et des idées. 

Je ferai seulement remarquer ici que pour les 
Romains seul l'adultère de la femme est grave, celui 
du mari ne compte pas. Caton a exprimé la règle de 
façon pittoresque : Tu peux impunément tuer ton épou-
se si tu la surprends en adultère, mais toi si tu com-
mets l'adultère , elle ne pourra pas te toucher du 
bout du doigt et elle n’en a pas le droit. 

Il ne s’agit pas seulement ici d’une différen-
ce de liberté entre les sexes. Le complice de la fem-
me adultère peut être tué par le mari aussi impuné-
ment que la femme elle-même. C’est donc qu'il a com-
mis une faute aussi grave que celle qu’a commise la 
femme. Au contraire, en dehors du mariage, aussi bien 
pour la femme que pour l’homme, du moins quand il 
s’agit d’une femme qui se trouve en dehors des liens 
d'une famille, la liberté sexuelle est aussi grande 
pour l'un que pour l’autre. Ce sont ces liens de fa-
mille qui font de l’adultère et du stupre, c'est-à-
dire dés relations sexuelles avec une femme ou un 
jeune homme d’une famille honorable une faute grave, 
un crime. 

Si, au contraire, ces relations sexuelles ont 
eu lieu avec une femme qui ne fait partie d’aucune 
famille, c’est-à-dire avec une affranchie ou avec une 
esclave, c’est un acte indifférent qui n’offense ni 
la morale ni la loi. Dans ce cas la liberté sexuelle 
est la même pour les deux sexes. 

Nous en trouvons deux preuves typiques. La pre-
mière dans l’histoire des bacchanales : les consuls 
apprennent, par une confidence faite au fils de l’un 
deux par sa maîtresse, qui était une affranchie, que 
s’était propagé à Rome ce culte oriental des Bacchus 
qui était célébré dans des orgies, et ils apprennent 
ainsi avec horreur que des femmes mariées, des jeu-
nes filles de bonne famille avaient, avec des hommes 
étrangers à leur famille, des rapports physiques qui 
leur paraissent des crimes irrémissibles. Le consul 
demande à l’affranchie qui avait participé à ces Bac-
chanales de dévoiler le crime, l’affranchie hésite, 
craignant parce qu'elle y avait participé, d’être el-
le même impliquée dans les poursuites qui devaient 
les punir. Le consul lui répondit que quant à elle 
elle n’avait rien à craindre et que même on récompen 
serait sa dénonciation en lui donnant les privilèses 



230 Le divorce et les tabous du mariage. 230 

et les droits d’une matrone, c’est-à-dire d’une femme 
honorable. 

La deuxième histoire, nous la trouvons dans Va-
lero Maxime 7,3,10 : un père de famille voyant son fils 
brûler d’une flamme non permise et dangereuse, c'est-
à-dire avoir des relations avec une femme mariée ou 
une jeune fille de famille honorable, voulut le gué-
rir de cette passion insensée et il lui donna un con-
seil qui, dit l’historien, sut concilier l’indulgence 
paternelle avec l’excellence du conseil. Il lui deman-
da de n’aller vers celle qu’il aimait qu’après avoir 
usé de la Vénus vulgaire et permise. C’est ce que fit 
le fils et, comme le pensait le père, la satiété de la 
jouissance permise éteignit insensiblement l’amour 
illicite. 

Nous voyons nettement dans ces deux histoires et 
dans quelques autres semblables comment la gravité de 
la faute dépend uniquement de la question de savoir si 
la femme est ou n’est pas membre d’une famille honora-
ble. 

Caractère de 
ces 3 causes 
de divorce 
en tant que 
constituant 
des fautes 
graves contre 
le mari et 
la famille. 

Ceci nous permet de faire la première constata-
tion que nous retirons de cette étude : ces trois cas 
sont les fautes les plus graves que puisse commettre 
la femme, parce que ce sont des fautes contre le mari, 
contre le mariage et ajoutons contre la famille. Mais 
en soi ils n’ont le caractère ni de crime, ni de dé-
lit. Pour les autres que pour une femme faisant partie 
d'une famille ce sont des actes indifférents. Tel est 
le premier trait commun que l’on peut discerner entre 
ces trois cas. 

§ 2 - Caractère religieux de ces interdictions. 

Nous devons maintenant rechercher la nature de 
la faute commise par la femme. Cette faute, c’est une 
infraction à des prescriptions religieuses. Le carac-
tère religieux de ces défenses portées par la soi-di-
sant loi de Romulus résulte d’abord de l’ensemble même 
dont elle fait partie: la tradition l’attribue à Ro-
mulus, elle fait partie des lois royales. 

Les leges 
regiae; leur 
caractère; ca-
ractère reli-
gieux de leurs 
dispositions. 

Ces lois royales, c’est un ensemble de prescrip-
tions qui sont mises sous le nom des premiers rois de 
Rome : Romulus, Numa, Tullus Hostilius et Servius Tullius 
Il a existé un recueil des Leges Regiae, qui aurait été 
fait par un certain Papirius, soit à la fin de la royau-
té, soit au début de la République. Nous n’avons plus 
ce recueil, mais des extraits, que l’on peut trouver 
dans les auteurs, ont été recueillis par Girard, au dé-
but de ses textes de droit romain. 

La critique moderne a fait justice, de l’idée, 
ancienne qui voyait dans ces lois des lois véritables 



231 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 231 

et émanant réellement des rois de Rome. Les rois de 
Rome sont des rois légendaires et ces lois n’ont à 
aucun degré le caractère de lois votées par les comi-
ces. Ce sont des prescriptions religieuses du droit 
coutumier, recueillies par les pontifes et mises par 
eux ou par la tradition sous le couvert de ces rois. 
Le caractère religieux de l’ensemble de ces prescrip-
tions est bien établi, mais nous pouvons préciser da-
vantage. La fin du texte nous permet de fixer d’une 
manière plus précise la nature de la faute commise con-
tre la loi religieuse : 

Romulus exigeaque celui qui répudiait sa femme 
offrit un sacrifice aux dieux souterrains. 

Difficulté 
soulevée par 
la traduction 
du texte de 
la loi 4 de 
Romulus in 
fine. 
Explication 
du terme vente 
par la reman-
cipatio de la 
femme répu-
diée. 

Cette traduction, que je donne ici, c'est la 
plus ancienne, acceptée autrefois par les traducteurs 
littéraires de Plutarque. Nous la trouvons notamment 
dans les premiers traducteurs de Plutarque, Cruser et 
Xylander. Leur traduction est suivie par Reiske et 
elle est adoptée dans la traduction française d’Amyot. 

C’est en effet la traduction la plus naturelle, 
mais elle est remplacée actuellement par une autre qui 
triomphe dans la littérature juridique. Elle a été 
imposée par deux études sur le sujet par un allemand 
Schlesinger: Zeit fur Rechtsgeschichte, 8, 1869, 
p. 53 et un italien Trincheri, Bull, dell Istituto di 
Diritto romano, 1889, p. 248. C’est la traduction sui-
vante: Celui qui vend sa femme doit être immolé aux 
dieux infernaux. 

Cette traduction a été adoptée par tous les his-
toriens, par tous les manuels généraux, par les Fontes 
de Bruns et les textes de Girard. 

D’où vient le succès si complet de cette inter-
prétation ? Elle n’a pour elle qu’un seul argument di-
rect. En effet, parmi tous les sens nombreux du verbe 
SC^oiTliPosoar il y a le sens de vendre et 
jamais ce verbe n’est employé dans le sens de répudier. 
C’est évidemment un fait certain, mais cette interpré-
tation se heurte à une objection, à mon avis décisive: 
pour l’adopter il faut isoler dans la dernière partie 
de la phrase la dernière proposition et la considérer 
comme étant séparée de tout le reste. Il faut en faire 
une proposition principale, sans tenir compte du verbe: 
il ordonna, qui commande les deux propositions fina-
les et, après l’avoir ainsi isolé, on donne à notre 
proposition un sens différent, sans rapport avec le con-
teste. Jusque là il s’agissait du divorce, mais il ne 
s’agirait plus que d’une vente, sans rapport avec le 
divorce. 

Ce changement est si certain que les ouvrages gé-
néraux citent ces deux parties du texte à des endroits 
tout à fait différents. Isoler un membre de phrase. 



232 Le divorce et les tabous du mariage. 232 

l'interpréter sans tenir compte du contexte pour lui 
donner le sens qui paraît le meilleur au point de vue 
de la logique et de la raison, surtout pour l'utiliser 
à des fins que l’on veut atteindre, c'est un usage fré-
quent de la méthode juridique, mais c'est certainement 
une erreur de méthode si l’on sa place au point de vue 
de l’histoire. 

La vraie raison pour laquelle les auteurs sont 
tombés dans cette erreur, c’est qu'ils n'ont pas pu 
trouver à la première traduction un sens raisonnable et 
satisfaisant. Tous ceux sans exception qui l’ont adop-
tée ne mettent pas en doute qu'il ne s'agisse ici 
d’une punition et par conséquent d’une sanction supplé 
mentaire contra le mari coupable, c’est-à-dire contre 
le mari qui a renvoyé sa femme hors des cas prévus. 
Ce serait donc une sanction qui s’ajouterait à la con-
fiscation prononcée dans la première proposition inci-
dente contre le mari au profit de sa femme et de De-
meter. Or, confisquer d'abord toute la fortune du mari 
lui imposer ensuite un sacrifice expiatoire, c'est-à-
dire l’immolation d’un porc, ou d’une brebis, ou d’un 
autre animal, c’est une échelle de peines qui n’est pas 
raisonnable, c'est une gradation qui n'est pas vraisea 
blable. 

Pour retrouver le sens véritable de ce texte, 
nous poserons d’abord comme principe incontestable que 
la phrase tout entière doit être interprétés dans son 
ensemble. Nous dirons aussi que, dans toute cette phra-
se, il s’agit de la loi de divorbe et de ses sanctions 
et qu'il n’est pas possible qu'il soit parlé, dans 
cet ensemble, d'une vente, si. cette vente est sans rap-
port avec le divorce. 

Mais d’autre part, après lequel 
débute la proposition finale que nous étudions, est 
disjonetif. Ce pronom, dans cet ensemble, ne peut donc 
désigner le même personnage que celui qui figure dans 
la première proposition. Les deux propositions sont 
réunies par le verbe principal: il ordonna, et il y a 
une alternative : la loi de Romulus ordonne une chose 
à l'un, elle ordonne une autre chose à l'autre. Le 
premier c'est celui qui divorce en dehors des trois 
cas. La loi ordonne que, de celui-ci, les biens soient 
confisqués et remis à Demeter et à la femme. 

Mais alors qui est l'autre ? Puisque le premier 
c'est celui qui divorce hors des trois cas, le second 
sera celui qui répudie sa femme dans l’un des trois 
cas. C’est à celui-là, quoiqu’il ne commette aucune 
faute et qu’il se soumette à la prescription légale 
qu'est imposé un sacrifice expiatoire. 

Comment donnerons-nous au verbe «.Tro <71.^0 
le sens de divorce, puisque ce terme n'est pas employé 



(2) 233 DROIT APPROFONDI (Doctorat) 233 

dans ce sens ? Quelques auteurs ont voulu y parvenir 
à l’aide du sens : rendre, restituer, qui est, en effet, 
un des sens de ce verbe et la loi dirait que la femme 
est rendue à son père. Mais c’est un sens impossible, 
car dans le mariage cum manu la fille est sortie de la 
famille de son père et le divorce ne l’y fait pas 
rentrer. Elle est définitivement sortie de sa famille 
d’origine. 

Pour comprendre le sens que je veux donner à 
notre phrase, il faut s’appuyer sur deux propositions: 
la première, que je démontrerai dans le chapitre sui-
vant, à savoir que la coutume que nous étudions est 
une coutume très ancienne, qu’elle est même antérieure 
à la fondation de Rome, je veux dire au droit de la 
cité, au droit de la ville. On peut le voir par la 
sanction portée contre le mari et par la déesse à la-
quelle cette sanction est consacrée : Demeter, que je 
traduirai par Tellus. Ce n’est donc pas une coutume du 
droit civil, mais une coutume gentilice. 

Pour la deuxième proposition, il suffira de rap-
peler ce que nous avons dit dans les premiers chapi-
tres. Nous avons vu que, des trois, modes d’acquisition 
de la manus dans le mariage cum manu : l’usus, la con-
farreatio et la ooemptio, la confarreatio, non seu-
lement est un mode spécial réservé aux familles sa-
cerdotales, mais c’est le mode le plus nouveau. Il ne 
peut avoir été établi qu'après l’établissement du cul-
te de Jupiter dans la cité. Le templs du Capitole a 
dû être fondé, et par conséquent, c’est l’époque de la 
plus grande cité des rois étrusques, celle dont nous 
conservons encore le souvenir par l’enceinte de Ser-
vius Tullus, à l’époque gentilice. 

C’est donc la coemptio qui fait la manus dans 
le mariage, ainsi que l’usus. Le divorce de ces deux 
formes était procuré par une nouvelle mancipation, 
qui faisait sortir la femme de la famille du mari : 
c’était la remancipation. La source latine de Plutar-
que devait donc comporter un: qui remanciparet. Or, 
le grec ne possède pas de terme technique équivalent 
et la traduction la plus proche était, comme en Fran-
çais: qui revendait. C’est le mot employé par Plutar-
que et d’ailleurs cette remancipation du droit primitif 
était, au fond, très peu éloignée d’une véritable ven-
te. 

La remancipation du droit classique est on effet 
une mancipation par un pacte de fiducie: le mari ven-
dait sa femme à un tiers, avec un pacte de fiducie de 
l’affranchir immédiatement. 

Cette remancipation, à l’époque classique, quand 
la liberté du divorce est acquise, la femme a le droit 

«Les Cours de Droit » 
3, Place de ta Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction interdite 

W 



234 Le divorce et les tabous du mariage. 234 

de l’exiger de son mari, parce que c’est un bénéfice 
pour elle, comme l’affranchissement, comme l’émancipa-
tion du fils de famille. La remancipation a suivi la 
même évolution que l’émancipation, elle est devenue 
une faveur, tandis que dans le droit ancien c’était 
une peine par laquelle le fils était chassé de la fa-
mille. 

Par conséquent, dans le droit ancien, la reman-
cipation était une lourde peine : la femme était manci-
pée, vendue sans pacte do fiducie, la remancipation la 
faisait tomber sous le mancipitum d’un tiers, mais de 
cette façon elle était chassée, expulsée de la famille 
qu'elle a souillée, elle était vendue et répudiée. 

Quant au verbe grec aucun auteur 
ne fait difficulté à penser que le sens moyen: faire 
un sacrifice pour cela, est plus grec, plus naturel 
qu'être immolé. 

Ainsi entendue, la loi ordonne que le mari, après 
avoir répudié la femme coupable, suivant la prescrip-
tion de la loi, offre un sacrifice aux dieux souter-
rains. 

Sacrifice aux 
dieux souter-
rains en ex-
piation de la 
souillure 
encourue par 

la famille à 
raison de la 
faute de la 
femme. 

Quels sont ces dieux souterrains ? Ici nous ne 
rencontrons pas de difficulté à les identifier: ce 
sont les morts, les dii manes, les.dii inferni, les ma-
nes que l’on appelle aussi les dieux souterrains. Ces 
dieux nous indiquent la nature du sacrifice qui leur 
est fait: il s’agit, comme toutes les fois que l’on 
offre un sacrifice aux manes, d’un sacrifice expia-
toire, d’un piaculum, comme le sont en général tous 
les sacrifices aux morts. 

Le culte des morts est un rite expiatoire, des-
tiné avant tout à apaiser ceux que l'on appelle par 
anti-phrase les bons, mais qui, au contraire, sont 
craints parce qu’ils sont méchants et sont perpétuel-
lement irrités contre la famille dont ils font partie, 
et il faut les apaiser parce qu’ils peuvent nuire à 
cette famille. 

De quoi sont-ils irrités ? Ici ils ne sont pas 
irrités précisément contre la femme qui a divorcé, car 
celle-ci est chassée de la famille, ou même contre le 
mari, puisqu’il a obéi à la loi, mais ils sont irrités 
contre la famille. Celle-ci est exposée à leur colère 
parce qu’elle a été souillée par la faute de la femme. 
Cette faute a rendu la famille impure. 

On peut rapprocher ce sacrifice d’un autre, de 
même nature, qui est offert au même ensemble de divini-
tés, à Cérés, à Tellus et aux manes. Ce sacrifice, ou 
plutôt ces deux sortes de sacrifices, sont une offran-
de à un groupe de dieux, d'une truie. Au moment dos 
funérailles d’un membre de la famille, et en présence 
du mort, on fait le sacrifice de la porca praesentanea 



235 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 235 

au début des récoltes on fait le sacrifice de la por-
ca praescidanea. 

Ce sont des rites de purification. La mort est 
un évènement funeste dans la famille, aussi immédia-
tement après la mort il faut faire un premier sacrifi-
ce purificatoire. Mais peut-être, dans le cours de 
l’année, n’a-t-on pas fait pour les morts tout ce 
qu’on aurait dû faire, ou ne l’a-t-on pas fait comme 
on aurait dû le faire. Les jura manium, les droits des 
morts n'ont pas été observés. 

Au moment des récoltes, c'est le moment où il est 
le plus important que les morts ne soient pas irrités , 
car ils peuvent nuire à ces récoltes, étant des dieux 
souterrains. On fait donc une purification pour tou-
tes celles qui n’ont pas été faites. 

Ces sacrifices sont des piacula. Aulu Celle, 
Nuits Attiques, 6,7, nous dit: Ils sont faits piaculi 
gratis. Et Varron nous dit encore : Aliter familia pura 
non est: Autrement (si on ne les fait pas) la famille 
n’est pas purifiée. 

Les 3 cas de 
divorce ca-
ractérisés 
comme la trans-
pression de 
tabous reli-
gieux. 

Ce piaculum, qui est une expiation, nous amène 
ainsi à la notion de souillure. Nous voyons que les 
trois soi-disant cas de divorce de Romulus ne sont pas 
des hypothèses rationnelles, prévues par un législateur 
civil et ouvrant au père le droit de divorcer s’il le 
juge bon; ce sont des défenses religieuses, dont la 
transgression par la femme souille la famille toute en-
tière. Parce que c’est une souillure, il est nécessai-
re d'abord de l'expier, et ensuite de la purifier. 
L’expiation intéresse non seulement le mari, mais tout 
le groupe qui est sans cela exposé à la colère des 
dieux. 

A cause de ce caractère de souillure, non seule-
ment le mari peut renvoyer la femme, mais il le doit. 
Le groupe peut l’y contraindre, car la souillure l’at-
teint tout entier. 

Tel paraît bien être l’état du droit romain pri-
mitif, dont nous allons chercher à discerner les tra-
ces dans chaque cas. 

Pour l'avortement, nous avons une preuve directe 
qu'il est considéré par la civilisation méditerranéenne 
canne une souillure religieuse. Ceci nous est indiqué 
par trois inscriptions relevées à Rhodes, à Attique 
et à Delos. Ces inscriptions sont du II° siècle de 
l’ère chrétienne; elles énumèrent les conditions de pu-
reté que l'on doit remplir pour pouvoir entrer dans ces 
trois temples, ou plus exactement les transgressions 
qui empêchent que l'on se trouve dans cet état de pu-
reté permettant l'accès du temple. Pour chaque trans-
gression il y a des purifications à faire et une pé-



236 Le divorce et les tabous du mariage. 236 

riode d’autant plus longue, pendant laquelle il est 
impossible de rentrer dans le temple. 

Parmi ces transgressions, nous trouvons l’avor-
tement et, à côté, le fait d’avoir participé à l’en-
sevelissement d’un mort. Pour ces deux cas, il est 
imposé, après une purification, quarante jours d’at-
tente. 

pour le vin et l’adultère, la situation est moins 
simple. Les historiens qui nous rapportent la défense 
n’ont plus aucune idée de sa signification primitive. 
La notion d’adultère a évolué et depuis longtemps, 
à l’époque classique, c’est une faute morale et un cri-
me réprimé par la loi et non plus une faute religieuse. 
Mais dans cette conception de l’époque classique en-
trent des éléments qui seraient inexplicables si l’a-
dultère n’avait pas été avant tout une faute qui em-
prunte sa gravité à ce que c’est une faute contre la 
famille, contre le groupe tout entier. 

Pour les jurisconsultes classiques, l’adultère 
et le stuprum c’est la même notion : D. 48.5.6.: Lex 
stuprum et adulterium promiscue appellat: D’après 
la loi, stupre et adultère sont dos appellations com-
munes. Le stupre c’est le commerce sexuel avec une 
jeune fille ou une veuve, ou un jeune garçon ingénu, 
c’est-à-dire faisant partie d’une famille. L’adultère 
et le stupre sont des crimes. 

Commis avec un esclave, ce commerce sexuel peut 
être une atteinte à la liberté, mais avec un esclave 
ou une affranchie, ce n’est ni un crime ni même une 
faute morale, car ce sont des gens sans famille. Par 
conséquent il n’y a pas d’offense qui est ici faite 
contre une institution familiale. 

Il on est de même pour le. répression. Le mari 
romain, comme le mari grec, a la stricte obligation 
de renvoyer sa femme convaincue d’adultère. Les lois 
d’Auguste sur le mariage, dont le but est de restau-
rer les anciennes moeurs et de les transformer en obli-
gations civiles, punissent le mari qui, ne pouvant 
ignorer l’adultère de sa femme, ne la répudie pas. 
D'après la loi, c’est celui qui a surpris sa femme 
en flagrant délit, qui par conséquent ne peut pas 
nier qu'il connaît la faute. 

La loi Julia, D. 48.5.2., qualifie sa faiblesse 
de crime et elle assimile le mari à un laeno, à un 
entremetteur qui favorise et profite du commerce, des 
charmes d’une femme honorable. Il doit donc divorcer, 
c’est une obligation stricte. 

En outre, la loi défend au mari de tuer sa fem-
me, mais elle orgnise le répression de l’adultère. 
Une fois divorcée, la femme peut être l’objet d'une 



237 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 237 

action criminelle, qui aboutit à une sévère condamna-
tion. Pendant soixante jours, cette action est réser-
vée au mari et au père de la femme, mais après soixante 
jours l’action publique est ouverte à tout citoyen. 

Nous trouvons dans cette règle la preuve non é-
quivoque que l’opinion traditionnelle voit dans l’a-
dultère non pas une simple affaire privée, n'intéres-
sant que le mari et le père de famille, mais une af-
faire intéressant tout le groupe dont fait partie cet-
te famille, que ce soit le clan, la gens ou la cité. 

Four le vin, nous avons des indices aboutissant 
à la même conclusion. Les historiens font un rappro-
chement instructif entre la prohibition de boire du 
vin et le jus ausculi. Le jus ausculi c’est ce droit 
des parents, cognats et agnats, de donner un baiser 
sur la bouche aux femmes de la famille, aux femmes 
honnêtes seulement; les autres n’ont pas droit à l’aus-
culum : Cicéron 4.6. 

On a donné à cette coutume singulière beaucoup 
d’explications. Il en est une qui revient constamment: 
le droit est donné aux parents pour qu’ils jugent si 
la femme a bu du vin. L’unanimité de ce témoignage 
est un indice d’une tradition assez sûre. Nous voyons 
là une juridiction de groupe : les parents surveillent 
le respect des usages et ils forcent le mari à renvoyer 
la femme coupable. Mais par contre ce sont eux qui le 
punissent s’il la renvoie innocente. 

En définitive, les cas de divorce de Romulus sont 
des défenses comminées par la loi religieuse, dont la 
transgression souille toute la famille. Elle doit être 
expiée et la famille doit la purifier. Nous retrouvons 
dans ces défenses toutes les notions caractéristiques 
d’un tabou. 

conception 
commune à la-
quelle peuvent 
se rattacher 
les tabous. 

Il nous reste maintenant à déterminer la nature 
de ces tabous. Jusqu’ici nous nous sommes exclusivement 
appuyés sur dos textes romains. La littérature romaine 
ne nous permet pas d’aller plus loin pour essayer de 
déterminer la nature de ces tabous, surtout pour dé-
couvrir les conceptions communes qui ont permis de réu-
nir ces trois défenses, en apparence sans rapport entre 
elles. 

Il est nécessaire de chercher un secours en de-
hors de cette littérature. Peut-être la sociologie 
pourra-t-elle nous le fournir. Sans doute il ne s'agit 
pas ici de transposer purement et simplement dans l’his-
toire romaine des conceptions que les sociologues ont 
établies par l’étude des peuples primitifs africains 
ou polynésiens. Mais tout d’abord, on peut penser que 
la loi de Romulus remonte à une époque où les ancêtres 
des Romains n’étaient pas encore dans la cité quiritai-
re. Ils EN étaient certainement au stade agricole, 



238 Le divorce et les tabous du mariage. 238 

mais encore à la vie de clans, qui paraît bien pou-
voir être qualifiée pour les Romains de période gen-
tillice. C’étaient de véritables primitifs, il est donc 
légitime d’utiliser les données qu’ethnologues et so-
ciologues ont fait entrer dans le domaine de la scien-
ce et d’examiner si ces données no peuvent pas servir 
à éclairer et à faire comprendre des faits et des 
croyances que l’on peut relover chez les Romains. 

On ne se trompera pas beaucoup en rattachant 
l’origine de ces défenses à des notions courantes chez 
les sociologues, aux idées de mana et de tabous. 

la femme mana ; 
les phénomè-
nes du sang. 

La femme est mana pour les primitifs, c'est-a-
dire qu’elle est le siège de cette puissance mysté-
rieuse et surnaturelle, à la fois salutaire et néfaste, 
en tout cas éminemment redoutable. Cette puissance 
lui vient essentiellement de ce qu’elle est le centre 
des phénomènes de la vie et de la génération: grosses-
se, enfantement, menstruation. Ce sont des phénomènes 
de sang et le sang est le siège de la vie. C'est pour-
quoi lorsque l’état social s'organise autour du mariage 
et de la famille, une série de tabous rigoureux ten-
dent à empêcher tout contact entre les femmes de la 
famille, surtout les femmes mariées et les étrangers, 
ce contact étranger, même involontaire, même superfi-
ciel, pouvant soumettre la femme à des influences 
contraires, funestes à toute la famille, funestes à 
tout le clan. 

L’obligation 
de fidélité 
de la femme 
et la souil-
lure du 
sang. 

Ces tabous évoluent par la suite en obligations 
morales. 

Sur la femme et sur la femme seule, non sur le 
mari, pèse l'obligation de fidélité. Mais c’est parce 
que cette obligation est à peine dégagée des tabous 
primitifs qu’elle est à la fois beaucoup plus rigou-
reuse et moins délicate que nos notions morales. 

C'est une suite directe des tabous que la dé-
fense rapportée par Valère Maxime, 2.I.15, d’après la-
quelle si l’on appelle en justice une matrone, par 
l’in jus vocatio, il est interdit de la toucher: ut 
inviolata manus aliénas jactu stola relinqueretur : 
Four que sa robe reste inviolée de tout contact avec 
une main étrangère. 

On sait pourtant qu’une formalité essentielle 
de l’in jus vocatio c’est une main-mise: manumendo 
jacito. 

Ce sont encore des traces reconnaissables des ta-
bous primitifs que ces traits de moeurs relevés aussi 
bien chez les Grecs que chez les Romains; à une époque 
déjà évoluée, la femme grecque qui sa montre à la fe-
nêtre extérieure de la maison commet une infraction à 
la fidélité conjugale qui, aux yeux de son mari, méri-
te le divorce. C’est également une infraction à la fi-



239 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 239 

délité conjugale, pour une femme romaine du VI° siè-
cle de Rome fondée, de sortir de la maison à l’insu 
de son mari, de se montrer en publié à visage décou-
vert, de s’entretenir en public avec une affranchie, 
d'assister à des jeux publics. On voit dans ces dif-
férents actes dos cas de divorce justifiés que la 
censeur ne blâme pas. C’est donc que l’opinion publi-
que approuve cette sévérité. 

De toutes les infractions à la foi conjugale, 
l'adultère est évidemment la plus grave et la plus 
évidents. Elle n’a pas besoin du support de l’idée re-
ligieuse pour conserver son caractère. Assurément, 
c’est d’un point de vue rationnel et laïque que l’a-
dultère est considéré par las Romains de l’époque 
classique, mais leur conception est encore imprégnée 
de l’idée primitive, commune à tous les peuples indo-
européens : chez ces peuples, seul l’adultère de la 
fournie a de l’importance. 

La loi de Manou, bien souvent citée sur ce 
point, donne très exactement l’explication et les rai-
sons: 3. 175 : les fils nés d’un commerce adultère 
anéantissent, dans ce monde et dans l’autre, les of-
frandes adressées aux dieux et aux manes lorsqu’ils 
y participent. 

Et encore: 9.20 : Le sang que ma mère infidèle 
a souillé en allant dans la maison d’un autre que mon 
père la purifie. Telle est la teneur de la formule 
que doit réciter le fils qui connaît la faute de sa 
mère. 

En somme la souillure du sang, principe de la 
vie, produit ses effets funestes dans les enfants qui 
naîtront de la femme adultère. Elle introduit par 
eux dans la famille des éléments étrangers et hostiles. 
qui troublent les rapports de cette famille avec les 
dieux et les ancêtres. 

Ces croyances sont bien proches de celles que 
nous avons relevées à Rome: la famille n’est plus pura 
et pour réconcilier les morts irrités, il faut à la 
fois écarter do la famille l’élément souillé et of-
frir un sacrifice expiatoire. 

Pour les jurisconsultes classiques, c’est la 
turbatio sanguinis qui fait la gravité de l’adultère, 
bien plus c’est ce qui caractérise l’adultère et lui 
donne son nom: Papinien, D. 48.5.6. § I: Sed proprie 
adulterium in nupta committitur propter partum ex 
altero conceptum composito nomine : Mais l’adultère est 
commis spécialement avec la femme mariée, le nom pro-
vient de l’enfant conçu dans le sein de sa mère. 

Il serait sans doute inexact de prêter aux Ro-
mains primitifs nos connaissances précises en matière 



240 Le divorce et les tabous du mariage. 240 

de génération. Peu importe sans doute qu’il y ait une 
relation d’origine entre l’infidélité de la femme et 
la naissance d’un enfant s’adressant au père. L’adul-
tère souille le sang de la famille, donc rend impurs, 
d’une façon générale, les enfants à venir. 

Le tabou du 
vin l' ab-
sorption du 
vin et la 
souillure du 
sang; son 
assimilation 
à l’adultère. 

Le deuxième tabou se rattache sans invraisemblan-
ce au même ordre d’idées. Le vin, le jus de raisin 
fermenté est connu dans l’Italie centrale dès la préhis-
toire et on a trouvé dans une tombe à fosse du Forum 
des pépins de raisin pressés. Mais la culture de la 
vigne, l’usage du vin comme boisson courante ne remon-
te pas plus haut que le IV° siècle av J.C. 

La série des fêtes du vin exprime la succes-
sion des usages qui en ont été faits. C’est d’abord un 
breuvage sacré et un remède, c’est-à-dire une boisson 
magique; plus tard seulement il devient une denrée de 
consommation. Les rites qui, dans les repas, entourent 
le moment où on le boit exprimait le caractère religieux 
de son usage, aussi bien chez les Grecs que chez les 
Romains. Ce sont principalement des rites d’alliance, 
car Romains et Grecs partagent les croyances des pri-
mitifs, ils assimilent le vin au sang. Comme le sang, 
le vin leur paraît contenir le principe mystérieux 
de la vie; il en est le siège et le véhicule, ayant 
la même puissance, les mêmes propriétés; il remplace 
le sang dans les rites d’alliance. 

Il faut ajouter qu’il se confond avec la puissan-
ce divine qui le produit, il est le dieu lui-même. 
Souviens-toi, o roi! dit Androcyde à Alexandre, qu’en 
buvant du. vin tu bois le sang de la terre. Pline, 
Histoire naturelle, 14.5.15. 

Quand nous appelons le blé "Gérés", dit Cicéron, 
le vin "Bacchus", nous employons une figure de style 
très courante, mais croyez-vous qu’il y ait encore 
quelqu’un d’assez fou pour s’imaginer que ce qu’il man-
ge est un dieu. 

On peut apercevoir les raisons pour lesquelles 
les Romains ont assimilé à l’adultère le fait de boire 
du vin: c’est un fait do possession, c’est pourquoi 
il constitue une infraction aussi grave que l’adultère 
à l’obligation de fidélité qui pèse sur la femme. En 
buvant, là femme se soumet à un principe de vie étran-
ger, donc hostile. En introduisant cet élément exté-
rieur en elle, dans le sang de la famille, elle en dé-
truit l’intégrité; c’est une souillure de son sang. 

D’ailleurs cette interdiction n’est pas un fait 
isolé, une singularité unique réservée à la femme ro-
maine. On le retrouve chez la femme grecque, à l’état 
sporadique il est vrai» Elle est signalée pour les 
femmes de Marseille et de Milet. AElien, Variae histo-
riae, 3.58. Elle frappe aussi les femmes germaines. 



(2) 241 DROIT ROMAN APPROFONDI (Doctorat) 241 

Elle n’est même pas spéciale aux femmes, l’interdic-
tion atteint également d’autres personnes qui, toutes, 
présentent cette particularité voisine d’être unies.à 
certains dieux par des liens étroits de fidélité. 

Le nazir juif, voué à Iahvé, qui lui communique 
son esprit et sa force en échange de sa fidélité, ne 
doit pas boire le bin des Baals; le prêtre juif ne 
doit pas boire de vin avant de monter à l’autel, car 
il doit être dans un état particulier de pureté. 

La même interdiction pèse sur le roi d’Egypte, 
sur le flamine de Jupiter: celui-ci est enserré dans 
de nombreux tabous; il ne faut pas qu’il passe sous 
une vigne; il ne peut ni nommer, ni toucher la viande 
crue» Tous ces tabous sont des tabous de sang. 

Le tabou de 
l’avortement; 
l’absorption 
d’une boisson 
magique et 
la souillure 
lu sang. 

Reste enfin le troisième tabou, le tabou de l’a-
vortement, dont l’interprétation est toujours un peu 
douteuse. Des trois c’est celui qui paraît avoir évolué 
le plus tôt en une notion rationnelle. De très bonne 
heure, il cesse d’être considéré comme aussi rigoureux 
que les trois autres. L’avortement devient une faute 
moins grave et nous avons vu qu’il reste une faute con-
tre le mari et une juste cause de divorce. 

Les études des sociologues nous permettent de 
noter, dans les conceptions des primitifs, une corré-
lation étroite entre cette infraction et les deux au-
tres. L’avortement est une souillure de sang. J’invo-
querai l’autorité d’une des dernières oeuvres de Lu-
cien Lévy-Bruhl : "Le surnaturel et la nature dans la 
mentalité primitive", spécialement les chapitres IX et 
X: Le sang et ses vertus mystiques; les sangs de la 
femme, les fausses-couches et les avortements, dit-il, 
sont chez les Bantous des évènements funestes, qui 
souillent et ensorcellent la famille et tout le groupe; 
on impose par la suite à la femme une série de purifica-
tions rigoureuses. 

Nul doute que, dans les conceptions animistes des 
Romains primitifs, les fausses-couches et les avortement 
ne soient l’oeuvre d’une puissance surnaturelle et 
hostile, d’un esprit qui s’est emparé de la femme. 

Je ferais volontiers une hypothèse, qui a l’in-
convénient d’être émise un peu arbitrairement, car 
je ne puis, pour le moment, l’appuyer de l’autorité' 
d’un texte, faute de recherches suffisantes. Il ne me 
paraît pas indifférent que Plutarque, ou plutôt sa 
source, emploie une formule indirecte pour caractéri-
ser la faute reprochée à la femme. L’accent porte davan-
tage sur la boisson magique, plutôt que sur l’avorte-
ment lui-même, soit que toute fausse couche apparaisse 
en ces temps primitifs comme nécessairement provoquée 
par un rite magique, soit qu’il s’agisse plus spéciale-

“ Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 w Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



242 Le divorce et les tabous du mariage. 242 

ment de l’avortement pratiqué par un rite magique. 
C’est la boisson, le remède qui a la première impor-
tance. 

Nous trouvons alors une situation absolument 
semblable aux deux premières: en ingérant une bois-
son magique, un remède, la femme a commis la meme 
faute qu’en buvant du vin, lui aussi remède et par 
conséquent boisson magique. Elle s’est soumise à une 
influence surnaturelle et étrangère, hostile à la 
famille, au mari; c’est un fait de possession, une 
infraction à la fidélité conjugale parce qu’il souil-
le le sang de la famille et détruit son intégrité. 

Ces trois tabous, dont nous avons essayé de 
déterminer le caractère, dont nous avons essayé de 
montrer l’unité de condition, sont les seuls dont 
le souvenir nous ait été directement conservé, parmi 
les tabous sûrement plus nombreux qui entouraient 
la femme mariée. La raison en est que, par suite 
de leur assimilation à l’adultère, ils étaient les 
plus graves, ceux qui imposaient au mari l’obliga-
tion la plus stricte de se séparer de sa femme, de 
l’expulser de sa famille. 



243 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 243 

Chapitre Vil 

CONSECRATION A DEMETER. 

Sanction de 
la répudiation 
par le mari 
en dehors des 
cas légaux. 
De l’autori-
té compéten-
te pour l'in-
fliger. 

Avec le chapitre précédent, nous avons vu ce 
qu’il fallait penser des trois soi-disant cas de di-
vorce de Romulus : ce sont des tabous dont la trans-
gression par la femme impose au mari le renvoi de 
celle-ci et un sacrifice expiatoire. Il nous reste à 
expliquer le milieu du texte. 

La loi ordonnait que si le mari renvoyait sa 
femme pour un autre motif, la moitié de sa fortune 
fut remise à la femme, l'autre moitié consacrée à De-
meter. 

Ainsi en même temps qu’elle ordonnait la répu-
diation de la femme dans certains cas déterminés, la 
loi défendait au mari de la répudier pour d’autres 
raisons. La sanction de cette défense était très gra-
ve : c’était la confiscation de toute la fortune du 
mari. 

Que le divorce ait été défendu aux Romains 
primitifs, c’est une tradition qui est indiquée de 
façon concordante chez tous les historiens romains. 
La liberté du divorce qui existe en droit classique 
est une transformation dans les moeurs et dans les u-
sages qui est traditionnellement rattachée au divorce 
de Carvilius Ruga en 530. Mais notre texte est le 
seul qui parle d’une sanction contre le mari, dans 
le cas où il contrevient à cette loi et renvoie sa 
femme à tort. 

C’est cette sanction qui fait difficulté, à 
ce point que les auteurs modernes, nous l’avons vu 
rejettent à cause d'elle, l'authenticité du texte tout 
entier et veulent écarter notre tradition de l'histoi-
re du mariage comme étant une tradition apocryphe. 
J’ai cité, au début du chapitre précédent, l'opinion 
de Wissova, de Bonfante et de Girard. 

D'où viennent les difficultés rencontrées par 
les auteurs ? Pour que cette sanction soit applicable 
il faut envisager une autorité supérieure au paterfa-



244 Consécration à Demeter. 244 

milias et susceptible de le poursuivre et de le con-
damner, s'il veut contrevenir à la loi. Pour trouver 
cette autorité, les auteurs, anciens et modernes, ne 
voient qu'une alternative : cette autorité , dans 
la famille, c'est le paterfamilias lui-même ou dans 
la cité c'est le roi. Et en effet dans la Rome histo-
rique, aussi Loin que le témoignage des historiens 
permet de remonter nous ne voyons que ces deux auto-
rités. Dans la famille, la potestas appartient au pè-
re : il est juge, il est prêtre, il est propriétaire, 
il n'a personne au dessus de lui, et dans la cité 
le roi a tous les pouvoirs, comme le père dans la fa- . 
mille. Or il n'est pas possible ici de voir dans le 
père de famille cette autorité qui condamne, car on 
ne peut pas envisager qu'il se condamne lui-même. 

En outre, et de plus en plus, les auteurs mo-
dernes pensent que la sanction dont il est question 
ne pouvait être un cas de la juridiction royale. 
Il n'y a donc pas de solution possible. 

A notre avis, il en est cependant une troisiè-
me que l'on peut envisager , c’est celle qui repose-
rait sur l’autorité de la gens. A l’époque classique 
cette autorité a disparu sans laisser de trace, mais 
nous essayerons d'en retrouver quelques vestiges dans 
le cas qui nous occupe. 

Nous étudierons : dans un § 1er ; la juridic-
tion royale; dans un § 2ème : Tellùs s — § 3 : les 
vestiges de la juridiction gentilice. 

§ I : Juridiction royale. 

Incompétence 
de la juridic-
tion royale. 

Pour les auteurs du début du XIX° siècle, il . 
n’y avait pas encore de difficulté. Voir, par exem-
ple, Voigt : Leges Regiae, 1876. Pour ces auteurs, 
les lois royales étaient réellement des lois curiates, 
votées par le peuple sous la royauté et naturellement 
l'observation de ces lois était confiée au chef de 
la cité, au roi et l’on y voyait sans difficulté des 
cas de juridiction royale. 

Mais cette position traditionnelle a été rui-
née par les progrès de la critique et les nouvelles 
idées sur les leges regiae. 

. On a montré que ces leges regiae ne pouvaient 
pas être des lois curiates, car les curies n'ont pas 
voté de lois. La première loi romaine est la loi des 
XII Tables, votée par les comices centuriates. Aupa-
ravant les Romains vivaient sous l'empire de la cou-
tume. Les lois royales sont des coutumes religieuses, 
sanctionnées par le fas, par les peines religieuses 
et réunies plus tard par les pontifes. 



245 DROIT ROMAN APPROFONDI doctorat) 245 

D’ailleurs, la jurisprudence civile, la juri-
diction de la cité était très peu vraisemblable dans 
notre cas. Nous avons vu que le trait principal de 
l’organisation primitive c’était l’autonomie de la 
famille, indépendante dans l’Etat. Or la loi sur le 
divorce est une loi d'intérêt familial. Dire que le 
roi dès le début de l’histoire romaine a été juge, 
c’est dire qu’il a été fait juge de tous les divor-
ces et qu’il est, dès ce moment-là le surveillant des 
moeurs familiales. Or ceci est absolument contraire 
à la tradition. 

Denys d’Halicarnasse nous dit que Romulus, en 
ce qui concerne le mariage, n’avait accordé aucune 
action en justice contre la femme coupable, ni à la 
fausse qui se plaint d’un divorce injustifié , pas 
plus qu’il n’avait fait de loi pour le paiement de 
la dot. 

Il est bien exact que nous ne trouvons histo-
riquement aucune intervention de l’Etat à l’époque 
historique entre le mari et la femme par un recours 
en justice, jusqu’au VI° siècle de Rome fondée, épo-
que où fut créée l’action rei uxoriae pour la resti-
tution de la dot, et non pour le divorce. C’est la 
première intervention judiciaire, non pas dans le di-
vorce, mais dans les suites du divorce et Auguste est 
le premier à intervenir, au 1er siècle de l’ère chré-
tienne, pour réglementer et restreindre le divorce. 

Si l’on veut voir dans notre texte un cas de 
juridiction royale, il faut supposer que ce cas a 
disparu sans laisser de trace pendant plusieurs siè-
cles. 

Mais Girard : De l’organisation judiciaire des 
Romains, p. 35 donne encore un argument plus direct 
et plus précis pour écarter la juridiction royale. La 
peine religieuse qui est prononcée contre le mari cou-
pable est une confiscation au profit de Demeter, la 
déesse grecque. Demeter correspond à Rome à la dées-
se latine Gérés. 

Or nous avons vu, au début de l’année , que 
Démeter-Céres n’avait pas été admise parmi les dieux 
de la Cité avant la République. On lui a consacré un 
temple, on lui a donné un flamine mineur, c’est-à-di-
re un culte public avec un prêtre d’Etat pour exercer 
ce culte entre 258 et 261 de Rome fondée. Ce temple 
lui a été élevé sur l’Aventin et on a institué pour 
la déesse des sacra publica. Ces sacra sont des rites 
grecs, il y a des prêtresses de Demeter qui sont dés 
femmes grecques. C’est donc avant tout à la Demeter 
grecque que ce temple à été dédié. 

Sans doute nous avons vu qu’à la déesse Demeter 



Consécration à Demeter. 246 

Hypothèse 
d'une sanction 
par la juridic-
tion genti-
lice. 

grecque on a réuni de très vieilles divinités latines 
mais ce n’était pas des dieux de la cité. Demeter 
n’est devenue une déesse générale de la cité romaine 
que par la consécration de son temple. Il est donc 
impossible que leur  roi ait confisque les biens du mari, 
sous le vocable d'une divinité qui n’est pas une di-

vinité de la cité. 
Girard en conclut donc qu'il ne peut s’agir 

ici d'un cas de juridiction royale. Nous admettrons 
cette conclusion, mais est-ce une raison pour dénier 
toute authenticité à la loi ? Je ne le pense pas, car 
l’étude que nous avons faite au début du cours nous 
permet d'introduire une troisième solution : la sanc-
tion de la loi de divorce ne peut être assurée ni par 
la juridiction du père de famille, ni par la juridic-
tion du roi, mais elle peut être assurée par une ju-
ridiction du groupe dont fait partie la,famille, par 
une juridiction gentilles. Ce n'est qu'une hypothèse, 

dont la preuve ne peut être apportée, mais nous pou-
vons réunir ici les indices qui la rendent vraisem-
blable et nous avons une preuve scientifique. 

§ 2 - Tellus. 

La confisca-
tion au profit 
de Tellus. 
La relation 
avec les usa-
ges gentili-
ces . 

Un premier indice peut etre tire de la divini-
té à laquelle est consacrée la moitié de la fortune 
du mari. C’est Demeter et la traduction directe don-
ne en effet Cérès, car Gérés est le nom latin de la 
déesse des moissons. Les auteurs juridiques n'ont ja-
mais hésité à traduire Demeter en Cérès, 

Mais nous avons vu, au début de ce cours en 
étudiant les divinités du mariage, que quand un tex-
te latin a été transcrit en grec, et c’est le cas de 
la traduction romaine que Plutarque nous donne en sa 
langue natale - on ne peut pas savoir si le texte 
originaire latin portait Cérès ou Tellus. Cette re-
marque a été faite par les historiens de la religion, 
notamment Wissova, Lydus de mensibus, 3,6 dit que : 
Les Fôrdicidia sont la fête de Demeter, et ceci nous 
prouve indubitablement que, dans son texte, Demeter 
traduit Tellus. 

Il y a d’autres exemples d'une pareille trans-
position que dans notre texte. Donc quand Plutarque 
parle de Demeter, il faut comprendre Tellus. C’est 
t’avis de Wissova, à la.fois dans son article : Cérès 
Real Encyclopédie der Flassischen Altertumsw issenchaft 
et dans l'article Tellus, de l'Ausfurlisches lexikon 
der klassischen nythologie de Roscher. 

Etant donnée, en effet, cette incertitude de 
la traduction il y a des raisons pour penser que Tel-



247 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 247 

lus est plus indique ici que Cérès. 
La première raison est que Tellus est plus, sû-

rement que Gérés la divinité matrimoniale des anciens 
Romains. Il est donc naturel qu'une  offense au ma-
riage, telle qu'est la rupture non permise, soit châ-
tiée par Tellus, par la déesse du mariage. 

La deuxième raison est que, à côté de Demeter. 
nous voyons figurer les dieux souterrains, les morts. 
Or Gérés n'est pas une divinité souterraine, elle 
fait partie du groupe des divinités célestes. Tellus, 
au contraire, est par excellence une divinité souter-
raine. C’est à Tellus et aux manes que sont faits les 
les sacrifices expiatoires, comme par exemple la de-
votio, par laquelle un consul se sacrifie aux divi-
nités souterraines irritées pour obtenir d’elles qu'un 
évènement funeste soit épargné à la cité. 

Il est donc sûr que c'est de Tellus qu'il s'a-
git ici. Mais alors cela nous permettra d'établir,en-
tre ces sacrifices et la gens, la meme relation que 
nous avons établie entre les cérémonies matrimoniales 
et les usages gentilices. Tellus. avons-nous dit, 
n'est pas un dieu de la cité, à qui sont accordées 
des sacra publica ; Tellus n'a eu de temple qu'assez 
tard dans la cité romaine, en 268 de Rome fondée, à 
la même époque que Gérés, par conséquent sous la Ré-
publique. Mais Tellus est encore plus sûrement que 
Cérès une vieille divinité latine, depuis longtemps 
connue et vénérée chez les Romains. Elle n'a pas eu de 
sacra publica même après la dédicace de son temple, 
pas de culte public, mais elle a eu des sacra pop.ula-
ria qui ne sont pas accomplies par le magistrat pour 
le compte du peuple, mais où participe tout le peu-
ple. Sa fête,ce sont les Fordicidia, célébrées le 15 
Avril. C'est une fête agraire, célébrée dans les 
curies, c’est la fête principale, avec les fornacalia, 
de ces curies. 

Or, nous l’avons dit, les curies représentent 
la plus vieille division du peuple romain. Dans cha-
que curie, le peuple est divisé en gentes. D'après 
la tradition, chacune des trois tribus du peuple ro-
main : Ramnes, Luceres et Titienses, sont divisée en 
dix curies, chacune de ces trente curies est divisée 
en dix gentes, ce qui représenterait pour l'ensemble 
du peuple romain trois cents gentes. Assurément le pa-
rallélisme de ces divisions est assez arbitraire, néan-
moins ce qu'il en reste c'est que les curies sont bien 
la division du.peuple des gentes . 

Nous savons, en outre, que primitivement les 
plebeiens ne figuraient pas dahs les curies, et c'est 
une question qui n'a pas encore reçu de solution sûre 
que la question de savoir si jamais les plébéiens ont 



248 Consécration à Demeter. 248 

été admis dans les curies. 
Nous avons donc, par Tellus, une liaison diras 

te entre notre loi et la gens; C’est un premier indi-
ce qui nous permet de conclure que, dans cette confis 
cation au profit de Tellus, il faut voir un droit 
d’usage gentilice. 

§ 3 - Vestiges de juridiction 

gentilice. 

Le conseil 
des proches 
son caractè-
re consulta-
tif à l’épo-
que histori-
que . 

Ces vestiges sont assez faibles, mais cepen-
dant ils sont assez caractéristiques. A l’époque his-
torique, dans la famille, le mari est juge et notam-
ment il ast juge quand il s’agit du divorce, mais 
il est dans l’obligation de réunir le conseil des 
proches. 

La composition de ce conseil est mal fixée. 
Ce que nous pouvons savoir c’est qu’il n’a jamais été 
restreint au cercle des seuls agnats. On peut y ad-
mettre tous les proches, agnats et cognats, et meme 
des amis. 

Ce conseil n’a qu’un rôle purement consultatif 
après l’avoir consulté, le père se décide dans le 
sens qu’il veut. Néanmoins on peut relever dans le 
texte des historiens, des traces d’une juridiction 
indépendante de ce conseil, qui fonctionne môme con-
tre le pater. 

La prohibi-
tion du meur-
t re et de 
l’abandon des 
nouveautés 
sa sanction 
par une con-
fiscation 
appliquée par 
le conseil 
des proches. 
(gentiles). 

La trace la plus nette nous est donnée par 
Denys d’Halicarnasse, 2,15 : Romulus imposa aux ci-
toyens romains l’obligation d’élever toute leur des-
cendance mâle et leur fille première née. Il leur dé-
fendit aussi de tuer aucun nouveau né jusqu’à l’âge 
de trois ans, à moins que celui-ci ne fut infirme ou 
monstrueux . Pour ces derniers, il permet de les ex-
poser, après les avoir montrés à cinq voisins,et si 
ceux-ci jugeaient qu’il pouvait le faire. Contre 
ceux qui n’ obéissaient pas à cette loi, Romulus édicta 
diverses peines, parmi lesquelles la confiscation de 
la moitié de la fortune. 

Cette loi. qui prohibe le meurtre et l’abandon 
des nouveau- nés, impose une restriction assez forte 
à l’autorité absolue  du père. Elle est de même natu-
re que la loi du divorce et on voit qu’elle représen-
te une tradition assez semblable à cette loi. De mê-
me que la loi du divorce, elle est tombée en désuétu-
de quant à sa sanction, pour les mêmes raisons : la 
disparition de la gens. 

Sans doute, ici, la tradition est encore plus 
déformée que dans le texte de Plutarque, Toute trace 



(2) 249 ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 249 

de peine religieuse a disparu, la confiscation aurait 
lieu au profit du Trésor publia, dans la forme actuel-
le du texte. Penys d’halicarnasse a rendu la tradi-
tion plus vagué et l’a modernisée. liais les interprè-
tes modernes voient volontiers dans les autres peines 
des piacula. 

Ce qui est plus clair ici, c’est l’autorité 
chargée de faire respecter la loi; ce n’est pas l’au-
torité royale, c'est l’autorité des voisins : ils 
doivent donner leur assentiment. Ce n’est donc pas 
une simple consultation, mais une décision que l’on 
attend d'eux et c'est à eux de punir si la  prohibi-
tion est transgressée et de prononcer la confisca-
tion. 

Quels sont ces voisins ? Ils ne peuvent pas 
être ces étrangers, avec lesquels on n’a pas de rela-
tion, lorsque les citoyens sont mélangés dans tonte 
la cité. Mais leur juridiction reprend toute son im-
portance lorsque les gantes sont groupées sur le ter-
ritoire s ces voisins ce sont les gentiles. 

Le jus osculi, 
son explica-
tion par 
référence à 
l'interdic-
tion du vin. 

Une deuxième trace de juridiction des parents 
nous la trouvons dans le jus osculi et cette coutume 
singulière, dont nous avons déjà parlé , c’est le droit 
et en même temps l'obligation pour les femmes romaines 
de saluer non seulement le mari mais tous leurs pa-
rents par un baiser sur la bouche. 

Les historiens ne connaissent plus l'origine 
de cette coutume. Plutarque,Questions romaines, 6, 
nous fournit quatre explications. 

Il en est une tirée de la légende de la fonda-
tion de Rome. Lorsque les Troyens arrivèrent sous la 
conduite d'Enée, à l'embouchure du Tibre, les femmes 
troyennes, fatiguées de cette navigation si longue 
et si pénible, brûlent les vaisseaux quand les hom-
mes sont partis à la chasse. Craignant à leur retour 
leur colère, et spécialement la colère de leurs maris 
elles vont au devant d’eux et s’efforcent d’apaiser 
les parents et les amis non pas leurs maris, par des 
caresses et des baisers. Une fois la colère des 
hommes apaisée, elles gardèrent cette coutume. 

Les deux autres explications sont des explica-
tions rationnelles. On y voit un signe d’honneur et 
de considération : c’est une marque, devant toute la 
cité, qui est donnée par ce baiser que les femmes 
ont beaucoup de parents. Ou encore dit Plutarque, c'est 
parce que, le mariage étant interdit entre parents, 
l’affection pour les parents ne peut aller plus loin 
que le baiser. 

Mais la quatrième explication, c'est celle 
d’après laquelle le jus osculi est rattaché s. l’in-

« Les Cours de Droit » 
3, Place de la Sorbonne, 3 

Répétitions écrites et orales 
Reproduction Interdite 

W 



250 Consécration à Demeter. 250 

terdiction que Romulus avait portée de boire du vin. 
Grâce au jus osculi, il est impossible aux femmes de 
cacher si elles ont bu du vin, parce que, d’une part, 
elles n’ont pas la disposition du vin, et, d’autre 
part, elles sont obligées de donner un baiser A leurs 
parents tous les matins. 

Tous les autres auteurs, qui parlent du jus 
osouli, le rattachent unanimement et uniquement à cette 
prohibition de boire du vin Par exemple, Polybe 6,2 
3: Athénée, 10,440; Pline, Histoire naturelle, 14,89 
Aulu Gelle 10,23 qui nous rapporte le témoignage 
de Caton; Tertullien, Apologétique, 6,5 et quelques 
autres. 

Ces auteurs ne connaissent plus le significa-
tion de cet usage, car ils ne connaissent plus la 
juridiction des parents. Néanmoins ils en parlent en 
des termes qui manifestent ce droit de contrôle et 
ce droit de punir dos proches. 

Caton et Aulu Celle, 10,23 s Institutumque ut 
cognatis osculum ferrent reprehendendi causa ut odor 
indicium faceret si bibissent : il a été décidé qu’el-
les  donneraient le baiser à leurs parents pour pou-
voir être châtiées, afin que l’odeur montre si elles 
ont bu . 

Tertillon: Idcircout osculs propinquis efferet 
etiam nécessitas erat ut spiritu dijudicarentur : 
C’est pourquoi il fallait donner des baisers aux pro-
ches pour qu’ils puissent juger de l’haleine. 

Il faut rapprocher ceci de Pline, Histoire Na-
turelle, 14,13 et de l’histoire de la matrone qui fut 
condamnée par ses proches à mourir de faim parce qu'el 
le avait descellé les casiers contenant les clefs de 
la cave. 

La juridiction 
gentilice, 
supérieurs à 
celle du pater 
et gardienne 
des usages 
gentilices. 

Nous devons tenir compte de cette tradition 
et de l'unanimité avec laquelle elle est donnée par 
les auteurs. Ceci nous permet do voir, ou plutôt d’en-
trevoir dans la gens un pouvoir supérieur au pater 
familias qui le contrôlé. Nous pouvons donc constater 
que les usages gentilicos ne sont pas placés sous 
la juridiction d'un chef, mais plutôt sous la surveil-
lance du groupe tout entier : la communauté gentili-
ce, les voisins, les co-gentiles , les parents, 
quelle que soit la façon dont est composé le tribunal 
chose que nous ne connaissons plus du tout, et le jus-
osculi nous donne le procédé d’investigation-par le-
quel s’exerce la surveillance du groupe, dans le cas 
d'une des prohibitions. C'est une surveillance conti-
nue qui s’exerce tous les jours. 



251 DROIT ROMAN APPROFONDI (Doctorat) 251 

Ce droit implique la sanction. Sans doute c’est 
d’abord la punition de la femme: le groupe impose au 
père le divorce de la femme coupable, comme il l’impo-
se pour l’adultère. Liais ceci implique encore un 
droit de contrôle sur le mari: le groupe lui impose 
le respect de la loi, et maintient le mariage sous 
peine de sanction. 

Pour renforcer ces indices, il faudrait encore 
étudier la composition du conseil des proches et mon-
trer que si, à l’époque classique, son droit de juri-
diction propre est effacé par le pouvoir plus fort du 
père, il reste encore des traces sérieuses, que tous 
les auteurs reconnaissent, de cette juridiction pri-
mitive . 

Pour terminer complètement le programme que 
nous avions tracé au début de l’année, il nous reste-
rait encore doux chapitres: 

Chapitra VIII; Le_.judirtium domesticum, conseil 
des proches, surveillance du censeur. 

Nous aurions étudié ici, principalement à l’aide 
du texte de Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines, 
2.25, la transformation qui s’est produite dans notre 
tradition au moment où le pouvoir propre de la gens a 
disparu. Le père est devenu le juge et les fautes de 
la femme sont jugées par le pure de famille, assisté du 
conseil des proches. Parmi ces fautes, les plus graves 
sont l' adultère et le fait de boire du vin. 

Le divorce commence à s'étendre, mais il reste 
de l’ancienne tradition, la règle que, pour pouvoir 
renvoyer sa femme, le mari doit l'acuser d'une faute. 
Le respect de cette tradition est assuré par la néces-
sité de réunir le conseil des proches et puis par la 
surveillance tu censeur. Le censeur, au moment où il 
dresse liste du cens, interroge les citoyens sur 
l’ensemble de leur conduite, publiante et privée. Il est 
le représentant des mores majorum et il remplace, en 
quelque sorte, le pouvoir de l’ancienne gens. 

Chapitre IX: Le divorce dans le mariage sine ma-
nu. 

Au début du VI° siècle de Rome, et avec l’éta-
blissement du mariage libre, le divorce, lui aussi, 
devient libre pour les Romains. Cette transformation 
des moeurs est liée au divorce de Carvilius Ruga, de 
530. 

Carvilius Ruga est le premier des Romains, sem-
ble-t-il, qui, très probablement, dans le mariage cum 
manu, a renvoyé sa femme sans lui reprocher aucune 
faute. Il jure devant le censeur, qui l’interroge, 
qu’il aimait sa femme et ne lui reprochait rien, mais 
qu’il s’etait marié pour avoir des enfants et comme 



252 Consécration à Demeter. 252 

elle était stérile, il s’est séparé d’elle. Le censeur 
accepte cette raison, mais nous dit le texte, le peupla 
fut plus sévère et reprocha à Carvilius Ruga d’avoir 
manqué aux usages. 

Cette histoire montre la contamination des règles 
plus libres du mariage sine manu sur les règles du ma-
riage cum manu. A partir de cette période, le divorce 
s’étend et devient fréquent, si bien que les lois d’Au-
guste doivent le réglementer et essayer de mettre un 
frein à la liberté des moeurs. 

FIN 

Cours terminé d’imprimer le 8 mai 1957. 


	[Liminaria]
	[Page de titre]
	Droit romain approfondi (Doctorat).
	Mariage, divorce et restitution de la dot.
	Chapitre Ier. La famille.
	§ I. [sic pour 1] Patria potestas.
	§ 2. Les alieni juris.
	§ 3. Les biens.

	Chapitre II. La gens.
	§ Ier. [sic pour 1] Les gentes dans le droit civil et dans la société romaine.
	§ 2. L'hypothèse gentilice.
	§ 2. [sic pour 3] Critique de l'hypothèse gentilice ; la décadence des gentes.

	Chapitre III. Le mariage. Cérémonies nuptiales du mariage.
	§ Ier. [sic pour 1] Cérémonies religieuses du mariage.
	Les cérémonies religieuses accompagnant tout mariage. Leur importance comme source des règles du mariage en droit civil.
	Les 3 actes de la journée nuptiale.

	§ 2. Dii nuptiales.
	Les dii certi et la spécialisation particulière de chacun d'eux.
	Les dii certi manifestation de l'animisme primitif des romains.
	Les dii nuptiales représentant dans chacune des cérémonies le rituel le plus ancien du mariage.
	Adjonction des grands dieux à une époque postérieure aux cérémonies du mariage par substitution à des dii certi.
	Rapports entre les dii certi et les cérémonies nuptiales.

	§ 3. Rites nuptiaux gentilices.
	I° Pilumnus et Picumnus.
	II° Tellus mater.
	III° Cérès.
	IV° Junon.
	V° Les dieux grecs.


	Chapitre IV. Le mariage cum manu : confarreatio coemptio et usus.
	§ I. [sic pour 1] La confarreatio.
	Textes sur la matière.
	La confarreatio cérémonie religieuse sorte de sacrifice solennel.
	La confarreatio mariage d'Etat.

	§ 2. La coemptio.
	I° Conception traditionnelle de la coemptio, historique de cette conception.
	II° Formes de la coemptio.
	I° [sic pour 1] Rôle des époux dans la coemptio.
	2° Interrogations réciproques des époux.
	3° Déclaration du mari.
	4° Rôle du père de famille dans la coemptio.

	III° Explication des formes de la coemptio, rapports avec la mancipation en général.
	Les études nouvelles sur la mancipatio.
	Le mancipium.
	Res mancipi.
	Les différentes formes d'auctoritas.


	§ 3. L'usus.
	L'hypothèse juridique : analogie du rôle de l'usus et de l'usucapion.
	L'hypothèse sociologique. Le mariage par rapt.
	Critique de ces hypothèses.
	Etude de l'usus.
	Distinction entre la conclusion du mariage et l'acquisition de la manus. Etat d'uxor de la femme pendant le délai d'un an.
	De quelques traits primitifs et contradictoires du mariage romain pouvant s'expliquer par la situation provisoire de la femme. 
	L'usurpatio trinoctii.
	Le mariage sine manu, état définitif et indépendant à partir du VIè siècle.
	Disparition des formes de mariages cum manu.


	Chapitre V. Le mariage sine manu.
	§ Ier. [sic pour 1] Consentement des époux.
	§ 2. Consentement des parents.
	Rôle et nature du consentement des parents.
	Le jussum expression technique pour désigner dans le droit non formaliste le consentement du pater.
	La minimisation du consentement du pater. La non contradiction vaut consentement.
	Mariage du fils captif ou du fou et de l'asbent.
	Réforme législative permettant de se passer du consentement du père.
	Justification de la distinction faite par la loi Julia entre le mariage du fils et celui de la fille.
	Apparition de la conception moderne sous l'Empire pour le mariage de la fille sui juris.

	§ 3. Remise de la femme au mari : deductio in domum mariti.
	Les trois types juridiques de conclusion du mariage.
	La nécessité de la deductio in domum mariti pour la formation du mariage dans la conception classique.
	Résistance du droit romain à l'admission de toute formalité autre que la deductio, notamment de l'instrument dotale ou de la copulatio.
	Disparition de l'exigence de la deductio au Bas-Empire.


	Chapitre VI. Le divorce - Les tabous du mariage primitif.
	§ Ier. [sic pour 1] : Cas de divorce.
	Ier [cas de divorce] : Empoisonnement d'enfant…
	2ème cas de divorce : Soustraction des clefs du cellier.
	3ème cause de divorce : L'adultère de la femme.

	§ 2. Caractère religieux de ces interdictions.
	Les leges regiae ;  leurs caractère ; caractère religieux de leurs dispositions.
	Les trois cas de divorce caractérisés comme la transgression de tabous religieux.


	Chapitre VII. Consécration à Déméter.
	§ I. [sic pour 1] Juridiction royale.
	§ 2. Tellus.
	§ 3. Vestiges de juridiction gentilice.


	Fin.


