
RÉPÉTITIONS ÉCRITES 

Pour la Préparation de tous les 
EXAMENS DE DROIT 

1934-1935 

DIPLOME D’ÉTUDES SUPERIEURES 

Droit Romain Histoire du Droit 

REPETITIONS ECRITES 
DE 

DROIT ROMAIN 
APPROFONDI 

rédigées d’après le Cours et sous le contrôle 

de 

M. NOAILLES 

Professeur à la Faculté de Droit de Paris 

" LES COURS DE DROIT " 
RÉPÉTITIONS ECRITES & ORALES 

RÉSUMES — PREPARATION A L’EXAMEN ECRIT 

3, Place de la Sorbonne (au premier) 
— PARIS -





3 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 3 

DROIT ROMAIN APPROFONDI 

(DOCTORAT) 

LES ORIGINES DE LA RESTI-

TUTION DE LA DOT, 

PRELIMINAIRES. 

Importance du 
cours de droit 
romain appro-
fondi. 

La méthode 
appliquée à 
l'étude du 
droit romain. 

Le cours de Droit Romain approfondi tient une place très particulière dans l’enseignement des Facultés de Droit. Il est un de ceux qui peut avoir le caractère le plus scientifique. Car il doit être une initiation à la recherche historique. Grâce à la liber-té de cet enseignement, nous avons pu choisir un su-jet très restreint, et nous traiterons cette année des origines de la restitution de la dot. Il ne s’agit donc même pas de toute l'étude du régime dotal, mais seulement d'un point particulier de ce régime qui n'est pas d'ailleurs le moins important. Ce programme 
restreint permettra de faire une étude très approfon-die du sujet, de n’en laisser dans l'ombre aucun point 
important, et à cette occasion nous donnerons un exem-ple du fonctionnement de la méthode historique. 

La base solide et indispensable de cette mé-
thode consiste dans l'examen des textes qui doivent 
être interprètes et expliqués par la conjecture, après 
avoir été étudiés en eux-mêmes. La méthode historique 
tient tout entière dans ce dosage délicat de l’examen 



4 Préliminaires 4 

des faits et de la conjecture. C’est une chose, dont 
il faut se rendre compte à tout instant, pour apprécie 
le résultat que l’on peut obtenir, le degré de certi-
tude qu’il est permis d'atteindre. Il faudra donc réu-
nir un matériel de textes, le plus nombreux et le 
plus varié possible, le soumettre à un examen dénué de 
tout esprit de système, et essayer d'éclaircir les 
données de ces textes par des hypothèses. Voilà en 
quoi consiste essentiellement la méthode historique. 

Nous verrons, nous l'espérons, qu’elle est 
susceptible d’amener des résultats nouveaux, des étu-
des originales, même sur des matières rebattues, connue 
le sont toutes les parties du droit romain. 

Nous voudrions dire quelques mots en guise 
de préface sur la place du droit romain dans nos Fa-
cultés. La place du 

droit romain 
dans les Fa-
cultés de 
Droit. 

L'organisation du Doctorat, tel qu'il existe 
actuellement, date de 1885. C'est à cette date que 
furent rendus les décrets célèbres organisant l'ensei-
gnement supérieur dans nos Facultés de Droit. Ces dé-
crets furent retouchés en 1926, mais le système essen-
tiel reste toujours celui de 1885. 

En 1885 deux doctorats furent créés: le doc-
torat ès sciences juridiques, le doctorat ès sciences 
politiques et économiques. Ces deux doctorats divi-
saient donc les matières enseignées dans la Faculté 
de Droit en deux groupes, d’un côté le doctorat juri-
dique, comportant le droit privé et le droit romain, 
de l'autre côté, le doctorat politique et économique, 
comportant l'ensemble du droit public et de l'écono-
mie politique. Aujourd'hui, depuis 1926, les doctorat 
sont organisée en 4 certificats: histoire et droit 
romain, droit privé, droit public, économie politique 
La réunion de deux quelconques de ces certificats et 
une thèse permettent d'obtenir le titre de docteur. 
Le régime présente plus de liberté, mais en réalité 
il n'est pas essentiellement modifié. C'est de 1885 
donc que datent l'organisation actuelle et les cours 
nombreux dans nos Facultés sur toutes sortes de matiè-
res. 

C'est un phénomène général dans tous les or-
dres d'enseignement que la multiplication indéfinie 
des matières qui y sont enseignées. Cette extension, 
notamment pour le droit, a été rendue nécessaire par 
la multiplicité des problèmes sociaux et juridiques» 
La vie moderne, nationale ou internationale, est de 
plus en plus réglementée dans tous les domaines. Il 
est inutile de regretter cette multiplicité de problè-
mes et leurs complications, il est seulement nécessai-
re de le constater. Mais devant cette invasion, le 



5 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 

Le droit 
romain dispa-
raît peu à 
peu de l’en-
seignement 
des Facultés. 

droit romain n'a pas cessé de reculer et il a perdu 
la situation prépondérante qu'il a eue si longtemps 
dans l'enseignement du droit. Il s'efface progressi-
vement devant les autres enseignements. Cet effacement 
se manifeste de façon matérielle par ce petit fait: 
actuellement, en 1934, sur 50 professeurs à la Facul-
té de Droit de Paris, il y a 4 professeurs de Droit 
Romain. Or, avant la Révolution, sous l'ancien régi 
me, il n'existait dans les écoles de droit que deux 
enseignements: le droit romain et le droit canonique 
Le droit coutumier, c’est-à-dire le droit appliqué, 
n'était même pas enseigné. A titre de curiosité, nous 
avons relevé dans le registre des chaires du Secréta-
riat les indications suivantes: la Faculté de Droit 
de Paris, réorganisée sous le nom d'école de Droit 
après la révolution, s'ouvrit le 1er Avril 1805 avec 
5 professeurs et 4 suppléants. Il y avait parmi les 
professeurs un professeur de droit romain, de droit 
civil et de procédure civile. En 1810 la Faculté com-
portait 1.100 étudiants. En 1835, 3.454 étudiants. En 
1822 il existait 4 chaires de droit romain, 6 de droit 
civil, et 6 d'autres matières, telles que le droit ad-
ministratif, l'histoire du droit, le droit criminel, 
la procédure et le droit publia. La chaire d'histoire 
du droit avait été créée en 1819. L'économie politi-
que ne fut enseignée dans les Facultés qu'à partir de 
1864. En 1853 il y avait 5 chaires de droit romain, 
7 de droit civil et 10 d'autres matières. En 1895 il 
restait 4 chaires de droit romain, 6 de droit civil et 
20 chaires d'autres matières. 

L'Histoire de 
l'enseigne-
ment du droit 
romain. 

Cette prépondérance, puis cet effacement, 
l'histoire du droit romain en Occident nous en ensei-
gne les causes. Nous la trouvons dans l’histoire de s 
influence dans les temps modernes. C'est une histoire 
étonnante et belle qui est la preuve éclatante de sa 
supériorité. On a quelquefois parlé dans ces derniè-
res années de miracle romain à propos de l'histoire ro-
maine et de la conquête du monde par les Romains par 
les armes, et de l'organisation de l'empire romain. 
Mais il y eut un second miracle, qui fut la résurrec-
tion du droit romain dans les pays d'Occident. Ce mi-
racle se trouve dans la façon, dont il s'est répandu 
de nouveau dans nos pays, sous sa forme dernière, 
c'est-à-dire sous la forme des compilations de Justi-
nien au Digeste et du code principalement. Cette con-
quête fut pacifique. Seul le prestige de sa supériori-
té sur le droit en vigueur lui donna la victoire. Cet 
te résurrection se produisit vers la fin du XI° siè-
cle, par le renouveau des études de droit romain dans 
l'Université de Bologne. C’est l'école des glossateur 



6 préliminaires. 6 

Les glossa-
teurs et la 
renai ssance 
du droit ro-
main en Occi-
dent. 

La méthode 
des glossa-
teurs. 

qui fut l’initiatrice de ce mouvement. Les glossateurs 
découvrirent les compilations de Justinien, et par 
l'étude du Digeste et du Code le transportèrent d'O-
rient en Occident. On se rappelle ce grand travail 
de compilation de Justinien au VI° siècle, le Digeste 
qui parut en 533, le Code en 533 dans sa 2° édition, 
et les Novelles de 535 à 565. Ces dates nous montrent 
que cette compilation eut lieu après la chute de L'EM-

pire d’Occident, après la prise de Rome par les Vanda-
les en 476, à une époque par conséquent où la sépara-
tion des destinées de l'Orient et de l'Occident était 
un fait accompli. L'Occident est partagé entre les 
royaumes barbares, et l'empire d'Orient a sa capitale 
à Constantinople et son destin est désormais séparé de 
l'Occident. Par conséquent, en tant que législation 
imposée par l'autorité, les compilations de Justinien 
eurent une destinée exclusivement orientale, sauf 
pendant quelques années dans l'Italie méridionale sous 
la domination byzantine. Elles furent donc inconnues 
en Europe. Pour autant que le droit romain était con-
nu et appliqué en Europe, c'est le code Théodosien qui 
était le livre légal. Ce fut donc une résurrection sa-
vante, par l’étude dans les universités, d’une légis-
lation qui n’est pas en vigueur. Ce nom des glossa-
teurs porté par cette école provient de leur méthode 
de travail, et des gloses interlinéaires et margina-
les qu'ils mirent dans les manuscrits du Digeste et 
du Code, gloses expliquant et éclairant le texte. Le 
premier et le plus célèbre de ces glossateurs fut Ir-
merius, qui enseignait vers 1088 et mourut après 1125. 
Après lui vinrent les quatre docteurs : Martin, Bul-
garus, Jacob et Hugo. Parmi les plus célèbres, nous 
pouvons relever à Montpellier Placentin, puis Otto et 
Azo. La compilation méthodique de la glose fut faite 
par Acourse au XIII° siècle, 1182-1260, qui composa 
la glande glose. 

La place du 
droit romain 

en Europe, 
au moyen âge. 

De Bologne, le droit romain de Justinien se 
répand dans toute l'Europe, sans être imposé par aucun 
autorité législative, par le seul prestige de sa supé-
riorité en face des coutumes variables de pays à pays, 
coutumes incomplètes et incertaines, issues notamment 
du droit germanique et de la pratique féodale. En fa-
ce du droit barbare et gothique, le droit romain ap-
paraît comme un système complet, comme un appareil 
scientifique incomparable, qui sert à la formation sa-
vante de générations de jurisconsultes. Le droit ro-
main apparaît comme la lumière en face de l'ombre et 
comme l'instrument général du progrès juridique. C’est 
le seul qui soit étudié dans les Universités, car c'est 
le seul droit savant, et de l’école ce droit s'infiltre 



7 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 7 

de toute façon dans la législation et dans la pratique 
juridique. Les avocats, les magistrats, les adminis-
trateurs, reçoivent dans l'université une formation 
exclusivement romaine et introduisent ce droit dans la 
pratique des tribunaux. Les légistes l'introduisent 
dansla législation royale. Une source de pénétration 
des plus importantes, en effet, dont on n'a pas encore 
mesuré toute l'étendue, fut la rédaction des coutumes 
au XV° siècle et au XVI° siècle. A ce moment, sur l’or-
dre de l'autorité royale, furent réunies les règles 
coutumières en des corps écrits et rédigés par les ju-
risconsultes. Ces jurisconsultes, imbus du droit ro-
main, en introduisirent constamment les règles et les 
principes pour clarifier, systématiser et même modi-
fier la coutume. 

Le droit romain ainsi arrive peu à peu à ré-
gner dans toute l'Europe. Directement et seul il règne 
en France, dans les pays du midi, dans les pays de 
droit écrit et dans presque toute l’Italie. A titre de 
droit supplétoire, on le trouve en France, dans les 
pays du Nord, dans le droit coutumier, où devant l'obs-
curité des coutumes il sert à les éclairer ou à les 
expliquer, et en cas de silence de la coutume à y sup-
pléer. En Angleterre, il sert de droit accessoire, 
d'une sorte de droit commun. En Allemagne aussi il est 
le droit commun de l’Empire jusqu’en 1900. En somme, 
soit directement, soit indirectement, c’est le recours 
souverain, au Digeste, au Code, qui reprennent une vie 
nouvelle et deviennent en Occident du droit appliqué. 
On continue donc à étudier le droit romain et à l'in-
terpréter au point de vue de son utilité, au point de 
vue de son application, et il eut de nombreux inter-
prètes. L'activité du droit romain se manifeste au 
mieux par les éditions innombrables des livres de Jus-
tinien. Depuis la 1ère en 1473 à Venise jusqu'à la der-
nière en 1880, les éditions se succèdent presque tous 
les ans, soit avec la glose dans les débuts, soit en-
suite sans la glose. Même à l'époque moderne, cette 
activité n'est pas épuisée, puisque de 1880 à 1922, 
la dernière édition, celle de Mommsen, il y a eu 14 
éditions nouvelles. 

Les commenta-
teurs du 
droit romain. 

La droit romain a été commente par d innombra-
bles jurisconsultes et dans toutes les matières de ce 
droit nous trouvons une littérature très abondante. 
D’abord, en Italie, à la suite des glossateurs; au 
XVI° siècle la reprise des études romaines passe à la 
France avec l'école de Bourges, dont le plus célèbre 
représentant est Cujas, 1522-1590. Nous citerons en-

suite Doneau puis Barnabe Brisson et Godefroy. Au XVII° 



8 préliminaires 8 

siècle l’étude du droit romain a été surtout poussée 
en Hollande. Avec le XVIII° siècle et le XIX° siècle, 
c’est en Allemagne qu'il est particulièrement étudié, 
notamment dans l'école des Pandectistes, qui publie 
de grands commentaires généraux. Comme résumé de tous 
ces travaux, ou plutôt comme la somme des travaux 
des Pandectistes, nous citerons le comme entaire des Pandect 
de Glück 1841-1881, en 60 volumes, qui expliquent li-
vre par livre les 40 premiers livres du Digeste. 

La méthode 
des Pandec-
tistes. 

Il ne faut pas oublier que le Digeste et le 
Code, en réalité, sont un droit mort, artificiellement 
ressuscité par l’école. Le droit romain n’a plus d’or-
gane législatif vivant pour modifier, transformer et 
corriger, suivant les besoins nouveaux, les règles qui 
auraient besoin de cette correction. C’est un droit 
Statique qui ne peut plus évoluer. Il faut ajouter 
qu’après la floraison de l’école historique de Cujas, 
au XVII° siècle, et au XVIII° siècle et jusqu'au mi-
lieu du XIX° siècle, il y eut chez les jurisconsultes 
une véritable oblitération du sens historique. Les 
livres de Justinien, par une interprétation fausse, 
sont considérés comme les livres sacrés du droit, com-
me les livres contenant la révélation juridique et 
l'on tend à considérer le droit romain comme un droit 
abstrait, comme le droit pur, qui doit être compris e 
expliqué par la méthode dogmatique, c'est-à-dire par 
le raisonnement logique maintenu et corrigé par le 
bon sens. Les principes et les solutions tirés du 
droit romain sont considérés comme l'expression par-
faite du juste par définition, et l'esprit juridique 
devient une catégorie de l'esprit dialectique. La dia-
lactique juridique met en oeuvre les qualités logique 
de l’esprit et tend à faire du droit une science abs-
traite, constituée à l'aide de la méthode dogmatique. 
La meilleure expression de cette tendance, c'est l’é-
cole allemande dite des Pandectistes du XVIII° siècle 
et du milieu du XIX° siècle. Le défaut capital de 
cette conception est qu'elle méconnaît la réalité. Le 
Digeste n'est pas l'oeuvre d’un seul jet d'un juriscon-
sulte philosophe. Ce n'est pas un système de droit 
semblable à l'oeuvre d’un Aristote ou d'un Platon. 
Mais c’est une compilation réunissant par extraits plus 
ou moins modifiés l'oeuvre de jurisconsultes de IV si 
clés. La grande supériorité du Digeste est donc d'ê-
tre une oeuvre de l'expérience, mais il est nécessai-
rement rempli d'obscurités, d’incertitudes et de con-
tradictions, comme toute oeuvre de la vie. La concilia-
tion logique que cherche à y mettre la méthode dog-
matique est peu satisfaisante. 



(1) 9 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 9 

Comme toute oeuvre historique, il ne sera remis à sa 
vraie place que par l’histoire et par la méthode 
historique. Aussi y eut-il au XIX° siècle une réaction 
très vive contre la méthode dogmatique dans le droit, 
et cette réaction se fit sentir contre l’inspirateur 
et le soutien de cette méthode: le droit romain. 

Opposition 
entre la mé-
thode histo-
rique et la 
méthode pan-

dectiste. 

Les principaux 
représentants 
de l'école 
historique. 

Depuis la Révolution français, il y a eu 
en France un immense développement de toutes les dis-
ciplines juridiques et sociales. Le droit civil fut 
codifié, dans le Code Napoléon et dans ses annexes: le 
Code de Procédure et le Droit Criminel. Puis le Droit 
Admini stratif, le Droit Constitutionnel, l’Economie 
politique se constituant en sciences indépendantes, 
avec leur matière et leur méthode propres. Ces scien-
ces se libèrent du droit romain et leur libération ne 
va pas sans luttes. De ces luttes vient en grande par-
tie l'hostilité qui fut vive dans les Facultés et qui 
existe encore contre le droit romain. Dans l'intérieur 
même du droit romain, il y eut d'ailleurs une réaction 
aussi vive contre les Pandectistes. A partir du XVI° 
siècle, avec les humanistes, recommencent les études 
historiques, et dès ce moment il y eut une opposition 
en droit romain entre les deux méthodes: entre la mé-
thode historique, qui veut renouveler le droit par l'é-
tude des sources et par l'histoire, et la méthode dog-
matique des jurisconsultes logiciens. Les grands hu-
manistes de la Renaissance, qui ont porté leur atten-
tion sur toutes les disciplines de l’Antiquité, ont 
aussi étudié le droit romain, comme par exemple Guil-
laume Budé, 1467-1540, qui publia un Corpus Juris. 
Comme je l'ai dit, le plus grand représentant de cette 
école, l'ancêtre des historiens romains, c'est Cujas. 
Après lui l'école historique eut une longue éclipse en 
France. C'est en Allemagne, au milieu du XIX° siècle, 
que l'école historique triomphe avec les historiens de 
Rome, notamment Niebuhr, Mommsen et les jurisconsultes, 
Savigny et Ihering. Cette école a eu, et a encore, une 
importance de tout premier ordre pour le prestige scien-
tifique de l’Allemagne. C'est elle qui rendit pendant 
longtemps l’Allemagne centre des études d'histoire ro-
maine et de droit romain. En France, Paul-Frédéric 
Girard fut un des plus illustres représentants de cet-
te école historique. Cette école ruina définitivement 
le prestige de la méthode dogmatique, et en fit appa-
raître le caractère artificiel. 

D'ailleurs aujourd'hui le droit romain n'est 
plus nulle part appliqué. Il le fut encore jusqu'en 
1900 en Allemagne. A cette date il fut remplacé par 
un Code Civil. En tant que législation en vigueur, 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



10 Préliminaires 10 

Utilité du 
droit romain. 

c’est un droit définitivement mort. Il est donc plus 
nécessaire d'y rechercher des solutions d'espèce, do: 
l’application pratique est plus importante que la réa-
lité historique. Aussi la méthode de déduction logi-
que, basée sur le raisonnement et le bon sens, la mé-
thode dogmatique, ne se comprend plus dans l'étude 
du droit romain. Il reste l'histoire d'un droit à étu-
dier et à connaître par la méthode historique. Son u-
tilité et son importance dans l'ensemble des études 
Juridiques se trouvent dans ce caractère nouveau. Il 
est important pour le droit, comme pour toutes les au-
très sciences, autres que les sciences physiques et 
naturelles, de faire une place à l'histoire, et en 
particulier c’est l'histoire qui donne à toutes les 
sciences sociales leur caractère véritablement scien-
tifique. Sans l'histoire le droit ne serait qu'un 
empirisme de praticiens, qui serait bien vite condam-
né à une décadence profonde. Nous en avons des exem-
ples continuellement dans les périodes de l'histoire 
où le sens historique est oblitéré. 

Nécessité de 
conserver 
l'enseignement 

du droit ro-
main dans les 
Facultés de 
Droit. 

Mais cette importance relative est ce qui 
Justifie la diminution du rôle du droit romain au 
milieu des autres disciplinas juridiques. Le droit ro-
main en qualité de science historique est un complé-
ment indispensable à la formation du jurisconsulte. 
Il n'en est que le complément, sauf pour ceux qui veu-
lent faire métier d'historien ou qui auraient pour 
l'histoire un goût particulier. Pourquoi donc conser-
ver comme enseignement historique dans nos Facultés 
de Droit spécialement le droit romain, plutôt que par 
exemple l'histoire du droit français ou l'histoire du 
droit comparé ? pour deux raisons également essen-
tielles et décisives. La première, c'est que aucune 
autre histoire ne nous donne un exemple d'un dévelop-
pement historique comparable à celui du droit romain, 
aussi bien comme durée que comme qualité. Le dévelop-
pement historique du droit romain embrasse une pério-
de qui commence en 754 de R.F. Jusqu'en 565 ap. J.C. 
à la mort de Justinien. Nous avons donc comme matière 
d'étude 1300 ans d'histoire d'un développement conti-
nu. Pour cette histoire nous avons des documents plus 
abondants que pour n'importe quelle autre période his-
torique, documents à la fois plus abondants et de 
plus grande valeur, car ils ont été édifiés par des 
générations de jurisconsultes éminents, qui ont créé 
une doctrine, dégagé des principes, fondé un système 
de droit, qui peut servir de modèle. La deuxième rai-
son, nous la trouvons dans ce fait que le droit romain 
a eu. une influence considérable pour la formation de 



11 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 11 

Droit romain 
et droit fran-
çais. 

notre droit national. Le droit français est imprégné 
de substances romaines, non seulement dans ses règles 
d’application pratique, mais dans ses principes géné-
raux et dans sa méthode. Le droit romain est encore 
la base de la science juridique. Sous cet aspect en-
tièrement désintéressé, uniquement scientifique, le 
droit romain est appelé à une fortune nouvelle, qui 
sera probablement aussi durable que son ancienne in-
fluence, et même cette influence est plus étendue 
encore dans l'espace, car le droit romain est adopté 
comme matière d’enseignement dans les universités 
anglaises, et depuis peu de temps son empire s'est 
étendu sur l’Amérique où son enseignement a été créé 
dans les Universités américaines. Le droit romain s’é-
tend donc à des pays nouveaux. 

Différences 
entre les 
cours élémen-
taires de 
droit romain, 
des deux pre-
mières années 
de licence et 
le cours 
approfondi 
du doctorat. 

Le droit romain est représenté en licence 
par deux cours généraux de première et de deuxième an-
nées. Dans ces deux cours, il est fait l'exposé 
sommaire de l’ensemble du. droit romain, non pas à une 
époque de son histoire, mais dans son développement 
historique. On ne peut exposer dans ces cours que les 
grandes lignes de ce développement. Il est impossible 
d’examiner ou de critiquer la méthode et les éléments 
de la connaissance historique. On doit se borner à 
présenter sous les formes les plus accessibles les ré-
sultats des recherches et écarter non seulement les 
détails accessoires, mai s les difficultés, les obscuri-
tés de ces recherches. On doit présenter notamment 
comme une donnée certaine ce qui souvent n'est que 
conjecture. Bref, les cours de licence ne peuvent 
être que l'exposé des résultats généraux de la métho-
de historique. Il est impossible de la mettre en oeu-
vre et de montrer comment elle fonctionne. Cette dé-
monstration doit être l’objet et le but de ce cours 
de droit romain approfondi. C’est aussi l’objet d’un 
cours de Pandectes mais nous avons ici plus de liber-
té, car ce cours peut être moins exégétique, il n'a 
pas pour principale mission, comme le cours de Pandec-
tes, l'explication des textes, il peut être plus fran-
chement historique» 

Le sujet du 
cours de 
1934-1935. 

Nous avons choisi comme sujet les origines et 
la restitution de la dot. Mon but sera de montrer 
par un exemple comment fonctionne la méthode histori-
que. Elle repose avant tout, avons-nous dit, sur l’é-
tude des textes. L'étude des textes, c’est le "caput 
et fundamentum totius historiae”, c’est la base soli-
de, dont il ne faut pas s’écarter. Connaître les tex-



12 Préliminaires. 12 

L'étude des 
textes, base 
de l’ensei-
gnement. 

tex, les respecter, essayer de voir ce qu'ils disent 
ne jamais vouloir leur faire dire plus qu'ils ne di-
sent, c'est un principe impératif que l'on doit 
toujours avoir présent devant l'esprit pour toute re-
cherche historique. Et c'est un principe d'autant 
plus impératif que l'esprit humain est naturellement 
porté à le transgresser; même les savants les plus 
défiants d’eux-mêmes tombent dans le péril de solli-
citer les textes. 

Sur ces textes repose uniquement notre con-
naissance des choses du passé. Grâce au titre de no-
tre cours, nous ne sommes pas limités aux textes du 
Digeste et à leur exégèse. Nous pourrons faire un 
large usage des historiens de Rome et des Antiquai-
res. Nous nous servirons par exemple de Plutarque, de 
Denys d'Halicarnasse et d'Aulu-Gelle. Nous ferons usa-
ge des auteurs littéraires, de Cicéron notamment. 

L'établisse-
ment et la 

critique des 
textes. 

Mais les textes que nous possédons ne sont 
que le reste d'une documentation plus abondante. Par 
exemple la source principale de notre connaissance de 
droit romain, le Digeste, est formée d'extraits de 
jurisconsultes des trois premiers siècles de notre ère 
Cette compilation fut faite par Justinien au milieu 
du VI° siècle. Il ne nous reste de l'oeuvre considé-
rable de ces jurisconsultes que ces extraits modifié 
volontairement par Justinien. Justinien en effet les 
mis au courant du droit de son temps par des addition 
ou des suppressions que l'on appelle des interpola-
tions. Le premier travail de la méthode historique et 
donc l’établissement et la critique du texte. C'est 
un travail lent et difficile, qui nécessite des con-
naissances étendues et de toutes sortes, non pas seu-
lement des connaissances juridiques, mais des connai-
sances historiques, littéraires, épigraphiques et ph 
logiques. La langue latine est indispensable à con-
naître pour un historien, et la langue grecque extrême-
ment utile. Si l'on veut persévérer dans les études 
historiques, avant tout il faut acquérir une forte 
culture grecque et latine, sans laquelle il est impo-
sible de faire une véritable carrière scientifique. 
De même les sciences auxiliaires de l'histoire sont né-
cessaires à connaître pour l'établissement des texte 
car l'on doit faire appel à toutes les ressources 
des sciences historiques pour replacer les textes dans 
leur cadre originaire, en tirer la signification exac-
te et toute leur signification. A cause de ce travail-
lent et difficile, -les esprits plus logiques qu'his-
toriques reprochent aux historiens de s'attarder aux 
recherches de détail infinies et trop lentes, de s'a 



13 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 13 

chamer à des reconstitutions trop fragmentaires du 
passé et de faire des efforts de recherches qui sont 
disproportionnés avec le résultat. C’est le reproche 
souvent adressé à l'érudition, entendu au sens péjo-
ratif du mot. L'importance, la nécessité des travaux 
d’érudition n'apparaît pas toujours au profane. Sans 
nous y attarder dans ce cours, il faudra cependant 
en montrer l'utilité et les résultats. 

L'interpré-
tation des 
textes. 

Le rôle de la 
conjecture. 

L'observation des faits, l'etablissement des 
textes ne suffisent pas. Il est une partie aussi im-
portante, peut-être même plus importante, c'est l'in-
terprétation de ces faits, leur explication. Ici inter 
vient la faculté raisonnante de l'esprit humain; la 
raison et la logique. C'est la raison et la logique 
qui permettent d'expliquer ces faits à l'aide de la 
conjecture. La conjecture, en effet, a une part très 
importante dans l'histoire, car les documents qui nous 
restent du passé ne sont plus très nombreux; ils sont 
fragmentaires et la plus grande partie des témoignages 
a disparu entièrement sans laisser de trace. Les té-
moins qui nous restent du passé ne sont pas les plus 
importants, au contraire, ce sont souvent les details 
fragmentaires, les détails insignifiants, parce que 
le hasard a détruit la plus grande partie des docu-
ments anciens; ou même les documents contemporains ne 
donnent que des détails. Les contemporains sont en gé-
néral muets sur les principes généraux, les règles 
fondamentales de leur organisation, ou bien ils font 
une simple allusion, car ils supposent que tout cela 
est connu, et même souvent n'en parlent pas. Ces rè-
gles fondamentales sont en effet connues des contem-
porains qui en vivent, mais elles sont inconnues de 
nous. Nous suppléons donc à notre ignorance par la 
conjecture, c'est-à-dire l'explication plausible des 
faits, l'hypothèse la plus simple qui rend compte des 
faits connus, dégage leur signification, les éclaire 
et les relie. Une conjecture, pour être scientifique, 
doit être l'explication la plus simple du fait connu, 
et en même temps ne doit être contredite par aucun au-
tre fait. Ce mélange délicat des faits connus et des 
conjectures a une importance capitale dans l'étude 
historique, et il est essentiel que l’historien se 
rende compte toujours du degré relatif de certitude 
des systèmes qu’il imagine. Il doit faire toujours la 
part du fait connu et acquis, et la part de l'hypothè-
se. Ces. deux parts sont susceptibles indéfiniment de 
se modifier et de se perfectionner. La science his-
torique se modifie par l'apparition de faits nouveaux, 
ou plutôt par de nouvelles acquisitions de nos con-



14 préliminaires. 14 

naissances, mais elle se modifie aussi par une meil-
leure interprétation des faits déjà connus. Peut-ê-
tre s'étonnera-t-on de la part énorme de la conjec-
ture dans l’histoire. 

Les sciences historiques sont difficiles et 
obscures, et en même temps incertaines. Cette incer-
titude rebute certains esprits amoureux de certitu-
de, même apparente, et fait le scandale de certains 
autres. On reproche à l’histoire d’être une science 
conjecturale. C’est un reproche qui peut sembler 
injuste, mais surtout qui est inutile. Le caractère 
conjectural de l’histoire est un fait, qu'il est 
inutile de nier, et d'ailleurs c'est un fait qui n'est 
pas spécial à l'histoire. Il est commun plus ou moins 
à toutes les branches de la connaissance, et il est 
indispensable de sonder le fond de cette infirmité 
humaine. Rien ne permettra de le faire mieux qu’un 
cours de droit romain approfondi. 

Nous commençons maintenant l’étude des ori-
gines de la restitution de la dot. Disons d'abord 
quelques mots sur le sens de ce mot. 

Sens actuel du mot "dot". 

Origine de l’institution à Rome dans l'organisa-

tion de la famille. 

Les divers 
sens du mot 
dot en droit 
actuel. 

Le sens actuel du mot dot est un peu flottant 
car il renferme plusieurs idées. Il a d'abord un sens 
général, extra juridique: la dot est la fortune que 
les époux apportent en se mariant. La dot comporte 
dans ce sens tous les biens que les époux ont au 
moment du mariage, soit que ces biens leur soient don-
nés par des ascendants, normalement par le père ou 
par la mère. C'est un usage encore général: si les pa-
rents ont de la fortune, ils en donnent une partie 
plus ou moins importante à leurs enfants au moment 
de leur mariage. Cette donation n'est pas une obliga-
tion juridique; ils n'y sont pas forcés par la loi, 
mais ils y sont contraints par l'usage, qui même à 
notre époque de grandes transformations sociales les 
contraint à faire souvent des sacrifices importants 
pour l'obéissance à cet usage et pour constituer une. 
dot à leurs enfants. 



15 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 15 

On appelle aussi dot, dans le sens général, 
les biens donnés par tout autre que le père et la mère, 
non seulement par les grands parents, au besoin même 
par des collatéraux, mais même par des étrangers. De 
même ce nom s’applique à la fortune que les futurs 
époux pourraient avoir déjà d’eux-mêmes, soit par suc-
cession soit par leur propre gain. Dans ce sens géné-
ral, ce nom n’est pas réservé à la fortune de la fem-

On parle de la dot du mari comme de la dot de la 
femme. 

Au sens strict 
la dot est 
l'apport de 
la femme à 
son mari. 

Mais le mot dot a un sens plus étroit, plus ju-
ridique, qui ne s’applique qu’à la femme. La dot est 
l'apport de la femme à son mari pour subvenir aux char-
ges du mariage. C’est sa part contributive dans ces 
charges. Telle est la définition de notre Code civil, 
art. 1540 "La dot est le bien que la femme apporte au 
mari pour supporter les charges du mariage". Cette 
définition, le Code civil la tient des jurisconsultes 
classiques romains, qui ont rapproché dot et charges 
du mariage. Nous trouvons par exemple un texte très 
net de Tryphoninus, Dig. 23, 3, 76 libro X (disputatio-
num) "Quia nisi matrimonii oneribus serviat, dos nulla 
est", parce que si elle ne sert pas aux charges du ma-
riage, il n’y a pas de dot. Ainsi, au sens strict du 
mot, dans notre droit civil, la dot est devenue un 
bien avec affectation juridique spéciale, et ce bien 
tire de cette affectation le régime particulier, au-
quel il est soumis. Il ne s’agit plus de façon vague 
des biens que la femme possède, mais de la partie de 
ses biens qu’elle abandonne au mari en vue du mariage 
et de ses charges. Dans notre code civil, la femme ne 
transfère plus au mari la propriété de ses biens, 
mais la jouissance. Le mari administre les biens et 
en gagne les revenus, aussi n’y a-t-il pas dot au sens 
véritable du mot dans tous les régimes matrimoniaux 
possibles en droit français. Il n’y a pas de dot no-
tamment dans la séparation de biens ; le mari n’ac-
quiert pas la jouissance des biens de sa femme dans ce 
régime, il n'en a pas davantage l'administration. La 
femme a seulement une obligation légale de coopérer 
pour un tiers aux dépenses du ménage. Cette obligation 
lui est imposée dans l’article 1438 à l'article 1440. 

Le régime 
dotal est 
peu usité 
en droit 
actuel. 

La dot existe déjà dans tous les régimes de com-
munauté. La communauté, en effet, représentée par le 
mari, jouit des revenus des deux époux. On peut dire 
que tous les biens de la femme sort dotaux, au moins 
quant aux revenus, mais c’est par excellence dans le 
régime dotal que la dot existe. Ce régime dotal n’est 
plus un régime très usité. Il était autrefois le ré-
gime des pays de droit écrit, c’est-à-dire des pays de 
droit romain. Dans ce régime, une partie des biens de 



16 Préliminaires. 16 

la femme est confiée au mari à titre de dot. Il a sur 
cette dot les pouvoirs d’un administrateur, et la con-
dition très spéciale des biens découlé directement du 
droit romain. Il y a eu beaucoup de transformations 
depuis l’époque spécialement romaine et le régime do-
tal français est ce qui subsiste de la dot romaine. 

En droit 
romain, le 
mari est 
propriétaire 
de la dot. 

Le mos majo-
rum règle la 
condition de 
la dot dans 
l’ancien 
droit. 

D’après la définition de notre code civil, qui 
est tirée des jurisconsultes classiques, la dot est " 
"donatio marito delata ad onera matrimonii sustinenda", 
la donation faite au mari pour soutenir les charges du 
mariage. Cette définition indique le but économique, le 
fonction sociale de la dot. Le mariage, en effet, fon-
de un foyer en vue d’avoir des enfants. Chacun des 
deux associés met son apport : le mari, son travail 
et toutes ses ressources, la femme sa dot. Mais ce but 
économique est encore pour le droit français une cau-
se juridique qui donne à la dot son caractère. Il n’en 
est pas de même en droit romain. La plus grande trans-
formation entre les deux institutions est que, en 
droit français, la dot reste en propriété à la femme. 
Endroit romain, au contraire, c’est le mari qui est 
propriétaire de la dot et, en principe, il est proprié-
taire pour toujours de ses biens. Mais dans le patri-
moine du mari, les biens de la femme suivent une condi-
tion spéciale. Ils sont soumis à des règles juridiques 
différentes des règles que suivent les autres biens du 
mari. La dot, en effet, conserve dans le patrimoine du 
mari une individualité, parce qu’elle doit se retrou-
ver à la fin du mariage pour être restituée à la fin 
Or, à partir du moment où le droit romain a imposé la 
restitution, à ce moment seulement la dot devient une 
institution juridique, une institution précisée et ré-
glementée par le droit civil. C’est la nécessité de la 
restitution qui lui a donné son individualité juridi-
que. Or, l’obligation civile de restituer n’existe pas 
dans le droit romain primitif. Elle apparaît avec l’ac-
tion rei uxoriae, approximativement au Vème siècle de 
R.F. (Fondation de Rome : 754 av. J.C.). Auparavant, 
la coutume de doter l’épouse, de remettre au mari au 
début du mariage une dot, était déjà connue, et prati-
quée par les Romains. De tout temps, les Romains ont 
suivi cet usage. Mais la condition de cette dot, les 
droits respectifs des époux sur elle, dépendaient, non 
du droit civil, mais des coutumes familiales. Ce n’est 
donc pas le droit de la cité qui s’occupe de la condi-
tion de la dot, mais le mos majorum, la coutume des 
anciens et les quelques règles que nous pouvons connaî-
tre sont sanctionnées par le droit religieux, le "fas" 
qui s’oppose au "jus civile". Si le droit civil, si la 
loi de la cité est contrainte de s’occuper de réglemen-
ter la dot au Vème siècle, c’est que les coutumes fa-



(1) 17 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 17 

La fréquence 
des divorces 
conduit l’E-
tat à régle-
menter la 
condition de 
la dot. 

miliales perdent de leur empire, leur autorité s' af-
faiblit. On ne les respecte plus autant qu’avant, et 
cet affaissement de leur autorité se manifeste sur-
tout par le fait qu’à cette époque, les divorces de-
viennent très fréquents. Jusqu’alors, en effet, les 
divorces étaient presque inconnus et le mariage ro-
main était considéré comme une institution qui dure 
toute la vie. C’est de cette époque que date la dé-
finition donnée par les jurisconsultes classiques 
qui présentent le mariage comme le "consortium omnis 
vitae", l’association de toute la vie et qui conser-
vent cette définition même à leur époque, où le di-
vorce est devenu si fréquent, et alors que le maria-
ge a perdu ce caractère d’association perpétuelle. 
Tant que le mariage dure toujours, le mari peut garder 
sans inconvénients la dot d’une façon définitive. Mais 
à partir du Vème siècle, quand les divorces deviennent 
si fréquents et peuvent être prononcés même sans qu’il 
y ait faute de la femme, le mariage devenant moins 
solide, le sort de la dot dans ces mariages précaires 
doit être réglé. Le principe de la restitution de la 
dot est posé par le droit civil à cause du divorce, et 
par conséquent pour étudier d'une manière complète 
l’origine dé la restitution de la dot, il nous faut 
d’abord étudier le milieu dans lequel est née l’organi-
sation familiale de Rome et l’institution du mariage. 
Cette étude fera l’objet de trois chapitres préliminai-
res de ce cours : 

Plan du 
cours. 

Chapitre I : Organisation de la Famille. 
1 - La Famille. 
2 - La Gens. 

Chapitre II Le Mariage. 
1 - Cérémonies religieuses du ma-

riage "Deductio uxoris in 
domum mariti". 

2 - Mariage cum manu et ses formes 
"Confarreatio, coemptio et 
usus". 

3 - Mariage libre sine manu. 
Chapitre III : La dot, son caractère primitif : 

"Dotis causa perpétua est". 

Après ces trois chapitres préliminaires, nous 
aborderons l’objet direct du cour, en examinant les 
coutumes familiales qui préparant et expliquent la 
restitution de la dot. 

Chapitre IV : Les Tabous du mariage. 
Ce chapitre sera essentiellement constitué par 

l’examen d'un texte de Plutarque (Vie de Romulus, 22), 
par lequel nous pouvons connaître les vestiges des 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



18 Préliminaires. 18 

coutumes les plus primitives des Romains. 

1 - Les Tabous du mariage, qui sont au nom-
bre de trois : défense à la femme de commet 
tre l’adultère, interdiction de boire du 
vin et de se faire avorter. 
2. Caractères de ces Tabous : ce sont des 
prescriptions religieuses, dont la trans-
gression par la femme rend la famille im-
pure, impose au mari la répudiation et 
rend nécessaire une expiation religieuse. 
Ces trois Tabous sont en même temps les 
cas les plus anciens du divorce. 
3. Nature de ces Tabous. Nous en donnerons 
une explication sociologique. 

Chapitre V : Consécration à Cérès. 
Nous examinerons ici les sanctions religieuses 

des Tabous. Ces sanctions nous permettront de voir qui 
la famille, le père de famille et sa femme, était 
soumise à la surveillance et à la juridiction du grou-
pe, non pas à l’autorité de la cité, à l’autorité du 
roi, mais à l’autorité du groupe familial qui forme les 
gens. Nous étudierons notamment le "jus osculi” et 
l’histoire de Spurius Cassius. De ces coutumes,date 
l’usage de ne pas répudier la femme qui n’est pas dans 
son tort, sans lui donner une compensation pécuniaire 

Chapitre VI : juridiction du paterfamilias. 
Notre guide principal ici sera Denys d’Halicarnas 

se (Antiquités romaines, 11.25). La (disparition de la 
gens amène la disparition des coutumes familiales re-
posant sur l’autorité gentilice. Ces coutumes se trans-
forment dans la mesure où elles sont respectées et 
appliquées par le père de famille. C’est lui qui est 
le juge au cas de divorce et il rend à sa femme la 
part de la dot qu’il estime juste. 

1. Judicium domesticum. 
2. Conseil des proches. 
3. Surveillance du censeur. 

Le censeur, représentant dans la cité le mos ma-
jorum, surveille l’exercice par le père de famille de 
son autorité domestique et le force à suivre les coutu-
mes familiales. 

Avec les trois chapitres suivants, nous voyons 
enfin comment ces coutumes familiales, que la juris-
prudence du censeur a précisées, passent dans le 
droit civil. 

Chapitre VII : Institution légale de la dot, 
I. Le divorce de Carvilius Ruga au début de 

Vème siècle, divorce qui marque l’époque à laquelle 
les divorces deviennent fréquents. 



19 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 19 

2. Cautiones rai uxoriae. La fréquence du 
divorce amena la femme et ses parents à stipuler la 
restitution de la dot. 

3. Judicium de moribus, et cette stipula-
tion, rendant obligatoire la restitution de toutes 
les dots, amène la ruine des coutumes familiales. 
Aussi le magistrat judiciaire, le préteur, rétablira 
la jurisprudence du seul censeur, mais en la transpo-
sant dans le plan du droit civil par la reconnaissan-
ce d’une action du judicium de moribus. 

Chapitre VIII ; L’action roi uxoriae. 
1. Apparition et date. 
2. Cas d’application. 

Chapitre IX : L’origine familiale et censorienne 
explique les caractères anormaux dans le droit civil 
de l’action rei uxoriae et sa nature particulière. 

1. Caractères de l’action rei uxoriae. 
2. Formule de l’action et signification 

originaire. 
Enfin, dans les trois derniers chapitres, nous 

déterminerons la nature civile de l’action rei uxoriae, 
et nous examinerons les controverses auxquelles cette 
action a donné lieu. 

Chapitre X : De l’action rei uxoriae et de quel-
ques actions archaïques dans l’oeu-
vre de Cicéron : Aequus, melius ; 
"Ne propter te fidemve tuam captus 
fraudatus siem ; ut inter bonos 
bene agier oportet”. 

A l’époque de Cicéron, on opère un rapprochement 
entre ces actions archaïques et les actions de bonne 
foi. 

Chapitre XI : L’action rei uxoriae et les actions 
in aequum et bonum conceptae, les 
actions in factum, les actions 
in jus. 

Chapitre XII : Les retentiones. 



20 La famille et la gens. 20 

Chapitre I 

LA FAMILLE ET LA GENS. 

Nous étudierons ici le milieu familial et d’a-
près les règles générales de la famille quelle sera 
la situation de la femme. Il nous faut étudier, non 
seulement la famille au sens strict du mot, mais le 
groupe familial plus étendu qui s'appelle la gens. 

§ I. La famille. 

Caractéris-
tiques essen-
tielles de la 
famille ro-
maine. 

L’autorité 
du paterfami-
lias. 

On se rappelle les principes essentiels qui do-
minent l’organisation de la famille romaine. La famil-
le romaine est une famille du type patriarcal. Tel que 
nous la connaissons, c’est-à-dire par les textes des 
jurisconsultes romains, elle est déjà affaiblie par 
l’intervention de l’Etat. Quelques-uns des adoucisse-
ments modernes sont déjà acquis. L’autorité du père de 
famille est quelque peu diminuée et est réglementée 
par l’autorité de la cité. Mais ces interventions, mê-
me à l’époque classique, sont encore fragmentaires et 
timides, et elles nous ne nous empêchent pas de re-
connaître d’une façon très claire le type primitif, le 
type originaire. Ce type de famille patriarcale est 
commun à tous les peuples de race indo-européenne, et 
c’est le type le plus absolu de cette organisation que 
nous présente la famille romaine. Sa caractéristique 
essentielle est qu’elle forme un groupe uni sous l’au-
torité de son chef. Cette autorité est absolue et viag 
re, c’est-à-dire qu’elle dure toute la vie du père. 
Elle porte à la fois sur les personnes et sur les bien 
Il y a unité de puissance dans la famille. Tous les 
membres de la famille sont placés sous l’autorité via-
gère du père. Ce sont d’abord les descendants : les 
petits fils et petites filles, les petits enfants, nés 
de ces fils, mêles, quel que soit leur degré, quel que 
soit leur âge. Tous les descendants restent sous la 
potestas du père, tant que celui-ci vit. A côté de ces 
descendants naturels, qui proviennent de la génération 
il en est d’autres, qui sont agrégés à la famille d’un 
façon artificielle. C’est d'abord - la première de tou 



21 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 21 

Agrégation 
Artificielle 
à la famille 
romaine. 

Sens étymolo-
gique du mot 
pater. 

tes - la femme mariée cum manu. Pour indiquer sa 
place dans la famille, les jurisconsultes classiques 
disent qu’elle est "loco filiae", à la place d’une 
fille. Entendez au point de vue strictement juridique, 
dans lequel ils se placent, qu’elle a des droits d’une 
fille sur le patrimoine de la famille et qu’elle a le 
même droit de succession que les filles. De même sont 
appelées sous la potestats du père les femmes de ses 
fils et de ses petits-fils. Il ne faut, en effet, ja-
mais oublier que la femme in manu est soumise à la 
potestas, non de son mari, mais du paterfamilias de son 
mari. Puis viennent les enfants adoptifs. Le recrute-
ment de la famille romaine par l'adoption est un usa-
ge universel et très fréquent dans la famille romaine. 
Le lien artificiel de l’adoption est aussi solide, aus-
si complet dans le droit romain que le lien naturel. Le 
fils adoptif a la même situation dans la famille pri-
mitive que le fils naturel. D’autres personnes encore 
font partie de cette famille. Ce sont les clients, et 
les esclaves, qui sont sous la potestas du paterfami-
lias. Originairement, le pouvoir qu’avait le père sur 
eux est de même nature et de même étendue que sur ses 
enfants. Aussi il faudra remarquer que le mot de pater 
implique, non pas l’idée de génération (ce n’est pas 
la paternité physique qui est ainsi désignée ; là pa-
ternité physique est plutôt désignée par le mot de pa-
rons ou de genitor), mais une valeur sociale. Voyez ce 
qu’en dit Ernout (Dictionnaire étymologique de la lan-
gue latine) au mot "pater”. Ce mot désigne celui qui 
a l’autorité, celui qui a la puissance, celui qui a la 
charge et la protection. Aussi appelle-t-on paterfami-
lias même un citoyen non marié qui n'a pas d’enfant. 
On appellera paterfamilias, même un infans, quel que 
soit son âge, pourvu qu’il n’ait plus son père. Ulpien, 
Dig. 50.16, 195.2. "Paterfamilias recte hoc nomine ap-
pellatur etsi filium non habet. Non enim solam personam 
ejus sed et jus demonstramus ; denique et pupillum pa-

term familias appellamus, cum paterfamilias moritur" : 
on appelle justement du nom de paterfamilias même celui 
qui n’a pas d’enfant, car nous désignons non pas seule-
ment la personne de celui-ci, mais son droit. Enfin 
même, nous appelons paterfamilias le pupille, lorsque 
son père est mort, parce qu’il n’a pas de père ou de 
grand-père, il a un patrimoine, il a donc une familia, 
il en est le chef et il a une puissance qu’il est incapa-
ble, en fait, d’exercer. C’est l’autorité qui règle 
les personnes qui font partie de la familia. Elles sont 
membres de la famille parce qu’elles sont soumises à 
l’autorité du père. Leur parenté vient de ce lien d’au-
torité et non pas du lien du sang. Aussi ne font pas par 



22 La famille et la gens. 22 

tie de la famille, ne sont pas parents, ceux qui sont 
descendants du père de famille par les femmes, parce 
qu’ils ne sont pas soumis à l’autorité du même pater-
familias. Ils sont soumis à l’autorité du paterfami-
lias de leur père. 

Les pouvoirs 
du paterfami-
lias. 

Cette famille est donc constituée de façon au-
tonome et monarchique. L’Etat n’intervient pas dans 
l’intérieur de la famille. Nous avons dit que l’inter-
vention de l’Etat est très postérieure et qu’elle est 
toujours restée dans le droit romain fragmentaire et 
timide. Dans l’intérieur de sa famille le père a tous 
les pouvoirs du magistrat, domestique. Il est prêtre 
et juge. Toute famille a, en effet, un culte domesti-
que, qui lui est particulier : ce sont les "sacra pri-
vat a”, le culte des lares et des mènes, des ancêtres 
de la famille. Lepère règle ce culte, et c’est lui 
seul qui le célèbre. Toute sa famille a sa place au-
tour de lui et sous lui. Il est juge. C’est lui qui 
ordonne et punit dans la famille. Les peines les 
plus graves, il peut les prononcer. Emprisonnement, 
flagellation, peine de mort, vente de ses enfants, 
il a tous les droits. Il a le jus vitae necisque, le 
droit de vie et de mort sur les membres de sa famille 
et il en a souvent usé. Nous en avons des exemples 
historiques jusqu'à la fin de la République. Sous la 
conjuration de Catilina, à l’époque de Cicéron, un 
complice de Catilina, Aulus Fulvius, fils d’un sénateur 
a été arrêté et mis à mort par son père. Ce n’est qu’à 
l’époque de Sévère, à la fin du 2ème siècle, que l’on 
restreignit ce pouvoir. Enfin, il fut interdit sous 
Constantin de tuer son enfant. Constantin décide que 
le père qui tue son fils est coupable de parricide, 
Code 9.17.1. 

Jusqu’alors, il n’y avait pas de garantie ju-
diciaire donnée aux membres de la famille. Il leur 
est impossible de faire appel de la décision du père 
devant le magistrat. Ils n’ont pas de droit. La famil-
le est une cellule fermée à toute intervention du de-
hors. 

Le père de famille a la même puissance absolue 
en ce qui concerne les biens. Le principe est l’unité 
du patrimoine familial. Tout ce que possède la famil-
le appartient au père. Il n’y a qu’un patrimoine, dont 
le père a la disposition et l’administration sans con-
trôle sa vie durant. Il peut même en disposer pour a-
près sa mort par le testament. Ce pouvoir absolu du 
père masque le caractère collectif primitif de cette 
propriété. Ce caractère collectif a laissé quelques 
traces reconnaissables dans le droit postérieur, mais 
il a très vite évolué en propriété individuelle, la 
propriété du père. 



23 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 23 

La condition 
juridique des 
personnes 
soumises à la 
puissance du 
paterfamilias. 

Cette unité du patrimoine familial entraîne la 
condition juridique des personnes soumises à la puis-
sance : le fils et la femme in manu. Ces personnes sont 
alieni juris, c’est-à-dire ne peuvent rien garder en 
propre. Tout ce qu’ils peuvent recevoir d’autres per-
sonnes, gagner par leur industrie, ils ne peuvent le 
conserver, la propriété passe automatiquement sur la 
tête du père de famille, sur le seul qui soit "sui ju-
ris". 

Ce principe a une importance capitale en ce qui 
concerne la constitution juridique de la dot, car les 
biens que la femme avait avant son mariage, biens qui 
lui sont donnés par son père en vue du mariage ou par 
une autre personne, sont des biens qui vont appartenir 
au paterfamilias de la famille dans laquelle elle entre. 

Constitution 
autonome de 
la famille 
romaine. 

Rôle de la 
famille. 

Ainsi la famille patriarcale forme un groupe au-
tonome, une monarchie que l’on peut dire de droit public 
qui a le même caractère que la souveraineté du roi dans 
la cité. Ce caractère de souveraineté, ce caractère de 
doit public a été mis en relief, établi et étudié par 
Pietro Bonfante, un des derniers historiens du droit 
romain, notamment dans l’Histoire du Droit Romain en 
deux volumes, 1928-1929, traduite de l’Italien et pu-
bliée par la Librairie du recueil Sirey. Cette consti-
tution autonome de la famille s'explique par son ori-
gine. La famille patriarcale romaine n’est qu’un rameau 
de la famille patriarcale des peuples indo-européens. 
Cette famille, sa constitution a précédé la constitu-
tion de l’Etat. L’Etat, en effet, n’est qu’un groupe 
de familles autour d’un chef militaire, qui est lui aus-
si comme le père de famille juge et prêtre. Avant 
la constitution de cité, la famille est le groupe 
fermé qui assure la vie de ses membres, leur défense 
et leur protection contre leurs voisins immédiats, qui 
ne peuvent être considérés par eux que comme des enne-
mis. Ce n’est pas du tout comme dans notre famille mo-
derne ; un groupe de pur intérêt privé, de droit civil, 
qui a pour but l’éducation des enfants, et qui procure 
aux enfants et à leurs parents des ressources pour leur 
vie privée sous le contrôle et la surveillance de 
l’Etat. Mais la famille a un rôle si important que, 
d’après son caractère, il semble bien qu’il a été le 
rôle primitif. Il semble que la famille, au sens strict 
du mot, n’est pas bien adaptée que pour remplir plei-
nement ce rôle de protection et de défense autonome. 
La famille est un groupe trop petit. Elle ne comprend, 
en effet, que le père et ses descendants. D’autre 
part, ce groupe est d’une durée trop instable, puisque 
d’après les règles du droit classique que nous connais-



24 La famille et la gens. 24 

sons, chaque famille est dissoute par la mort du pa-
terfamilias. Ce groupe est donc trop faible, même 
dans une famille riche et puissante, pour avoir pu 
assurer complètement ce rôle de protection. Aussi 
entre la famille, au sens strict du mot, telle qu’elle 
fonctionne à l’époque historique et l’Etat, la cité, 
s’intercale un autre groupe plus étendu, qui remplit 
mieux ce rôle de protection, avant que la cité ne 
soit organisée pour assurer la tranquillité de ses 
membres. Il s’est interposé donc un groupe plus étendu 
plus stable, dont la dissolution ne dépend pas de la 
vie de son chef et ce groupe, c’est la gens. 

§ II - La gens. 

Définition 
de la gens. 

Eléments dis-
tinctifs de 
la gens. 

A l’époque classique, telle qu’elle nous apparaît 
chez les historiens et dans les textes des jurisconsul-
tes, la gens n'est qu’une survivance, une institution 
presque disparue, qui conserve quelque existence à 
l’état de préjugé social, à l’état de prétention nobi-
liaire des vieilles familles riches et anciennes de 
Rome qui forment des gentes. Q. Mucius Scaevola nous 
donne une définition de la gens qui est rapportée par 
Cicéron, Topiques, 6, 29. "Gentiles sunt inter se qui 
eodem nomine sunt, qui ab ingenuis oriundi sunt, quo-
rum majorum nemo servitutem sertiit, qui capite non 
sunt deminuti". Sont gentiles entre eux ceux qui por-
tent le même nom, qui descendent d’ingenus, dont les 
ancêtres n’ont jamais été en servitude, et qui n’ont 
pas subi de capitis deminutio. Festas, de Verborum si-
gnifications : "Gentilis dicitur et ex eodem genere 
ortus, et is qui simili nomine appellatur". Est dit 
gentilles celui qui est de la même race, celui qui est 
appelé par le même nom. Ulpien, Digeste, 50. 16.195. 4 
"Idem appellatur familia plurium personarum quae ab 
ejusdem ultimi genitoris sanguine proficiscuntur, si-
cuti dicimus familiam Juliam quasi ex fonte quodam me-
moriae". De même on appelle familia le groupe de ceux 
qui sont nés d’un auteur commun; ainsi nous parlons 
de la familia Julia, parce qu’il est de mémoire que 
ces personnes proviennent d’une certaine origine. 

Ce qui caractérise une gens, c’est : 
1°- Le même nom, le nomen gentilicium. (Gens Ju-

lia, Claudia, etc ...) 
2°- Les mêmes sacra gentilicia, le culte commun 

que les membres de la gens célèbrent ensemble. 
A cause de cette communauté de nom et de culte, 

les gentiles prétendent descendre d’un auteur commun. 
C’est une prétention qui ne peut s’appuyer sur une fi-
liation reconnue. En effet, tant qu’on peut remonter 



(1) 25 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 25 

à 1’ancêtre commun par une filiation certaine, il y 
a entre ceux qui sont ainsi parents des liens d’agna-
tion . As sûrement les familles nobles de Rome sont par-
mi celles de tous les temps et de tous les pays qui 
ont le mieux conservé leur tradition familiale et 
leurs titres. Néanmoins les liens gentilices remontent 
à une si haute antiquité qu’il est impossible de rap-
porter un titre régulier de cette filiation. Par exem-
ple la gens Julia est, si on en croit la légende, une 
des 6 gentes qui ont été admises à la chute d’Albe 
dans la cité romaine. Ce sont les Cloelii, les Curia-
tii, les Giganii, les Julii, les Quintilii, les Ser-
vilii. Tite-Live. I. 30. Ces gentes prétendent à une 
origine troyenne. A l’époque d’Auguste il y avait en-
core 50 gentes romaines qui se prétendaient troyennes: 
gentes tro.janae, la gens Julia aurait eu pour éponyme 
et ancêtre Julius, compagnon d’Enée, venu en Italie 
après la guerre de Troie. Les gentes remontent donc 
par leur origine jusqu’aux temps légendaires et on 
remplace les souvenirs perdus de ces origines par des 
légendes, légendes en l’honneur bien entendu de la 
gens et qui sont une preuve de leur très haute antiqui-
té. 

Conditions 
requises pour 
faire partie 
d’une gens. 

La pureté d’origine est maintenue par deux exi-
gences indiquées par Cicéron. 

1°-Pour faire partie d’une gens, il faut des-
cendre d’ingenuus. L’origine servile empêche que l’on 
fasse partie de la gens. Aussi les clients sont genti-
les au sens passif, en ce sens qu’ils ont des devoirs 
vis à vis de leur patron, mais ils ne sont pas membres 
de la gens, ni eux ni leurs descendants. 

2°- Il ne faut pas avoir subi ce capitis deminu-
tio. L’adrogation et l’émancipation faisant sortir 
d’une famille font aussi sortir de la gens, dont fait 
partie cette famille. Il y a eu rupture de puissance, 
il y a donc rupture du lien de famille, par conséquent 
rupture du lien de gentilité. 

L’organisa-
tion gentilice 
a été réser-
vée aux pa-
triciens à 
l’origine. 

Nous savons encore que seules les familles patri-
ciennes avaient un droit véritable à former des gentes 
Les familles patriciennes sont composées des descen-
dants des citoyens de l’époque royale, des plus an-
ciens citoyens de Rome, Ce sont eux qui forment le 
peuple des gentes. Les plébéiens, qui n’avaient pas 
de droit de cité avant la République, ne peuvent pas 
prétendre former une gens véritable, et ils forment 
ce qu’on appelle des "stirpes". Cicéron, de uratore, 
1.39.176 dit que là où un patricien parle de sa gens 
le plébéien parle de sa stirps. Dans Tite-Live un 
plébéien dit : (10.8.9.) "Semper ista audita sunt ea-
dem vos penes auspicia esse, vos solos gentem habere". 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



26 La famille et la gens. 26 

Les gentes 
plébéiennes. 

nous entendons toujours la même chose : vous seuls 
êtes maîtres des auspices, vous seuls avez une gens. 
Sous la République les plébéiens deviennent citoyens. 
Ils finissent par pouvoir être élus magistrats, même 
consuls. Ils forment donc des familles plébéiennes 
riches et puissantes qui deviennent anciennes et se 
constituait aussi une nobilitas nouvelle, qui usurpe 
dans les derniers siècles de la République les privi-
lèges du patriciat. Cette usurpation leur permet d’ac-
quérir avec l’illustration et la richesse, la noblesse 

Par une usurpation ensuite consacrée ils forment des 
gentes plébéiennes. 

Eh dehors de leur importance sociale considé-
rable, les seuls effets civils produits par les gen-
tes sont entre les gentiles des droits de succession 
et des droits de tutelle. Si un membre de la gens 
meurt sans avoir d’agnat, sa succession est déférée 
aux gentiles. C’est ce que nous disent les XII Tables 
en nous donnant ces règles de succession. 5.4. "Si 
intestato moritur, oui suus heres nec escit, agnatus 
proximus familiam habeto. Si agnatus nec escit, gen-
tiles familiam habento." Lorsqu’un membre de la gens 
meurt laissant un héritier mineur, s’il ne fait pas 
de testament, dans lequel il désigne un tuteur, et 
s’il n’y a pas d’agnat, la tutelle revient aux gentil 

A l’époque des jurisconsultes classiques, cette 
succession gentilice est complètement en désuétude, 
aussi ne savons-nous plus quelles sont les règles qui 
a suivies. Telle est donc la situation de la gens à 
l’époque de la République, et ce que nous ayons expo-
sé ici est tout ce que nous savons par des témoignage 
historiques de ces règles. 

Les princi-
paux travaux 
historiques 
consacrés à 
l’étude des 
gentes. 

Les manuels de droit romain, par exemple les 
manuels de F.F. Girard ou de Cuq s’en tiennent à cet 
exposé. Il en est de même dans Mommsen, Droit public 
Romain, tome VI, I°. Nous trouvons dans ce livre l’ex 
posé le plus complet de ce que tous les textes histo-
riques de droit romain nous permettent de savoir sur 
la gens à l’époque républicaine. Les auteurs n’igno-
raient pas d’ailleurs que dans cet état la gens n’est 
qu’une survivance d’une époque antérieure où elle a 
joué un rôle beaucoup plus important. Fustel de Coule-
ges l’avait déjà mis en relief notamment, et il fut 
sur ce point un précurseur des idées modernes. Fuste 
de Coulanges, Cité Antique, p. 110 et s. Mais les 
historiens modernes du droit romain ont été beaucoup 
plus loin. Ils tentent de reconstituer par hypothèse 
toute l’importance primitive de la gens dans les pre-
mières années de Rome. Parmi ceux-ci les plus impor-
tants que nous pouvons signaler sont : Pietro Bonfant 
la gens et la familia publié en 1888, réimprimé dans 



27 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 27 

les "Scritti giuridici", I. p. 3 et s. Il a repris les 
mènes idées dans l’Histoire du Droit Romain. I p. 66 
et s. Arangio-Ruiz, "Les gentils et la Citta, Messine, 
1914 de Francise, "Storia del Diritto Romano, I. p. 
5 et s, 1926". Ces idées développées par ces auteurs 
ont été suivies par les historiens généraux de Rome, 
par exemple on les retrouve dans Homo, "L’Italie pri-
mitive ", Bibliothèque de Synthèse historique, 1925, 
ou encore Ettore Pais et Bayet, Histoire romaine, to-
me I. dans Histoire générale , sous la direction de 
G. Glotz, 1926. 

Le secours de 
le siociolo-
gie et du 
droit comparé 
pour la recons 
titution de 
la gens. 

Pour opérer la reconstitution de la gens, il 
faut sortir de l’histoire romaine pure. On s’appuie, 
en effet, d’abord sur les données sociologiques. Non 
seulement en Grèce où le Genos a laissé des traces 
plus importantes qu’à Rome, chez les Celtes avec leur 
clan, chez les Germains, chez les Italiques autres 
que Rome, nous retrouvons des institutions semblables 
à la gens romaine, et même chez quelques peuples moder-
nes nous retrouvons les mènes institutions, par exem-
ple chez les Slaves, et plus près de nous, chez les 
Berbères et les Kabyles. 

Il faut encore appeler à notre secours l’archéo-
logie. On a découvert un peu partout en Europe, et 
en Italie, des traces des anciens établissements des 
peuples primitifs d’avant l’histoire, notamment des 
sépulcres et des objets funéraires, qui nous rensei-
gnent sur la vie primitive. Toutes ces données, non 
pas appliquées directement à Rome, mais servant de 
contrefort à ce que l’histoire romaine proprement 
dite peut nous offrir, fournissent de précieuses ana-
logies. Grâce à ces données adventices, dans l’histoi-
re romaine elle-même, nous pouvons trouver des assi-
ses plus sûres pour les hypothèses basées sur les 
textes. 

En ce qui concerne l’histoire romaine, la métho-
de suivie pour la reconstitution de ces institutions 
à l’époque préhistorique, consiste à rechercher et à 
relever dans les documents de l’époque historique pro-
prement dite, c’est-à-dire de celle pour laquelle nous 
avons des textes , les survivances de l’époque anté-
rieure. Dans ces textes nous pouvons trouver quelques 
indications singulières et souvent incompréhensibles, 
qui ne s’éclairent que d’après des hypothèses recons-
tituant la période antérieure. C’est la même méthode 
que la paléontologie, qui, d'après le mot célèbre deCu-
vier, avec un on peut reconstituer tout l’animal. Bonfan-
te notamment a défini et employé cette méthode. 

Grâce à ces recherches la constitution de la 
société primitive apparaît. A peu près tous les histo-



28 La famille et la gens 28 

riens sont actuellement d’accord pour admettre dans 
leurs grandes lignes les données suivantes: 

Les données 
admises à 
propos de la 
gens. 

La gens orga-
nisme politi-
que, extension 
de la famille. 

A l’époque de la fondation de Rome, et pendant 
longtemps après la réunion sur les collines qui domi-
nent le Tibre et où est le berceau de Rome, les famil-
les italiques, les Ombro-Sabelliens, qui arrivèrent 
en migrations successives sur le sol du Latium étaient 
groupées en gentes. Ces gentes formaient un groupe de 
familles qui de temps immémorial se considéraient com-
me de même race, comme descendants d’un auteur commun, 
d'un héros éponyme. Ce groupe est un organisme politi-
que. Il est impossible de déterminer si cette préten-
tion à l’origine commune est exacte, si réellement ces 
familles ont été unies par les liens du sang, si elles 
descendent vraiment, comme elles le pensent, d’un au-
teur commun. S’il en était ainsi , le groupe gentilice 
se rapprocherait plus étroitement de la famille au sens 
réel du mot. Mais il se pourrait aussi que ce groupe 
soit une agglomération plus artificielle de familles 
d’origine différente, que la vie commune a réunies 
sur un même territoire ou qui ont traversé les mêmes 
périls et les mêmes dangers. Ce sont ces périls et ces 
dangers et la communauté de vie qui ont soudé leur 
vie commune. S’il en était ainsi la gens serait une 
création plus complexe et qui se rapprocherait davan-
tage de l’Etat. Depuis Niebuhr qui voyait dans la gens 
un groupement artificiel, les historiens se partagent 
sur ce point sans se mettre d’accord. Bonfante voit 
davantage dans la gens un groupe de familles de même 
race. Au contraire de Francisci y verrait plutôt un 
groupe uni par la vie commune, par le voisinage, un 
groupe habitant dans le même village, où se trouve la 
maison des patresfamilias, et autour duquel se trou-
vent les terres, dont ils tirent leur subsistance. 

Ce que nous pouvons dire, c’est que les Romains 
croyaient eux-mêmes à cette origine commune, croyaient 
eux-mêmes que la gens est une extension de la famille. 
Cette origine commune, ils savaient qu’elle était im-
possible à prouver, mais elle était supposée par une 
tradition immémoriale. Or, contre cette conception 
traditionnelle, nous n’avons au fond pas de bonne rai-
son de nous inscrire en faux. Mais ce que tous les 
historiens modernes font ressortir, c’est le caractè-
re politique de ce groupement, qui forme un organisme 
de défense et de protection complet, qui se suffit à 
lui-même. C’est lui qui assure par ses propres ressour-
ces la vie des membres, qui assure leur protection. 
Le groupement est indépendant en fait et en droit 
du groupement voisin, c’est-à-dire des autres gentes 
voisines. Plus tard, lorsqu’ils eurent senti la né-
cessité de se réunir en groupe plus vaste, c’est alors 



29 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 29 

et alors seulement que se forme la citée Cette réunion, 
ce sont les rapports de voisinage qui la rendent né-
cessaire , quand ces peuples, d’abord migrateurs, fu-
rent fixés définitivement dans leur établissement. 
Puis, après les rapports de voisinage, ce sont les 
rapports inverses de guerre avec les voisins, et il 
est très probable que ces groupes se sont unis entre 
eux pour résister à une menace plus forte, notamment 
les gentes romaines ont senti la nécessité de se fé-
dérer pour résister aux entreprises de peuples voisins, 
tels que les Sabins, les Volsqués ou encore plus pour 
résister à la menace des Etrusques, de ce grand peuple 
ennemi qui était établi de l’autre côté du Tibre. C’est 
alors que ces gentes voisinent, se fédèrent, et sa-
crifient une partie de leur indépendance. Par un trai-
té, le foedus, ils créent un organisme central, sur 
le modèle d’ailleurs de l’autorité déjà existante dans 
la gens. 

La fondation 
de Rome est 
due, sans dou-
te, à la fé-
dération des 
gentes habi-
tant le sol 
romain. 

La fondation de la ville de Rome fut sans doute 
effectuée par la fédération des gentes habitant le 
sol romain. Ces gentes créèrent un centre commun de 
défense, une cité entourée de murailles sur le Palatin, 
et fondèrent la Roma Quadrata. Ils la créèrent autour 
d’un organisme central, le roi, qui fut un des patres-
familias, le chef de gens peut-être le plus plus ri-
che et le plus puissant. Cette union fut consacrée 
par l’établissement d’un culte de cité, et la création . 
d’un dieu protecteur, dont le roi est prêtre en même 
temps qu’il est chef de guerre. Ce pouvoir du roi, ana-
logue dans son origine à celui de la gens devient ex-
clusivement politique et de droit public, tandis que 
le rôle du chef de la gens était à la fois politique 
et familial. Mais il n’en est pas moins de même nature 
et a suivi longtemps les mêmes règles. 

Les agréga-
tions succes-
sives des 
gentes. 

Cette fédération des gentes, l’histoire légen-
daire la place vers l’an 754 avant J.C. Les détails, 
et même les noms que nous donnent les historiens, sont 
exclusivement du domaine de la légende. Puis cette ci-
té s’agrandit par la réunion de deux cités voisines; 
la cité du Palatin et la cité du Quirinal. Ces deux 
cités réunies prirent comme centre religieux le Capito-
le, colline qui se trouve entre les deux, et consa-
crèrent la cité ainsi formée au dieu, qui devint le 
plus grand dieu de Rome, le dieu protecteur par excel-
lence, Jupiter Optimus Maximus. 

Cette histoire de la fondation de Rome, nous en 
retrouvons des traces dans les collines sur lesquelles 
la Rome moderne est encore bâtie. Nous voyons en ef-
fet par les recherches d’archéologie qui ont été fai-
tes des traces d’établissements plus petits, plus an-
ciens, que la Rome, soit de Romulus, la Roma Quadrata, 



30 La famille et la gens 30 

soit de Servius, la Rome du Palatin et du Quirinal. 
En effet, on peut encore suivre dans le sol le tracé des 
anciennes murailles, et surtout trouver des monuments 
de la plus haute antiquité, des tombeaux. Or, nous 
savons que par les règles de la religion romaine, rè-
gles jamais enfreintes, il était absolument inter-
dit d’enterrer des cadavres dans l’intérieur de la 
ville. Ces tombeaux relevés, soit sur le Palatin, soit 
au pied du Quirinal, soit sur le Forum, dénotent la 
présence d’établissements antérieurs et plus petits. 
C’étaient donc des villages, et probablement des vil-
lages de gentes. 

Majores gentes 
et minores 
gentes. 

De ces agrégations successives de gentes, formant la cité, l’histoire a conservé quelques traces, notam-
ment celle-ci s A l’époque historique les gentes sont 
classées en majores et minores gentes. Dans les comi-
ces votaient d’abord les majores et ensuite les mino-
res gentes. Les historiens eux-mêmes expliquent cette 
division par l’ancienneté des premières représentant 
les plus anciens romains, ceux de la fondation de Rome, et d’autres gentes plus nouvelles qui ont été agrégées 
aux premières. Nous avons aussi des traditions histori-
ques, d’après lesquelles à la chute d’Albe les gentes 
Albataes ont été agrégées à la cité romaine. Tite-Live 
I. 30. De meme il y a des traces d’une réunion des 
gentes Sabines aux gentes Romaines au début de la Ré-
publique romaine, La plus connue de ces gentes sati-
nes, c’est la gens Claudia, qui représente peut-être 
la dernière de ces agrégations de gentes. Tite-Live. 
2. 16. Denys d’Halicarnasse. 5.6., nous donne la même 
histoire avec des détails peut-être en partie inexacts. 

La gens Claudia, sous la direction de son chef At-
tus Clausus, quitta le territoire Sabin, sans doute 
après une guerre. Les Claudii étaient plus de 5.000 
gentiles et clients, et après avoir probablement fait 
la guerre a la cite romaine, cette guerre se termina 
par un traité d’union, donnant droit de cité à la gens 
Claudia. On lui donna même un territoire au delà de 
l’Anio, où elle s’établit et forma une tribu du sol 
romain: la tribu Claudia. 

Le rôle de 
la gens dans 
la cité romai-
ne. 

Dans la cité romaine autour du roi il y a un con-
seil, qui forme l’assemblée des patres : c’est le Sé-nat. Les sénateurs , patriciens à l’époque républicai-
ne sont les seuls qui sont appelés patres. Les nouveau 
sénateurs plébéiens sont appelés conscripti, et les 
patres étaient très probablement originairement les 
chefs des gentes, et ce serait pour distinguer les 
chefs de famille des chefs de gentes qu’on aurait appe 
le lechef de la famille, au sens strict du mot, pater-
familias. L’origine de ces institutions est obscure, 



31 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 31 

parce que quand le pouvoir politique des gentes dispa-
rut devant celui de la cité, les sénateurs furent choi-
sis par le roi, puis par les consuls, et ne sont pas 
exclusivement composés des patresfamillias Ainsi la 
cité romaine est une fédération de gentes . Sans abdi-
quer immédiatement leur autonomie, les gentes se grou-
pent dans un ensemble plus étendu et se placent sous 
la direction d’un chef unique souverain à l’intérieur 
de Rome. 

Quoi qu’il en soit, dans le temps antérieur , 
cette souveraineté avait été gardée aux gentes elles-
mêmes, et dans cette conception la gens à l’époque 
primitive est un groupe de défense qui assure la vie 
et la protection de ses membres par son organisation. 
Elle est organisée, en groupe souverain, autour d’un 
chef. Elle a un culte commun à toute la gens, des cou-
turées particulières à chaque gens. Chacune d’elles 
tient des assemblées et prend des décisions, et sur-
tout chaque gens habite en commun sur un territoire 
qui lui est réservé, dans un village entouré de ter-
res, qui forment la propriété commune de la gens d’où 
elle tire ses ressources agricoles et pastorales. Ce 
sont les débris de cette organisation primitive, que 
nous devons maintenant reconnaître dans les quelques 
rares survivances de l’époque nostérieure. 

Chaque gens 
a, à sa tête 
un chef. 

Nous disons d’abord que chaque gens a un chef. 
Inexistence de ce chef est en général admise par les 
historiens modernes pour l’époque primitive. Ce n’est 
qu’une hypothèse, car le chef de la gens a complète-
ment disparu sous la République. En effet l’antagonis-
me entre les gentes et la cité a dû avoir pour premier 
objectif la suppression du chef de la gens. L’existen-
ce de ce chef ne peut être supposée que par suite de 
quelques traces légères. D’abord nous nous trouvons 
en face de la tradition de la gens Claudia et de son 
arrivée à Rome conduite par son chef Attus Clausus. 
Suétone et Tibère nous disent qu'Attus Clausus était 
le "Princeps gentis". Quelques autres textes nous 
parlent encore du princeps gentis. Cicéron,ad familia-
res nous dit : "Gens Papiria, gens minorum gentium, 
quorum princeps Lucius Papijrius Mugillanus, qui censor 
cum Lucio Sempronio Atratino, qui antea consul cum 
eodem..."la gens Papiria, gens des gentes minores, dont 
le chef fut Lucius Papirius Mugillanus, qui fut cen-
seur avec Sempronius Atratinus, et auparavant consul 
avec le même, en l’année 312 de Rome fondée. Festus, 
de Verborum significations, verbo "familia", "Dux et 
princeps generis". Il est difficile de voir dans ces 
textes si l’on veut désigner plutôt le fondateur, l’au-
teur commun, qu’un véritable chef. C’est au fond la 
nécessité d’une direction politique du groupe, qui fait 



32 La famille et la gens 32 

affirmer l’existence d’un chef pour l’époque où la 
gens avait toute son importance. Nous verrons en réa-
lité que dans les coutumes gentilices, que nous essai-
rons de relever dans le cours de cette année, ce n’es 
pas précisément l’existence d’un chef qui apparaît 
l’hypothèse la plus vraisemblable; nous verrons que 
l’autorité dans l’intérieur de la gens était sanction 
née par l’autorité du groupe lui-même, par l’ensemble 
des patresfamilias du groupe plutôt que par un chef 
individuel. 

Le culte gen-
tilice. 

2°- Le culte. 
Les sacra gentilicia sont des institutions par 

lesquelles nous avons davantage de renseignements. La 
culte commun est en effet le lien le plus fort et le 
plus actif qui unit les groupements antiques. Les 
toriens citent souvent les sacra gentilicia. Tite-Li 
5.52.5. Pline. Panégyrique de Trajan. 57. Denys d’Ha 
licarnasse. 2.67. Festus. De Verborum Significations 
"Publica sacra, quae publico sumptu pro populo fiunt 
at privata, quae pro singulis hominibus ,familiis, ge-
tibus fiunt”, les publica sacra sont ceux qui sont 
faits pour le peuple aux frais communs, mais les sac 
privata sont ceux qui sont faits pour chaque homme e 
particulier, pour chaque famille, pour chaque gens 

Les s acra sont le culte des ancêtres, le culte 
des mânes, le culte des morts de la famille. Ces sa-
cra vont même plus loin. Comme l’Etat, chaque gens a 
sa divinité tutelaire, et parmi les gentes il en est 
qui ont identifié leur divinité tutélaire avec l’un 
des grands dieux de la cité par la suite, notamment 
les Nautii ont pour divinité particulière Minerve, 
la gens Julia a Apollo, la gens Aurélia, le soleil, 
la gens Horatia, Junon et Janus. Nous le savons, par 
ce que ces dieux, lorsqu’ils devinrent dieux de la 
cité, ou plus exactement lorsque.les dieux de la ci 
portant ces noms ont été identifiés par les gentes 
avec leur protecteur particulier, le culte public de 
ces dieux fut attribué par privilège à ces familles, 

Les lioux 
du culte. 

Les lieux des cultes des gentes sont avant tout 
les tombeaux. Or les familles patriciennes, c’est-à 
dire les plus anciennes, sont les seules qui aient 
des tombeaux de gens. Les autres familles ont des tes 
beaux familiaux. Aux sacra gentilicia se rattachent 
les institutions de la famille, La naissance, le ma 
riage, l’adoption, l’adrogation et les funérailles. 

Institutions 
particulières 
de la gens. 

Enfin chaque gens a ses coutumes et des insti-
tions particulières. Elle tient des assemblées, ell 
rend des ordonnances, décréta gentis, et elle infli 
des censures à ses membres. Tite-Live, 20.14, nous 
raconte qu'après le crime et l’exécution de Manlius 



(2) 33 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 33 

Torquatus, sa gens, la gens Manlia, a pris un décret 
défendant qu’aucun, des gentilices ne fât par la suite 
appelé Manlius 

La gens n'a 
pas un carac-
tare militai-
re 

La gens n’a plus sous la République aucun carac-
tère militaire. L’organisation des citoyens en armes 
est tout autre, Néanmoins dans l armée romaine il y 
a quelques souvenirs le l' importance de la gens comme 

organisme de défense militaire. Nous savons notamment 
que la gens Fabia (Tite-Live,2.48 et Denys d’Halicar-
nasse, 9.22,1,) sous la République, vers l’année 277 
de F.F. a pris à sa charge une guerre de la cité con-
tre las Voi ens. A ce moment l’Etat était en grande 
difficulté la ville de Rome avait en cité voi-
sine, une ennemie continuelle. L’Etat ne pouvant se 
charger de la guerre, qui renaissait continuellement 
avec cette ville, fut libéré d’une campagne par la 
prise en charge do cette campagne par la gens Fabia. 
Nous savons que la gens Fabia, commandée par son che? 
Kaeso Fabius, est composée de 306 familles et de 4 à 
5 ,000 clients partis en guerre contre la ville de Véies. 
Après quelques succès elle périt tout entière dans 
une embuscade et ce fut le désastre ce Cremère. La 
légende vont qu’un seul enfant en bas âge subsistât 
et qu’il fût de nouveau l’auteur de la gens Fabia sous 
la République. 

Comme souvenir de la gens en armes, nous trouvons 
cette règle que les gentiles doivent être enrôlés en-
semble et combattent ensemble dans le même manipule. 

Le régime 
foncier de la 
gens, 

Mais beaucoup plus importantes que ces traces 
de coutumes de la gens sont les traces du régime fon-
cier. Ces traces nous permettent de voir que la gens 
était torritorialeraent organisée, et par conséquent 
était une véritable nation, non seulement avec ses 
chefs, son culte et ses tombeaux, mais avec son terri-
toire. C’est cette vie commune sur un territoire qui 
est l’élément le plus fort de son unité. Lorsque dis-
parut la propriété gentiliee par le mélange des ci-
toyens sur le territoire de la cité, à ce moment c’est 
la décadence des gentes, et bientôt après leur dispari-
tion. 

A l’époque 
classique le 
pater seul 
dispose de 
la propriété 
de famille, 

Quelles sont les traces de cet état de choses 
originaires ? Dans le droit privé de l'époque classi-
que nous nous trouvons en face d’un seul régime de 
propriété : la propriété individuelle, ou plus exac-
tement la propriété de famille, dont le seul titulaire 
est le père de famille. Nous avons dit, en effet, qu’il 
n’y a dans une famille qu'un seul patrimoine et un 
seul titulaire. Par conséquent, les pouvoirs absolus 
du père sur les biens de famille masquent le caractè-
re collectif de cette propriété. Elle existe cependant 
et elle réapparaît. d ‘après 1er jurisconsultes, à la 

Répétitions Ecrites et Orales 
Reproduction interdite. 

« Les Cours de Droit » 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 



34 La famille et la gens 34 

mort du père, lorsque les fils héritent de lui. Les 
enfants héritant du père sont appelés "heredes sui", 
et ils sont dits par les jurisconsultes recueillir 
le patrimoine du père, comme s’ils continuaient une 
propriété qu’ils avaient déjà de son vivant. Ce titre 
de "heres nus” marque bien le caractère collectif 
primitif du patrimoine familial. Mais il n’en est pas 
moins une propriété individuelle, en ce sens que le 
père de famille seul a le pouvoir d’en disposer pen-
dant sa vie, de le vendre, de le donner, et surtout 
à la mort du père ce patrimoine change de titulaire 
et se partage entre les enfants, ou bien est partagé 
par le père lui-même dans son testament. Or , le droit 
de disposer pendant sa vie du propriétaire le parta-
ge après sa mort entre ses différents héritiers, ce 
sont les deux caractéristiques essentielles de la pro-
priété individuelle. 

La propriété 
individuelle 
était exclu-
sivement mobi-
lière à l’o-
rigine . 

Mais l’idée de propriété individuelle s’est dé-
veloppée d’abord pour la propriété mobilière exclusi-
vement. Dans l’institution primitive de la propriété, 
la propriété individuelle ne comportait que des objet 
mobiliers, la terre en était exclue. Ceci nous est in 
diqué ; 

I°- par la langue du droit. La désignation tech-
nique jusque dans le droit classique de la for une 
dividuelle de l’hérédité est faite par deux mots : 
familia et pecunia, tantôt réunis, familia pecuniaque 
tantôt séparés, familia ou pecunia. Les deux mots son 
réunis dans la formule rapportée par Gains de la man-
cipatio hereditatis. La mancipatio familiae emploie 
pour faire un testament le procédé normal d’aliénatio 
la mancipation. Le familiae emptor, qui est l’exécu-
teur testamentaire, prononce les paroles suivantes : 
(Gaius, 2,104 ) "Familiam pecuniamque tuam mandatela 
tua custotela mea esse aio", Je déclare que ta famili 
et ta pecunia, c’est-à-dire ta fortune, sont sous tôt 
autorité et sous ma garde, Familia tout seul est em-
ployé dans les XII Tables, 5,4, "Agnatus proximus fa-
miliam habeto”. 5. "Gentlies familiam habeto". Le 
droit de succession du patron sur les biens de l’af-
franchi est ainsi désigné, XII Tables, 5.8. "Ex ea 
familia". Nous avons vu que l’exécuteur tostamsntaire 
est appelé "familiae emptor", l’action en partage por-
te le nom d’actio familiae ercisoundae, Le mot" pecun 
tout seul est employé dans les XII Tables, 5.7 pour 
désigner le bien de l’individu en curatelle : "Agnat 
rum gentiliumque in eo pecuniaque ejus potestas este 
que la puissance des agnats et des gentiles porte 
sur lui et sur sa fortune. 5.3. Le droit de faire de 
legs : "Uti legavit super pecunia tutelave". 



35 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 35 

Sans que l’on puisse apercevoir d’une façon 
bien nette la distinction qu’il faut faire pour l'épo-
que primitive entre la familia et la pecunia, eette 
désignation montre nettement que le sol n’était pas 
compris dans la fortune, notamment en matière ue suc-
cession, parce que familia et pecunia désignent origi-
nairement, soit des objets vivabts, qui sont sous 
propriété du père, esclaves et animaux de labour, 
même les membres de sa famille, et pecunia originai-
rement a le sens de troupeau. 

La mancipation 
et le sacra-
mentum ont 
été créés pour 
des meubles. 

2°- Nous trouvons encore la même confirmation 
de cette idée dans la forme des procédés d’acquisi-
tion des biens, notamment la mancipation, et dans le 
procédé de revendication des mêmes biens, le sacramen 
tum. Les différentes cérémonies qui les constituaient 
ont été créées pour des meubles et pour les meubles 
seulement. Elles ont pu être appliquées plus tard à 
la terre, mais cette application n’a été faite qu’à 
l’aide, nous le verrons, de solutions difficiles et 
incertaines. La mancipation, en effet, vient de manu 
capere, de mainmise, et montre que l’appréhension ma-
térielle d’un objet était la formalité essentielle de 
l’acquisition. L’appréhension matérielle avec la main 
n’a qu’un sons véritablement primitif, pour un objet 

mobilier que l’on prend et que l’on emporte,, De même 
dans la revendication qui est le procédé de protec-
tion de la propriété, la présence réelle des objets 
était indispensable devant le juge, car la partie plai-
dante devait tenir la chose à la main, "Rem tenens", 
dit Gaius, I. 189, Aussi, lorsque la propriété indivi-
duelle s’est étendue aux immeubles. il y eut des hé-
sitations sur la possibilité d’étendre aux immeubles 
le sacramentum. Nous trouvons la trace de ces hésita-
tions, la trace des procédés plus ou moins boiteux 
qui furent imaginés, dans Gaius, 4, 17, Cicéron, pro 
Murena, 12.26, Aulu-Gelle, 20.10 

Pour la revendication il y set trois procédés 
successivement employés on de transport d’abord sur 
les lieux. C’est Aulu-Gelle qui nous l’indique. Puis 
on chercha un procédé moins mal commode Cicéron nous 
indique que le magistrat fait faire aux parties un 
simulacre de départ et les fait revenir immédiatement 
devant lui. Le magistrat dit en effet aux parties, à 
un certain moment de la procédure : "Inite viam", 
allez-vous an, et immédiatement "Redite viam”, reve-
nez. Enfin Gaius nous indique le procédé qui fut dé-
finitif. Comme il était impossible d’apporter l’im-
meuble devant le juge, et qu’il était pratiquement 
impossible de transporter le juge et les plaideurs 
sur la situation de l’immeuble, on se contenta de le 
représenter symboliquement par un fragment tiré de 



36 La famille et la gens. 36 

la chose, une motte de terre ou du gazon. Ces dif-
ferents procédés montrent nettement comment la créa-
tion primitive a été étendue à un cas d’application 
pour lequel il n’était pas fait. Si en effet on a-
vait créé le sacramentum pour les immeubles, les cé-

rémonies auraient été différentes. 
Ainsi les termes désignant les procédés d’acqui-

sition, les procédés de défense de la propriété s’ac-
cordent pour écarter le sol de la propriété privée, 
et le paterfamilias a sous son autorité sa femme, ses 
enfants, ses esclaves, puis les animaux, ceux qui lui 
servent à la culture, et ses troupeaux, Il a la manus 
sur la femme, la patrie potestas sur les enfants, la 
dominica potestas sur les esclaves, le dominium sur 
les biens. Autant d’aspects de sa puissance, différen-
ciés dons le droit évolué, au début confondus sous 
un aspect unique, ceux qu'il a in menu, ceux qu’il, 
a sous sa main ou in mancipio, ceux qu’il acquiert 
avec la main. L’idée de puissance est donc prise pour 
basa de la propriété. Cette idée de puissance ne corn 
porte d’application directe qu’aux objets mobiliers, 
hommes et animaux, et non pas au sol. 

L’heredium 
atteste qu'à 
l’origine la 
terre n’ap-
partenait pas 
au paterfa-
milias 

3°- Enfin nous avons une troisième prouve de 
la soustraction du sol à la propriété privée : c’est 
l’heredium, Une tradition incontestée est qu’à l’épo-
que la plus ancienne chaque paterfamilias n’avait com-
me bien propre qu’un heredium, un petit terrain de 
deux arpents, bina jugera, environ un demi hectare 

La. légende attribue à Romains cette organisation, 
C’est  Romulus qui aurait donné cet heredium à chaque 
citoyen. Varron, de re rustica, I.10.2 .."Bina jugera 
quot a Romulo primum divisa dicebantur viritim, quae 
heredem sequerentur heredium appellarunt", On appela 
heredium les deux jugères qui furent divisés par 
tête par Romulus, et qui suivent l’héritier. 

La signification de cette légende, le caractère 
primitif et très ancien de cette institution nous mon 
trent qu’un demi hectare seulement était la proprié-

té primitive du citoyen romain. Or un demi hectare 
ne peut suffire à la vie de toute une famille. Ce n’est 
donc pas la terre qui sert à la subsistance de la 
famille. Dans la langue des XII Tables ”hortus" dési-
gne encore la maison de paysan L‘heredium, c’est donc 
cette maison et le verger qui en dépend, et ce ne peut 
être autour de la "domus”, de la maison du paterfami-
lias que l’enclos et le jardin qui en dépendent. 

Cette institution a des analogies dans le droit 
des Francs Saliens, dans la situation du paysan russe 
sous le régime de la communauté de village. Cette 
tradition. déjà déformée. nous montre cependant que 



37 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 37 

la propriété primitive immobilière ne s’étendaitpas 
aux terres labourables qu’elle était restreinte à 
la maison et au jardin, qui seuls  passent aux héri-
tiers à la mort du paterfamilias. Ce groupe de mai-
sons et de jardins "fonçait le village; le "vicus"» 

habité par la gens, entouré de terres labourables 
formant le "pagus ", le canton. Nous savons, en effet, 
que le sol romain a été divisé en rtvici" et en "pagi* 
avant d’être divisé en tribus,, Ce sol autour du villa-
ge est cultivé par les petresfajnilias, leurs esclaves 
et le bétail. Nous ne savons pas comment. La posses-
sion individuelle du bétail et des esclaves suppose 
un partage de fait et une culture individuelle pour 
chaque paterfamilias de la partie qui lui est donnée 
Etait-elle partagée périodiquement ? Ou bien y eut-ll 
partage définitif, attribution à vie ? Cela est impos 
Bible à déterminer dans l'état actuel de nos connais-
sances Mais enfin le dernier terme de notre hypothèse 
nous montre que ces terres labourables étant soustrai-
tes à la propriété individuelle, sont la propriété, 
des gantes plutôt que la propriété de la cité ; 

Le. gens a la 
propriété du 
sol a l’ori-
gine. 

4°- Organisation territoriale de la gens. 
En effet de cette propriété collective des ter-

res labourables, il y a deux titulaires concevables : 
l’Etat ou la gens. Il y a d’abord quelques considéra-
tiens générales qui rendent vraisemblable la posses-
sion de cos terres par la gens. D’après ce que nous 
avons dit ici, les hypothèses historiques sont en 
faveur de l’antériorité de la gens sur la cité. La ci-
té, nous l'avons vu., c’est une fédération de gentes. Le 
gens, dans la constitution primitive romaine, est l'instu-
tution qui d’abord fut la plus forte et qui perdit en-
suite du terrain. La cité, au contraire, est l’insti-
tution la plus faible qui gagne continuellement du ter-
rain. La gens est donc la seuls institution qui nous 
apparaît comme titulaire appropriée du droit primitif 
sur le sol. Nais en dehors de cette vraisemblance gé-
nérale, il est une hypothèse plus précise et assez dé-
licate, qui permet d'entrevoir le passage de la pro-
priété gentilice à la propriété privée par l’inter-
médiaire des tribus. Nous voyons ainsi comment s’est 
organisé le sol romain en propriété privée. Cette- or-
ganisation, nous ne pouvons l’étudier on détail. Nous 
nous contenterons d’indiquer les points principaux de 
cette d émonstration. 

Les divisions 
du sol de la 
cité en quatre 
tribus. 

Vous savez que dans son organisation la plus an-
cienne, le sol de Rome, le sol du Latium était divisé 
en circonscriptions territoriales, qui portent le nom 
de tribus. Il y a d’abord quatre tribus urbaines, les 
quatre quartiers de Rome : 



38 La famille et la gens 38 

1°- Cuccucana ou Subui na 
2°- Palatins. 
3°- Esquilina. 
4°- Collina. 
Cette division du sol de la cité en quatre tri-

bus est attribuée au roi Servies Tullaus Ce n’est 
qu'une légende, mais une légende marquant que cette 
organisation n’est pas primitive, puisqu’elle n’est 
pas indiquée comme étant faite par le fondateur de le 
cité : Romulus. Il est une hypothèse qui réunit cet-
te division aux heredia de deux arpents possédés par 
les premiers citoyens romains et qui semblerait indi-
quer qu’il y a eu concentration de tous les citoyens 
dans le. ville de Rome, C’est une conception peu vrai-
semblable l’heredium est bien davantage la maison 
et le verger dans chaque village possédé par les pa-
tresfamilias de chaque gens. 

Les tribus urbaines dénotent déjà un grand dé-
veloppement de la vis, une civilisation urbaine déve-
loppée et une agglomération assez importants de cita-
dins, par conséquent ce n’est pas une division primi-
tive, mais la division la plus intéressante est la di-
vision du sol romain en tribus rustiques. 

L' augmentation 
du nombre des 
tribus romai-
nes. 

D’après les renseignements historiques, le ren-
seignement le plus ancien que nous ayons sur la forme 
tion des tribus date de l’année 367 de R.F. Tite-Live 
6,5,8. "Tribus quatuor ex novis civibus additae: Ste 
latine, Tromentina, Sabatina, et Arniensis eaeque vi-
ginti et quinque trlbuum numerum explevere". Quatre 
tribus furent ajoutées pour les nouveaux citoyens 
la tribu Stellatina, Tromentina, Sabatina et Arni 
sis, et elles portèrent le nombre des tribus à 25. 

Cette augmentation des tribus romaines fut cau-
sée notamment par la conquête de Veies an 351 et l’as 
signation de son territoire en 367. Il y a donc 25 tr 
bus en 367 Et nous savons par ce texte qu’avant 367 
il y en avait 21 4 urlaines et 17 rustiques. 

Nous avons un renseignement plus douteux de Tite 
Live, 2,21. Pour l’année 259, il est dit dans l’Eni-
tome : "Appius Claudius ex Sabinis Romam transfugit. 
ob hoc Claudia tribus adjecta est numerusque tribuum 
amplistus ut essert XXI", Appius Claudius passa des 
Sabins à Rome, et à cause de cela la tribu Claudia fu 
ajoutée, et le nombre des tribus s'étendit à XXI. Ce 
texte présente des difficultés dans lesquelles je n’en 
tre pas et ce renseignement ne paraît pas avoir de va 
leur historique pour la date de 259. Mais le chiffre 
de 21 cribus paraît avoir été atteint en 283 par la 
création d’une tribu Clustumina, qui paraît devoir ê-
tre comptée à part à cause de son rom. 



39 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 39 

Restant enfin les 16 premières tribus rustiques, 
qui ont pu être créées, soit ensembles comme semble-
rait indiquer l’unité de leur nom, soit peu à peu. El-
les ont été créées avant 287. Leur nom est très impor-
tant. 

5°- Emilia. 
6° "[Damilia]" 
7°-Claudia. 
8°- Cornellia. 
9°- Fabia. 

11°- Horatia. 
12° - "[Lemonia]" 
13° Menenia. 
14°- Papiria. 
15°- "[Pollia]" 
16° - "[Pupinia.]" 
17°- Romulia. 
18°- Sergia. 
19°- "[Voltinia.] 
20°- Voturia ou Veturie. 
De ces tribus, 10 portent le nom de gentes romsi 

nes que nous connaissons, 6, dont les noms sont entre 
crochets, portent des noms qui n’existent plus dans 
l’armorial romain de la République, mais qui ont tous 
le caractère de noms de famille et qui sont très pro-
bablement le nom de gentes disparues. Après ces 16 
tribus,, dont l’établissement est la plus ancien, à 
partir de 283, d’autres tribus ont été créées au fur 
et à mesure de la conquête romaine. 

Nous en connaissons les dates d’établissement. 
283. 21 - Clustumina. 
365 ou 367. 22 - Stellatina. 
23 : Tromentina. 
24 : Sabutina. 
25 : Arnensis. 396 
26 : Pomptina. 
27 : Poplilia - 422 
28 : Maecia. 
29 : Scaptia - 436 
30 : Oufentina. 
31 : Falerna - 454 
32 : Anionsis., 
33 : Teretina - 513 
34 : Velina. 
35 : Quirina. 
Ces nouvelles tribus, ont toutes des noms d’origi-

ne locale, soit des cours d’eau ou des lacs, soit des 
noms de lieux ruraux ou de villes disparues, comme 
Clustumina, Pomptina, ou Scaptia. Aucune n’a de nom. 



40 La famille et la gens. 40 

de famille , aucune ne porte le nom de ville existan-
te. 

A partir de 513, il ne fut plus créé d’autre 
tribu nouvelle. Les Romains en restèrent au chiffre de 
35, Ce n’est pas que la conquête romaine s’arrête. 
Au contraire, le grand moment de le. conquête est le 
VIème siècle de Rome. Toute l’Italie, après ce VIème 
siècle, est conquise par Rome, mais le régime des 
terres et des citoyens nouvellement conquis a changé. 
La terre, qui est organisée en propriété romaine, est 
inscrite artificiellement dans l’une des 35 tribus dé-
jà existantes. Même les nouveaux citoyens sont inscrit 
au point de vue électoral dans l’une de ces 35 tribus, 
sans que l’on tienne compte de leur lieu de résidence 

La tribu a rem-
placée la gens. 

Quelle est la signification de la création d’uns 
tribu ? La création d’une tribu, l’admission d’un terri-
toire dans le cadre des tribus, est liée à l’établisse-
ment de la propriété romaine sur ce sol. Il devient su-
jet du dominium ex jure Quiritium, de la propriété pri-
vée. Vous savez qu’après là conquête d’un peuple vain-
ou, tout son territoire devient propriété de l’Etat. 
Après une période de pacification, d’assimilation plus 
ou moins longue, ce territoire est organisé, Nous par-
lons ainsi pour la première conquête, la conquête du 
Latium et des peuples voisins. Le territoire de la 
cité pacifiée est intégré dans la cité romaine. Les 
habitants deviennent citoyens, la terre devient sol 
main. Cette transformation est, marquée par ce fait que 
le nouveau territoire est compris dans les tribus, et 
il est délimité par les ” agrimensores" ou arpenteur pu-
blic. Les "agrimensores” viennent poser les bornes de 
champs, qui d eviennent des "agri privati”, ’agri limi-
ti". Ce sont ces champs ainsi limités qui font seuls 
partie du sol des tribus. A côté des agri limitati se 
trouvent d’autres terres, dont le propriétaire est tou-
jours l’Etat : ce sont des "agri publici". L’Etat per-
met à des citoyens do les occuper, ou bien il laisse 
usurper cette occupation par eux. Ce sont les "agri 
occupatorii" qui ne sont pas objets de propriété roma-
ne. 

Par conséquent, cette règle de droit public, qui 
établit une liaison étroite entre les tribus et la pro-
priété d’une part, et ce fait, d’autre part, que les 
seize plus anciennes tribus rustiques portent des no 
de gentes, nous conduisent à cette conclusion : la cré-
ation des tribus rustiques est une création de l’Etat 
Cette création coïncide avec la disparition de la pro-
priété collective des gentes, et les tribus en ont pri 
la place. Elles en gardent le nom. L’établissement de 
la propriété privée s’est fait par le partage des ter-
res gentes. Le nom. de celles-ci a d’ailleurs été 



(2) 41 DROIT ROMAIN APPROFONDI( Doctorat), 41 

Le partage des 
terres des gen-
tes. 

conservé, et le "pagus", le canton habité par la gens, 
est devenu la tribu. Nous ne savons pas d’ailleurs cou-
ment s'est opérée cette transformation. Les érudits 
romains, Denys d’Halicernasse et Varron, ne nous le di-
sent pas. Ils savaient pourtant qu’au moment où servius 
a divise la ville en quatre tribus urbaines, le sol de 
la campagne était divisé en "regiones”, ou "pagi". On 
voit donc que la division en tribus urbaines et en 
tribus rustiques ne leur paraît pas être une division 
de même nature. Mais on ne sait comment ils se repré-
sentaient la transformation des "pagi" en tribus. Ces 
tribus, qui proviennent certainement des "pagi” des 

"gentes", ont pu d’ailleurs grouper plusieurs pagi sous 
une seule dénomination. On leur a donné le nom de la 
gens qui était peut-être la plus puissante, celle dont 
les terres étaient plus nombreuses. 

L'indice tiré de ces noms est confirmé par une 
tradition, que nous avons déjà indiquée : la tradition 
de l’établissement de la gens Claudia, sur un terri-
toire au-delà de l'Anio, d’où est sortie la tribu 
"Claudia". 

Le passage de 
la gens à la 
tribu est 
pleinement réa-
lisé à l’épo-
que des XII 
Tables . 

Ce partage des terres des genres a été une trans-
formation qui n’a pas dû se faire sans luttes, car la 
disparition de la propriété gentilles fait disparaître 
la puissance des gentes. Il y a eu des luttes, qui 
n’ont pas été sans doute sans quelque analogie avec 
celles qui ont accompagné les lois agraires de la fin 
de la République. De ces luttes, les historiens ont 
perdu jusqu’au souvenir. Cette transformation paraît 
être Un fait accompli à l’époque des XII Tables en 
305 de R.F. St même si nous nous en tenons aux dates 
traditionnelles en 259, ou plus exactement en 283 . 
Cette transformation est faite à l’époque des XII 
Tables, car pour les XII Tables le "fundus” est objet 
de propriété privée, En effet l’usucapion ne s’appli-
que pas seulement à l’heredium, mais au fundus d’a-
près les XII Tables. 

5°. Disparition des gentes. 
La cité, dans son organisation primitive, était 

donc la fédération des gentes, qui ont gardé une gran-
de partie de leur autonomie. Cette époque dans le ca-
dre historique ou légendaire de l’histoire de Rome 
peut se placer à l’époque des premiers rois. 

Les quatre premiers rois de Rome sont : Romulus, 
le fondateur supposé de la cité : Numa Pompilius, fon-
dateur supposé de la religion ; Tullus Hcstilius et 
Ancus Martius, qui paraissent être des doublets de 
Romulus. 

Leur histoire est entièrement légendaire. Avec 
les trois derniers rois de Rome, au contraire, les 
légendes ont un fondement historique. Cos trois der-

Répétitions ecrites et Orales 
Reproduction interdits. 

« Les Cours de Droit » 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 



42 La. famille et la gens. 42 

niers rois sont d’origine étrusque : Tarquin l’Ancien 
Servius Tullius, et Tarquin le Superbe. 

La domination 
étrusque. 

D’après les historiens modernes, cette légende 
des rois d’origine étrusque cache une conquête de Ro-
me par l’Etrurie. Le peuple des gentes est asservi 
au peuple voisin. L’Etrurie est une grande puissance, 
qui s’étendait des deux côtés du Latium : L’Etrurie, 
au Nord, la Campanie, au Sud. Il est, en effet, bien 
remarquable que les rites de la fondation des villes, 
suivis par la suite par les Romains, lorsqu’ils fon-
dent une colonie, lorsqu’ils fondent une ville nouvel-
le, sont des rites étrusques. La religion de la cité 
et le droit public font beaucoup d’emprunts à la re-
ligion étrusque. Notamment la prise d’auspices,qui est 
un des points les plus importants de la religion ro-
maine, l’observation des signes favorables donnés par 
les dieux, par lesquels tout acte public doit commen-
cer, sont des traditions étrusques. 

Quant à Tarquin, la tradition le fait originai-
re de la ville étrusque de Tarquinies. Dans la tradi-
tion romaine, Sarvius Tullius est le gendre de Tarquin, 
Mais dans la tradition étrusque, qui est plus vrai-
semblable, c’est un chef de bandes, du nom de Mastar-
na, qui après s’être emparé du Coelius, colline voi-
sine de celle du Palatin et du Quirinal, succède au 
premier Tarquin. Tarquin le Superbe est considéré par 
les Romains comme un tyran, car il aurait régné " ne-
que jussu populi neque auctoribus patribus". La domi-
nation étrusque paraît avoir duré un siècle environ: 
de 138 de R.F, à 244, la mort de Tarquin. 

Ruine de l’Em-
pire Etrusque, 
Fin de la domi-
nation étrus-
que . 

Les rois étrusques renforcent l’organisation de 
la cité, en même temps que le pouvoir royal, et par 
conséquent c’est d’eux que date la décadence des gan-
tes . La chute de la domination étrusque est attribuée 
par les Romains à une révolution de Rome contre Tar-
quin. En réalité elle a été surtout provoquée par le. 
ruine de l’Empire étrusque, qui succombe notamment de-
vant les attaques des Grecs, Battus à Cumes, les Etrus 
ques doivent abandonner la Campanie, et la révolte 
latine leur fait perdre le Latium. 

La fondation de la République est donc due à uns 
révolte du peuple des gentes contre les rois étrus-
ques. Leur révolte est soutenue et renforcée par 
l'aide do gentes Sabines, qui descendent de leurs mon-
tagnes vers le Latium. Les charges de l’Etat, en ef-
fet,, les fastes consulaires nous le montrent, sont 
tenues immédiatement après la chute des rois par des 
membres de gentes Sabines, par les Valerii, Claudii, 
Postumii et Lucretii. Ces gentes se partagent les con-
sulats et les grandes charges de l’Etat avec les gen-
tes latines ou Albaines : les Emilii, Horatii et Ju 



43 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat), 43 

lii. Pendant plus de cent ans; ce sont ces noms-ci 
qui apparaissent tour à tour dans les fastes consulai-
res. Mais cette réaction patricienne ne peut restau-
rer complètement l’ancien état de choses. Dans la ci-
té définitivement fondée, et dont les institutions 
son fortifiées, arrive un nouvel élément: les plébéiens 

Lutte des plé-
béiens contre 
les patriciens. 

Les plebéiens luttent avec les patriciens pour 
obtenir l’égalité de droit. Dans cette lutte l’inter-
position des gentes indépendantes et de ses chefs en-
tre l’Etat et les familles est condamnée à disparaî-
tre. Dans cette période s’achève donc la décadence de 
la gens comme organisation politique. Elle en arrive 
à une disparition complète. Le pouvoir des gentes dis-
paraît sans laisser de trace. Les historiens romains 
n’en ont même plus conservé le souvenir, et il ne 
reste plus dans les institutions que des traces très 
peu nombreuses, dont on ne connaît plus à Rome la si-
gnification originaire. 

Conséquences 
de la dispari-
tion des gen-
tes. 

Des coutumes gentilices, dont la naissance et 
l’autorité résultent de la manière de vivre des gen-
tes, quelques unes vont disparaître. Ce sont celles 
dont l’existence est basée sur l’autorité de la gens. 
D’autres se transforment et se concentrent dans la 
famille au sens strict du mot. Le paterfamilias en 
particulier voit son autorité renforcée. Fuis la ci-
té s’en occupe et à son tour les admet dans le droit 
civil transformé. Nous allons essayer dans le chapi-
tre suivant de déterminer les coutumes gentilices du 
mariage. Nous les trouverons dans les cérémonies re-
ligieuses nuptiales. 

Chapitre II. 

MARIAGE CUM LANU- MARIAGE SINE MANU -

PLACE DE LA FEMME DANS LA FAMILLE. 

Situation de 
la femme en 
droit comparé 
ancien. 

Nous venons de voir que la famille romaine est 
une famille du type patriarcal, dans laquelle l’auto-
rité est concentrée entre les mains du père de famil-
le. Dans les familles de ce type la condition des fil-
les, la condition des femmes, en principe, est très 
inférieure à celle de l’homme, car la femme ne peut 
avoir l'autorité. Aussi d’habitude les femmes sont 
en sujétion perpétuelle et. ne participent pas aux biens 
La femme ns prend pas d’habitude sa part dans les biens 
de la famille. En Grèce, la fille ne succédé aux biens 



44 Le mariage ; la femme dans la famille. 44 

du père que si elle n’a pas de frère. La présence d’un 
frère l’exclut de la succession. La fille est dite 
"epiclère", lorsqu’elle n’a pas de frères. Dans ce cas 
alors elle touche la succession de son père., A égali-
té de degré les femmes sont donc exclues. Chez les 
Chinois les femmes sont complètement exclues de la suc-
cession. Chez les Germains elles sont admises au par-
tage des tiens meubles, mais elles sont exclues du par-
tage de la terre. Enfin chez les Hébreux, chez les 
Hindous, chez les Musulmans, la femme est complètement 
exclue de la succession de son père. 

Condition 
privilégiée 
de la femme 
romaine. 

Tutelle perpé-
tuelle des fem-
mes. 

Comment se 
justifie la tu-
telle perpé-
tuelle des 
femmes. 

Si nous comparons cette situation générale des 
droits de la femme avec la situation de la femme ro-
maine , nous trouvons que cette dernière a une condi-
tion privilégiée. Dans la famille, en qualité de fil-
le de famille, elle a évidemment les mêmes droits de 
succession que ses frères. Quand le père meurt, elle 
a l’avantage considérable de participer pour une part 
égale avec ses frères à la succession du père. Elle 
est appelée à égalité dans cette succession. Ceci dé-
note un état très avancé de civilisation. Mais il sub-
siste des traces très importantes de son infériorité 
primitive. Elle ne peut pas gérer elle-même ses biens 
La femme sui juris, qui est par conséquent celle qui 
n’a ni père, ni époux cum manu, est placée en perpé-
tuelle tutelle, quel que soit son âge. Elle est sous 
la tutelle de ses parents les plus proches mâles, qui 
sont en même temps ses héritiers. Si elle n’a pas d’a-
gnats, elle est sous la tutelle de ses gentiles. Cette 
tutelle des mâles de sa famille est établie dans l’in-
térêt de la famille pour conserver les biens patrimo-
niaux, et non pas pour subvenir à la faiblesse, à l’in-
capacité naturelle de la femme. Quelques auteurs clas-
siques disent le contraire mais ils ont perdu jusqu' au 
souvenir des origines. Cicéron, en effet, nous dit, 
Pro Morena, XII, que la femme est mise en tutelle per-
pétuelle, "propter infirmitatem consilii", à cause de 
sa faiblesse de jugement. Ulpien, Regulae, II, I. "Prop-
ter sexus infirmitatem et propter rerum forensium igno 
rantiam", à cause de l’infirmité du sexe, et à cause 
de son ignorance des affaires civiles. Il n’y a aucune 
bonne raison à cette tutelle pour les femmes ayant l'â-
ge requis. Mais les tutelles légitimes des patrons 
et des parents ont cette efficacité d’empêcher que 
l’héritage ne leur soit enlevé malgré eux par un tes-
tament ou "soit appauvri par des aliénations. La ferr e 
en tutelle ne peut aliéner ses biens, ne peut s’enga-
ger sans le consentement de ses tuteurs. Par suite 
pour se marier, aussi bien dans un mariage cum manu 
que sine manu, la femme a besoin du consentement de 
ses tuteurs. 



45 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 45 

Existence de la 
monogamie en 
droit romain. 

Une autre supériorité de la civilisation. romaine 
est que le mariage est monogame. Aussi loin que l’on 
remonte, les Romains paraissent toujours avoir prati-
qué la monogamie. Or la famille patriarcale a d’habi-
tude pour conséquence la polygamie. Les patriarches 
de la Bible sont polygames, les Grecs connaissent une 
polygamie à peine masquée, et la femme légitime est 
très peu séparée en Grèce de la concubine. Quant aux 
enfants, naturels et légitimes, il n’y a guère de dif-
férence : ils sont tous appelés à la succession. 

Le connubium. Par contre, le trait caractéristique de la socié-
té romaine..le "connubium”, marque une différence pro-
fonde entre cette société et les sociétés modernes. 
Le principe des droits modernes, c’est la liberté des 
mariages, pourvu que deux personnes soient de sexe 
différent, et aient l’âge requis, le mariage est pos-
sible entre elles, sans avoir égard aux différences 
de condition et de nationalité. Au contraire, dans le 
droit romain, les citoyens forment une série de castes 
fermées où le mariage, le "matrimonium legitimum" 
n’est permis que dans l’intérieur de la caste. Nous 
allons faire une revue rapide de ces différents grou-
pes, hors desquels le mariage n’est pas possible. 

Interdiction 
du connubium 
entre membres 
de gentes dif-
férentes. 

I°- Le connubium n’existe probablement dans les 
débuts de la civilisation romaine qu’entre membres 
de la même gens. Il est assez vraisemblable que le ma-
riage fût interdit entre membres de deux gentes dif-
férentes, à l’époque où les gentes formaient de peti-
tes nations indépendantes et habitant des territoires 
séparés. A un stade de leur vie, les Romains parais-
sent donc avoir connu l’impossibilité de se marier en 
dehors de la gens. Ceci semble résulter de quelques 
traces relevées par Mommsen, Droit public, VI,p.2I. 
Tacite nous dit en effet,39,19,5. que la conjuration 
des Bacchanales avait été dénoncée par une affranchie 
sui juris, Fecennia Hispala, en 566, Elle fut récom-
pensée par le Sénat, et entre autres récompensas le Sé-
nat lui accorda la gentis enuptio, la dispense d’obéis-
sance à la loi, qui l’obligeait à se marier dans la 
gens. Par conséquent pour se marier hors de la gens 
la permission des tuteurs ne suffisait pas, semble 
-t-il, à Fecennia Hispala. Elle avait encore besoin 
d’une loi la dispensant d’obéir aux autres. Il on res-
te encore un usage en vigueur sous la République ; 
c’est la coutume d’un père de famille, membre d’une 
gens, de choisir son gendre dans sa gens. Saint Au-
gustin, De civitate Dei, 15,16, "Fuit autem antiquis 
patribus religiosae curae ne ipsa propinquitas se pau-
latim longius abiret", c’était chez les anciens pa-
triciens un soin religieux pour que la parenté ne s’é-
loignât pas trop peu à peu. On cite a cette époque com-



46 Le mariage; la femme dans la famille. 46 

me une exception la fille qui se marie hors de la 
gens où elle est née. On dit "enubit", on dit d’elle 
qu’elle se marie hors de sa gens, tandis qu’au contrai, 
re il est strictement défendu de se marier entre mem-
bres d’une famille vivant sous l’autorité d’un chef 
unique. Ce sont des noces néfastes, ce sont des inces-
tes. Gaius, 59,64. 

Inexistence 
du mariage 
entre personnes 
de condition 
sociale diffé-
rente . 

Ce qui est beaucoup mieux prouvé que cette trace 
en somme légère, c’est l’inexistence du connubium en-
tre gentiles et clients dans la même gens, car subsis-
te à l’époque historique l'interdiction de mariage en-
tre le patron et ses clients, entre le patron et les 
affranchis, entre les ingénus et les affranchis. Cet-
te interdiction dura pendant toute la République, Elle 
fut modifiée en 736 de R.F. par la première loi matri-
moniale d’Auguste, lex Julia de maritandis ordinibus. 
Cette défense fut remplacée par l’interdiction à la 
classe sénatoriale d’épouser des femmes de moeurs ou 
de professions honteuses. 

De très bonne heure le connubium existe entre 
tous les citoyens, tous les cives pleno jure, c’est-à-
dire entre les patriciens. Il existe même avec les 
latins, qui sont liés par un traité avec Rome, trai-
té prévoyant la possibilité des mariages. 

La loi 
Canuleia. 

Nous voyons s’élever une nouvelle barrière : l’in-
terdiction du mariage entre patriciens et plébéiens. 
Nous savons que les plébéiens formaient cet élément 
nouveau du peuple romain, qui n’avait pas encore ac-
quis le droit de cité à l’époque royale. Sous les 
derniers rois Etrusques leur situation s’améliore, 
Les rois Etrusques apparaissent comme ayant favorisé 
spécialement la plèbe. Lors de l’organisation de 3er-
vius Tullius du peuple en centuries pour l’assujettir 
au service militaire, les plébéiens sont admis dans 
les centuries. Sous la République, les XII Tables leur 
contient l’égalité du droit civil. Ils n’ont pas encore 
le connubium avec les citoyens, mais ils l’acquièrent 
peu après par la loi Canuleia en 305. 

Interdiction 
du mariage 
entre citoyens 
et pérégrins.. 

Nous trouvons alors une derniers barrière ; l’in-
terdiction du mariage entre citoyens et pérégrins. 
Les pérégrins forment la classe des sujets de Rome, 
qui devinrent de plus en plus nombreux avec la conquê-
te du monde, beaucoup plus nombreux même dans l’inté-
rieur de l’Empire que les citoyens. Il n’y a pas de 
connubium.entre Romains et pérégrins, Le pérégrin sui 
la loi de sa nation ou de sa cité, et suivant de droit 
il est possible de trouver dans l’intérieur de l’Empire 
re romain et dans la même province, de ville à ville, 
l’interdiction de se marier entre membres de cités voi-
sines, car ils peuvent ne pas avoir le connubium les 
uns avec les autres. L’Edit de Caracalla donné le 



47 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 47 

droit de cité à tous les habitants de l’Empire. 
Il est bien entendu que jamais il n’y eut, même 

jusqu’à la fin de l’Empire romain, de possibilité pour 
un citoyen d’épouser un esclave. Il n’y a pas de con-
nubium entre citoyens et esclaves. 

Conséquences 
des interdic-
tions de ma-
riage . 

La conséquence directe de ces interdictions de 
mariage est la formation de cloisons étanches entre 
les différentes classes de l’Empire, et a pour résul-
tat la fréquence des concubinats, ainsi que l’existen-
ce de nombreux enfants naturels. Il faut dire d’ail-
leurs qu’il n’y avait dans l’Empire romain aucun pré-
jugé défavorable contre les concubines et les enfants 
naturels, La classification en enfants naturels et lé-
gitimes est une classification sociale, qui n’a pas 
de rapport avec la loi morale, Ce sont les idées chré-
tiennes, les idées religieuses, qui Amènent un chan-
gement dans ces conceptions. 

Les deux sor-
tes de mariage 
Mariage cum 
manu. 

Quoi qu’il en soit, entre personnes de sexe dif-
férent ayant le connubium, le mariage est nécessaire 
pour fonder une famille : c’est la façon de rattacher 
les enfants à la famille du père par des liens de fi-
liation légitime. Ce mariage, c’est le”matrimonium le-
gitimum” ou le "matrimonium justum", ou encore les 
"justae nuptiae". Fais le mariage n’est pas une insti-
tution simple dans le droit romain. Il est composé 
d’usages divers, et même contradictoires. Vous savez, 
en effet, que les Romains connaissent deux sortes de 
mariages : le mariage cum manu et le mariage sine ma-
nu. Le mariage cum manu est caractérisé par ce fait 
que la femme est placée sous l’autorité du chef de la 
famille de son mari, c’est-à-dire sous l’autorité du 
mari lui-même, soit du père du mari. L’effet du maria-
ge est de produire une capitis deminutio, un change-
ment du stratus familiae dans la personne de la femme. 
Avant le mariage elle était, ou sui juris si son père 
était mort, ou in potestate du père. Après le mariage, 
elle est toujours alieni juris. Elle a changé de famil-
le et de potestas, mais elle est tombée sous l’autori-
té du paterfamilias de son mari, Cette modification 
forcée de sa capacité et de ses droits retentit sur 
son patrimoine. Fais à côté de ce mariage, les Romains 
connaissent une deuxième espèce extrêmement différen-
te : le mariage libre, le mariage sine manu. 

Mariage sine 
manu. 

La femme ne change pas de condition juridique, 
Si elle était sui juris, elle le reste, et elle garde 
ses biens, sous la tutelle de ses agnats. Si elle est 
alieni juris, elle reste sous la patria potestas de 
son père. Elle est prêtée en quelque sorte par sa 
famille originaire à son mari, tout en restant dans 
cette famille originaire. Ce n’est pas qu’elle soit 
une simple compagne de fait, une concubine, c’est une 



48 Le mariage, la femme dans la famille» 48 

uxor, c’est une épouse légitime. Au point de vue rel i 
gieux ; nous verrons qu’elle a sa place dans la famil-
le du mari, qu’elle participe au culte de sa famille. 
Au point de vue social, au point de vue des moeurs, 
elle a aussi la situation d’une épouse, mais sa condi-
tion juridique reste inchangée. Au point de vue du 
droit civil, elle reste dans sa. famille originaire. 
Elle n’entre pas dans la famille civile du mari, elle 
n’est pas soumise à sa potestas. 

Controverse 
sur la date 
d’apparition 
des deux for-
mes de maria-
ge. 

Cette dualité de formes du mariage pose un pro-
blème, qui est parmi les problèmes les plus irritants 
du droit romain. Car en effet cette rupture complète 
de l’unité de la famille n’a jamais pu être expliquée 
d’une façon suffisamment décisive par les historiens 
modernes. Dans l’opinion générale, on voit dans le 
mariage cum manu le plus ancien des mariages romains , 
le seul existant dans le droit primitif. Le mariage 
sine manu serait un mariage plus moderne, contraire 
aux principes anciens et il aurait été une brèche ap-
portée à ce système, une brèche qui aurait été la pre-
mière et en même temps la plus importante à l’unité 
de la famille sous l’autorité du père. Mais cette con-
ception est une supposition logique et moderne, sans 
aucun support dans les textes. Nulle part nous ne 
voyons que le mariage sine manu est apparu à un moment 
quelconque comme une innovation dans le droit, comme 
une nouveauté révolutionnaire ayant provoqué des dif-
ficultés. Bulle part le mariage sine manu n’est oppo-
sé au mariage cum manu, et envisagé comme ayant appor-
té quelque chose de nouveau. 

D’autre part, cette nouveauté, si elle en était 
une, aurait été elle-même très ancienne, car le ma-
riage sine manu est connu des XII Tables, par consé-
quent déjà du droit primitif. La dualité des deux 
mariages reste donc inexpliquée. 

Les trois mo-
des de contrac-
ter un mariage 
cum manu. 

D’autre part, le mariage cum manu lui-même n’est 
pas une institution simple. Il y a trois mod.es de le 
contracter : la confarreatio, la coemptio et l’usus. 
Ces trois modes posent donc un deuxième problème : 
Dans quels rapports sont-ils entre eux, quelle est 
leur signification historique ? Leur origine ? Quelles 
sont de ces formes du mariage celles qui sont les 
plus anciennes ? 

Hypothèses sur 
les formes les 
plus anciennes 
du mariage cum 
manu. 

Ici encore l’opinion commune cherche une expli-
cation dans la relative ancienneté de chacune de ces 
formes et dans les circonstances historiques de. leur 
admission. L’opinion commune est que la confarreatio 
est le mode le plus ancien, parce qu’il est le plus 
romain. C’est un mode réservé aux patriciens, et c’est 
un mariage religieux. Tandis que le. coemptio et l’u-
sus sont des mariages civils. Ce sont ces derniers 



49 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat), 49 

seulement qui sont ouverts aux plébéiens, et qui au-
raient été inventés quand ils eurent le connubium avec 
les citoyens. La coemptio et l’usus seraient donc des 
formes plus nouvelles que la confarreatio. Ici encore 
nous pouvons faire la même critique générale. Ce sont 
des hypothèses purement logiques, sans aucun soutien 
dans les textes. Si la confarreatio apparaît dans les 
historiens, notamment chez Denys d’Halicarnasse, comme 
étant le mariage patricien, la coemptio n’est nulle 
part indiquée comme étant le mariage plébéien. 

Peut-être sera-t-il possible d’apporter à ce 
problème quelque élément nouveau, en abandonnant le 
terrain purement juridique, qui est insuffisant pour 
résoudre la question, et en cherchant un supplément 
d’information dans le droit religieux des Romains. 
Nous verrons que ce droit religieux procure quelques 
données, qui sont plus conformes au droit comparé et 
aux données de la sociologie. 

Caractère reli-
gieux du maria-
ge romain pri-
mitif. 

Le mariage en effet, pour le Romain primitif est 
un acte essentiellement religieux, qui est entouré 
de cérémonies religieuses, comme d’ailleurs chez nous 
et pour les mêmes motifs. Nous allons donc commencer 
l’étude du mariage par l’étude des cérémonies religieu-
ses qui l’entourent. 

I*- Cérémonies religieuses du mariage. 

Les cérémonies sont décrites par plusieurs his-
toriens, notamment Rosbach, Romische, Stuttgart, 1853, 
(C’est toujours le livre fondamental sur la question) s 
Marquardt,Vie privée des Romains, I, P. 35 et s.. Tome 
XIV du Manuel des Antiquités Romaines de Mommsen et 
Harquardt ; Darsmberg et Saglio; Dictionnaire des An-
tiquités Grecques et Romaines, au mot mariage; Made-
leine Rage-Brocart, ”la Deductio in doimum mariti", 
thèse de Paris 1933. 

Les sources. 

Ces cérémonies sont décrites par de très nombreux 
écrivains romains, des historiens et des archéologues 
comme Festus, Servius, le commentateur de Virgile, 
Varron, Plutarque, Pline et Aulu-Gelle. Elles sont é-
galement décrites par des poètes : Catulle, Juvénal 
et Martial. Enfin nous trouvons de nombreux détails 
dans les Pères de l’Eglise, qui condamnent ces usages : 
Saint Augustin, Arnobe et Tertullien. Tous ces auteurs 
nous donnent de nombreux détails de ces cérémonies 
religieuses. Mais nous n’avons aucune description d’en-
semble qui nous permette de voir d’une manière sûre 
quelle était la suite des cérémonies nombreuses et 
compliquées, dont l'ensemble formait la fête nuptiale. 
C’est donc par hypothèse que les modernes ont recons-
titué cet ensemble , et nous ne savons pas toujours 

" Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Ecrites et Orales 

Reproduction interdite 



50 Le mariage, la femme dans la famille. 5C 

Les cérémonies 
religieuses 
sont imposées 
par le droit 
religieux. 

bien pour chaque détail à quel moment il prend sa pla-
ce dans la cérémonie. L’importance dans la vie romai-
ne de ces cérémonies est donc marquée en premier lieu 
par le grand nombre d’auteurs qui en parlent. Comme 
chez nous, et pour la même raison, elles ne sont pas 
indispensables dans le droit classique pour la conclu 
sion du mariage. Le mariage est valable sans elles, 
mais elles sont imposées par le droit religieux, et 
cette nécessité est d’autant plus impérative que nous 
remontons plus haut dans l’histoire des Romains. Ser 
vius, Ad Aeneidem, 336 : "Apud veteres, neque uxor 
duci neque ager arari sine sacrificiis peractis pote 
rat”, chez les anciens l’épouse ne pouvait pas être 
épousée, le champ ne pouvait pas être cultivé , sans 
que l’on accomplisse des sacrifices. 

Nous n’entrerons pas dans le détail de ces céré-
monies, mais nous avons un but plus précis, qui se 
ra de déterminer les dieux qui étaient invoqués pen-
dant l’accomplissement de ces rites, les dieux qui 
sont les protecteurs du mariage. Cette détermination 
des dieux nous permettra de reconnaître la période 
pendant laquelle ces rites ont été fixés. Ils ont en 
effet survécu tels quels, malgré la transformation de 
la religion et des croyances. 

Les cérémonies du mariage durent tout un jour, 
depuis le matin jusqu’au soir, et composent, ainsi un 
fête familiale et une fête religieuse, avec des rite 
minutieux et compliqués. La veille de son mariage , 
la fiancée a quitté ses habits de jeune fille, la to 
pretextata. Tous les documents que nous possédons 
sur cette description du mariage se rapportent au 
mariage de la jeune fille, et laissent dans l’ombre 
le mariage de la veuve. La jeune fille consacre sa ro-
be et ses jouets à ses dieux domestiques, et elle re-
vêt le costume de mariée, la tunica recta, tunique 
tissée d’une certaine façon à l’ancienne mode et la 
résille rouge qui enferme ses cheveux. Le matin, el-
le prend le voile de mariée, le ”flammeum", qui est 
un voile rouge. De très bonne heure la cérémonie com-
mence. Elle peut se diviser en trois actes : 

I°- La remise de l’épouse à l’époux dans la ma 
son paternelle. 

2°- La conduite de l’épouse dans la maison de 
son mari: la deductio in damum mariti. 

3°- La réception de la femme dans cette demeure 



51 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 51 

I°- Remise de l’épouse à l’époux. 

Cérémonies ac-
compagnant la 
remise de l’é-
pouse à l’époux. 

Les sacrifices. 

Dès le matin sont pris les auspices pour savoir 
si les dieux sont favorables ou non au mariage et per-
mettront de l’entreprendre. Ces auspices se prennent 
par l’observation du vol des oiseaux, plus tard par 
l’observation des entrailles des victimes. Ces auspi-
ces sont les cérémonies religieuses par lesquelles 
commence obligatoirement tout acte important de la 
vie romaine, aussi bien de la vie privée que de la vie 
publique, aussi bien du mariage que de la réunion des 
comices. Servius Ad Aeneidam , 4,3,46. "Nihil nisi 
captatis faciebant auguriis et praecipue nuptias", 
les Romains ne faisaient rien sans avoir pris les aus-
pices, et principalement ne faisaient pas les noces. 
Cette consultation comporte un sacrifice , probable-
ment d’une brebis. Lorsque les hôtes sont réunis, les 
Auspices viennent annoncer le résultat de la consul-
tation. C’est à ce moment que les auteurs placent la 
conclusion des actes civils du mariage, le contrat de 
mariage pour l’établissement de la dot, l’instrumen-
tum dotale, et la conclusion du mariage par la confar-
reatio, et aussi, quoique les textes ne le disent pas, 
par la coemptio. C’est à ce moment que doit se pronon-
cer la formule traditionnelle : Qaando Gains ibi, ego 
Gaia, quand tu seras Gains, je serai Gaia. Quelques 
auteurs placent cette formule plutôt à l’arrivée de 
l’épouse devant la maison de son mari. C’est encore 
à ce moment que se place la cérémonie de la "dextrarum 
junctio", qui symbolise le consentement à l’union. 
Une femme mariée, la "pronuba", qui est une sorte de 
maîtresse, des cérémonies conduit l’un vers l’autre 
Les deux époux. Ils se donnent la main, "dextras jun-
gunt", puis il se fait un sacrifice que les auteurs 
décrivent d’habitude, en fonction de la confarreatio, 
et ceci par une hypothèse qui ne me paraît pas justi-
fiée, car si l’oblation du pain d’épeautre est lié 
formellement par Gains,(1,12) à la confarreatio, les 
autres cérémonies décrites par les auteurs anciens, 
c’est pure hypothèse que les historiens modernes les 
joignent à la confarreatio. Ils les joignent à la 
confarreatio à cause de ce préjugé que la confarreatio 
est la forme la plus ancienne du mariage et la seule forme 
religieuse. Nous verrons ce qu’il faut en penser. 

Les autres sacrifices, autres que le pain d’épeau-
tre, sont le sacrifice , d’après les bas-reliefs qui 
nous ont conservé différentes cérémonies du mariage, 
d’un boeuf, et aussi le sacrifice d’un porc. Varron 
de Rebus, dit (4,9) "Nuptiaruia initio antiqui reges 



52 Le mariage, la femme dans la famille. 52 

Les divinités 
du mariage. 

in Etruria in conjunctione nuptiali nova nupta et no-
vus maritus, primum porcum immolant, primi quoque La-
tini etiam Graeci in Italiam idem faotitasse videntur", 
au début des noces les anciens rois et les Héros en 
Etrurie dans l’union nuptiale, la nouvelle épouse et 
le nouveau mari immolent d’abord un porc, et aussi 
les anciens Latins et de même les Grecs en Italie pa-
raissent en avoir fait autant. Ces sacrifices sont 
faits par les époux eux-mêmes, et ils récitent des 
prières, qui montrent à quelle divinité ils les adres-
sent. Ils s’adressent à Junon, Servius Ad Aaneidem, 
4, 58. "Junoni cui curae sunt nuptiae, 59, an Varo 
pronubam dicit", ils s’adressent à Junon, à qui sont 
confiées les noces ; Varron dit qu’elle est une pronu-
ba, Liais en dehors de Junon, dont la présence ici se-
ra expliquée plus loin, c’est aux divinités champê-
tres, aux divinités agraires que s’adressent ces sa-
crifices. La première de toutes, c’est "Tellus" la 
terre. Servius, 4, 166. "Quidam sane Tellurem praeesse 
nuptiis tradunt, nam et in auspiciis nuptiarum vocatur 
cui etiam virgines, vel cum ire ad domum mariti cœ-
pemit, vel jam ibi positae diversis nominibus vel 
ritu sacrifiecant", quelques uns rapportent que la Ter-
re préside aux noces, car elle est nommée dans les 
auspices, c’est à elle aussi que les vierges, soit 
quand elles se préparent à aller dans la maison de 
leur mari, soit quand elles y sont arrivées sacri-
fient sous des noms divers et sous des rites variés. 

Ces sacrifices sont aussi adressés à deux petits 
dieux champêtres : Picumnus et Filumnus. Nonius, p. 
528. Pilumnus et Picumnus dii praesides anspiciis con-
jugalibus dicuntur. Le nom de Pilumnus vient de Piluim. 
Ce dieu est symbolisé par le pilon qui moud le grain. 
C’est un des Dii indigetes qui président aux travaux 
agricoles. Quant à Picumnus, c’est un dieu indigète 
du même genre, mais de sens plus incertain, et il a 
été identifié quelquefois à Mars, Mars Picumnus. Ce 
sont des dieux agricoles. 

Après le sacrifice, se placent les félicitations 
aux nouveaux mariés, qui se font selon la formule ri-
tuelle ! féliciter. Puis vient la "cena", le banquet 
de noces, qui en général est fait dans la maison du 
père de l’épouse. La fête dure toute la journée. Ce 
n’est qu’à la tombée de la nuit que commence le deu-
xième acte. 



53 DROIT ROMAIN APPROFONDI. (Doctorat). 53 

2°- Deductio in domina mariti. 

La cortèga nup-
tial . 

Les convives se lèvent. On feint d’arracher la 
vierge des bras de sa mère par allusion, disent les 
Romains, à l’ancienne coutume du rapt. Le cortège se 
forme. Il est précédé de joueurs de flûte de por-
teurs de torches. Le cortège sort de la maison du pè-
re. Il est entouré de la foule des gens qui s’intéres-
sent au mariage. Notamment le cortège est poursuivi 
par les petits enfants qui demandent qu’on leur jette 
des noix. Les invités comme le public, chantent des 
chants fescennins. Festus, fescennini versus qui ca-
nebantur in nuptiis", les vers fescennins qui étaient 
chantés dans les noces, ce sont des vers libres et 
qui sont les témoins les plus anciens que nous ayons 
de la littérature romaine. Ils sont libres aussi dans 
un autre sens. Je veus dire au sens moral. Ce sont en 
effet des chants phalliques de paroles très indécen-
tes et très précises. Saint Cyprien et lès Pères de 
l’Eglise, d 'une façon générale, sont choqués par l’in-
décence de ces chants et de ces cérémonies. Les assis-
tants poussent encore un cri, dont la signification, 
n’est pas précise :Thalasse. L’épouse est entourée de 
trois jeunes garçons, les pueri matrimi et pétrimi, qui 
sont des enfants qui doivent être des fils nés de ma-
riage légitime dont les parents sont encore vivants. 
L’un deux conduit et soutient l’épouse, un autre por-
te le flambeau nuptial. Ce flambeau nuptial est un 
rameau d’aubépine, arbre consacré à Gérés. Festus, 
"Patrimi et matrimi pueri praetextati très nubentem 
deducunt : unus qui fascem praefert, ex spina alba, 
quia noctu nubebant, duo qui tenant nubentem. Trois 
enfants patrimi et matrimi, revêtus de la prétexte, 
conduisent la mariée, l’un qui porte le flambeau, fait 
d’aubépine, parce qu’on se mariait la nuit, deux qui 
tiennent la mariée. Festus Fascem in nuptiis in 
honorem Cereris praeferebant". On portait le flambeau 
dans les noces en l’honneur de Gérés, Le cortège , 
qui conduit les époux est donc placé sous le vocable 
de Gérés. 

3°- Réception de l’épouse. 

Le cortège arrive à la porte de la maison du ma-
ri. L’épouse oint de graisse et d’huile le montant 
de la porte et l’entoure de bandelettes de laine. On 
l’introduit dans la maison de son mari en la soulevant 
au-dessus du seuil, soit comme souvenir du rapt, com-
me l’enlèvement des bras de sa mère, soit seulement 



54 Le mariage, la femme dans la famille. 54 

Cérémonies ac-
compagnant la 
réception de 

l'épouse. 

pour éviter qu’elle ne trébucha sur le seuil, et que 
par là elle commence sa vie de mariée par un mauvais 
présage. Ces deux explications sont données par les 
anciens. Le mari la reçoit dans l’atrium de sa maison. 
Il lui communique l’eau et le feu. Cette communication 
de l’eau et du feu est le symbole de la vie commune 
avec le mari, et le symbole de la communauté de cul-
te. Digeste, 24, I, 66. "Igni et aqua accipere novam 
nuptam". C’est la formule technique. On accepte la 
nouvelle épouse par l’eau et par le feu. 

Dans l’atrium la pronuba a préparé le lectus ge-
nialis, un lit ddressé en l’honneur du genius de la 
famille. C’est là que la femme pris les dieux de la 
maison de bénir son union. Elle priera le lar familia-
ris, seigneur ou fondateur de la famille, qui est de-
venu le génie de la maison. 

Le lendemain de ses noces, elle reçoit ses parents 
et elle présente aux dieux de la maison sa première 
oblation.. Elle fait son premier sacrifice sur l’autel 
des ancêtres. 

Nous terminerons par l’indication d’un rite qui 
est décrit par Varron et que les auteurs ne s’expliquent 
pas. 

Le rite des 
trois as. 

Varron dit que les épouses, d’après une vieille 
loi romaine, venant vers leurs maris, avaient coutume 
de porter trois as : l'un qu’elles tenaient à la main 
et qu’elles donnaient su mari comme pour l’acheter, 
"emendi causa", l’autre qu’elles avaient au pied et 
qu’elles posaient sur le foyer des lares familiers, 
le troisième qu’elles enfermaient dans une bourse et 
qu’elles faisaient sonner sur l’autel élevé au carre-
four du vicus. 

Les dii indi-
gnâtes. 

Dans ces deux actes de la conduite à la maison 
d’une part, de la réception et de l'accomplissement 
du mariage d’autre part, la femme est complètement 
placée sous la conduite et l'invocation des dii indi-
getes. C’est ce qui nous est dit par les Pères de l’E-
glise, Saint Augustin et Tertullien notamment, qui se 
scandalisent et qui s’indignent de ces croyances. Les 
dii indigetes sont de petits dieux chargés de contrô-
ler et de diriger tous les actes , même les plus inti-
mes et les plus particuliers du mariage. Quand l’épou-
se est en route vers la maison de son époux, elle 
est conduite par Domiduca. Arrivée devant la maison, 
elle est retenue par Domitius ; pour qu’elle reste avec 
son mari s’exerce l’industrie de Manturna. Unxia l’ai-
de à oindre la porte de son mari, fuis il y a la série 
des dieux qui scandalisent les Pères de l’Eglise : 

Cinxia, qui fait quitter la ceinture de la jeune fille, 
Virginiensis qui l’assiste quand elle va perdre sa vir-
ginité, Subigus pater, le dieu dont l’office est de 



55 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 55 

la placer sous l’époux, Prema Mater qui l’y maintient 
pour qu’elle ne se saùve pas, et enfin les deux der-
niers les plus obscènes : Pertunda, qui assiste le 
mari, virginalem sirobem effodientem, Perfica, qui 
donne à l’épouse les sensations agréables qui doivent 
accompagner l’acte nuptial. 

Il y a eu encore d’autres dieux indigetes, qui 
ont coopéré su mariage : Deus Jugatinus ou Junojuga, 
le dieu qui fait les mariages, Afferenda, la déesse 
qui s’occupe de faire donner la dot aux parents de 
l’épouse, Mutunus Tutunus, dieu phallique, duquel on 
approche la femme, lorsqu’elle arrive dans la maison 
de son mari. 

Importance des 
divinités 
qui coopèrent 
au mariage. 

Le mariage sine 
manu est un ma-
riage de carac-
tère religieux. 

Nous avons vu avec quelques détails les nombreu-
ses divinités qui coopèrent à des degrés divers aux 
cérémonies du mariage, parce que ces divinités sont 
susceptibles de nous fournir plusieurs conclusions in-
téressantes. D’une façon générale elles nous montrent 
le caractère religieux de cet acte. Mais chaque caté-
gorie des dieux invoqués est intéressante. Ce sont 
d’abord ceux que nous nous attendons à voir ici, les 
mènes, les lares, le génie de la famille, tous les 
dieux du culte familial, les dieux de son ancienne 
famille qu’elle quitte, les dieux de la famille de 
son mari, auxquels elle sacrifie en arrivant et le 
lendemain matin. C’est la preuve qu’elle participera 
au culte de son mari et qu’elle va prendre sa place 
dans les différentes cérémonies de ce culte. Par con-
séquent nous voyons qu'elle participe au culte de 
la famille, non seulement comme on le dit quelquefois 
dans le mariage par confarreatio, mais même dans tou-
tes les autres- sortes de mariage, car toutes ces céré-
monies qui nous sont décrites, tous ces sacrifices 
dont nous parlent ces auteurs, sont d’une époque où 
il n’y a plus de mariage par confarreatio, il n’y a 
plus de mariage cum manu. Les auteurs que nous venons 
de citer sont pour la plupart de l’époque impériale. 
Si donc ils décrivent des cérémonies, s'ils nous les 
donnent, non pas comme des souvenirs archéologiques, 
mais comme des cérémonies vivantes à leur époque, c’est 
qu’elles s’appliquent au seul mariage existant à ce 
moment, au mariage sine manu. Par conséquent aussi 
c’est que ce. mariage sine manu est un mariage reli-
gieux comme l’autre, un mariage qui fait participer 
la femme au culte privé de son mari. Et c’est bien 
à lui que s’applique la définition de Modestin donnée 
par le Digeste au début du titre "de ritu nuptiarum. 
Digeste, 2,1. Modastinus, Liber I, Regularum, "Nuptiae 
sunt conjunctio mariti et feminae et consortium om-
nis vitae, divini et humani juris communicatio ", les 
noces sont la réunion du mari et de la ferme, l’asso-



56 Le mariage, la femme dans la famille. 56 

dation de toute la vie, la communauté du droit divin 
et humain. Modestin écrivait au IIIème siècle de l’è-
re chrétienne à une époque où il n’y avait plus de 
mariage cum manu. Il n’a pas donné, comme on le dit 
quelquefois, une définition archéologique, valable seu-
lement pour le mariage cum manu, qui n’existait plus, 
mais il a donné une définition valable pour tous les 
mariages. 

L’importance 
des dii indi-
getes dans le 
mariage prou-
ve que le ri-
tuel du mariage 
est très an-
cien. 

A côté de ces dieux de la famille, nous voyons 
figurer les dii indigetes. Toutes les cérémonies du 
mariage, du commencement à la fin, sont placées sous 
le signe de la croyance aux dii indigetes. D’après 
l’opinion acceptée par tous les historiens de la re-
ligion romaine,cette croyance fait le fond le plus 
ancien de la religion romaine. Ce sont les croyances 
les plus primitives et par où les Romains rejoignent 
la religion d’autres primitifs que nous connaissons. 
Ce sont des croyances animistes. L’animisme est con-
çu par, eux sous une forme plus matérielle que ne l’est 
l’animisme grec, mais il consiste essentiellement pour 
les Grecs comme pour les Romains dans la personnifica-
tion des différentes forces de la nature, dans la dé-
pendance desquelles se trouvent les hommes. Pour les. 
Romains primitifs,tous les phénomènes de la nature, 
tous les actes de la vie sociale publique ou privée, 
dans le détail le plus infini, sont dirigés, sont pro-
duits par des esprits, par des genii, par des dieux. 
Ces dii à la fois personnifient et animent tous ces 
actes. Ce sont tous les actes de la vie humaine, depuis 
la naissance jusqu’à la mort, ce sont tous lés actes 
de la vie sociale : agriculture, élevage, comme les 
autres, sont placés sous le vocable d’esprits en nom-
bre illimité. Ces dieux sont les dii Certi, qui sont 
ainsi appelés parce qu’ils ont tous un nom et une fonc-
tion déterminée. Ce sont des dieux essentiellement 
spécialisés. Ils sont encore appelés dii indigetes, 
de indigitare, designer, parce que pour leur faire 
bien remplir leur emploi et au besoin pour les forcer 
à le remplir, il faut les prier suivant un rituel mi-
nutieux. Il faut d'abord les nommer de leur nom pré-
cis avec indication de ceux des pouvoirs dont on at-
tend le secours. Aussi les anciens Romains avaient 
des Indigitamenta, recueils de prières et de noms, dres 
sés par les Pontifes, qui indiquent à qui on doit a-
voir recours, pourquoi on doit le faire et comment il 
faut que ce recours soit introduit. Le rôle important 
des dii indigetes dans le mariage est la première preu-
ve de la très haute antiquité du rituel du mariage. 
Ce rituel a été établi et a été fixé à une époque où 
les croyances primitives régnaient, et régnaient sinon 
seules, du moins principalement. 



(2) 57 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat; 57 

Importance 
des dieux 
agraires, 
dans le maria-
ge. 

Les dieux indigètes, les dii nuptiales conduisent les 
différents actes du mariage, irais le mariage est con-
sacré d’une façon plus générale aux dieux agraires. 
Ceux-ci ne sont pas des dieux spéciaux aux mariages. 
Ils n'en sont pas moins invoqués et le mariage est 
placé sous leurs auspices. 

Tellus Mater. 

Nous trouvons d'abord deux dieux indigètes de 
l'agriculture: Picumnus et Pilumnus, puis Tellus et 
Cérès. Tellus mater est une des plus anciennes divini-
tés de la religion primitive des Romains. C’est la 
déesse de l'agriculture. Elle personnifie le sol conçu 
comme devant être cultivé, le sol producteur, c'est-à-
dire la terre ouverte au germe. Elle fait elle-même 
partie des indigitamenta. La terre est naturellement 
détaillée. Tellus et Tellum sont le couple divinisé 
personnifiant la terre fertile. Altor Rusor, Dea Rusi-
na, personnifient la terre cultivée dans la plaine. 
Deus Jugatinus, Dea Collatina, Dea Vallonia,exercent 
leur action sur les monts, sur les collines et sur les 
vallées. Mais ces figures s’éliminent assez rapidement. 
Reste la divinité la plus générale: Tellus Mater. Elle 
devient un dieu de la Cité en 268 par la fondation d’un 
Temple qui lui est voué par le Consul Publius Sempro-
nius, au cours d’’une campagne contre les Picentins et 
à la suite d’un tremblement de terre survenu pendant 
une bataille. A partir de ce moment, Tellus Mater re-
çoit un culte public, mais jamais elle ne fut d’une 
importance considérable dans la religion publique des 
Romains. Elle n’est pas comptée parmi les grands dieux 
de la cité, parmi les Dii Majores. Sous la République 
et sous l’Empire, elle est moins connue, et est sou-
vent confondue avec une autre divinité: Terra Mater. 

Gérés. 
La deuxième divinité agricole, qui est invoquée 

dans le mariage est Cérès. Cérès est la divinité de la 
végétation: "creare", ''crescere". Cicéron, de natura 
deorum, 2.67. "Mater autem est gerendis frugibus Ceres" 
Cérès est mère des fruits qui doivent être produits. 
Nous retrouverons à plusieurs endroits de ce cours 
cette divinité, et nous aurons l'occasion de l'étudier 
davantage. 

Elle a, si l'on peut dire, mieux réussi que Tel-
lus, car elle a été admise dans le groupe des grands 
Dieux, des Dii Selecti, lorsque l'antique religion ro-
maine se transforma sous l’influence des éléments 
grecs. Ennius dans un vers bien connu, Fragment 45, 
nous dit: 

"Juno, Vesta Minerva, Cerès, Diana, Venus, Mars, 
Mercurius, Jovis, Neptunus, Volcanus, Apollo”. 

Sauf Volcanus, ces XII Dieux font partie égale-
ment du Panthéon romain et du Panthéon grec. Nous 

“ Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite U 



58 Le mariage, la femme dans la famille. 58 

Origine du 
culte de 
Cérès. 

voyons parmi les divinités Gérés ou en grec Demeter. 
Elle a atteint ce rang de grand dieu d'une façon par-
ticulière. C'est seulement en 261 qu'un temple lui fut 
voué à Rome par le consul Spurius Cassius. Elle devint 
un dieu de la cité avec des sacra publica. Trois ans 
auparavant le dictateur Postumius avait consulté les 
livres sibyllins pour remédier à une disette et à 
la stérilité qui désolaient la campagne romaine, par 
suite des guerres. Il y trouva l'ordre d'élever un 
temple à Cérès Liber et Libéra, mais cet ordre lui 
fut donné sous les noms grecs de ces divinités dans 
leur équivalent dans le Panthéon grec: Déméter, Dyoni-
scs, et Coré. Le culte qui fut ainsi établi le fut 
d'après des rites grecs, sur le modèle des fêtes hel-
léniques. Les prêtresses de Cérès étaient des prêtres-
ses grecques prises dans l’une des villes de Naples ou 
de Velia. C’est donc un culte d’origine campanienne. 
Les sacra de Cérès furent toujours considérés comme 
des sacra peregrina, un culte étranger. Son temple 
devint le centre de la plèbe, le lieu de réunion des 
tribuns de la plèbe et l'endroit où ils déposèrent la 
caisse de la plèbe. L'origine grecque du culte public 
de Cérès a abusé quelques auteurs, et ils n'ont vu 
dans la Cérès romaine que Déméter. On a cherché aussi 
dans l’histoire de Déméter les raisons pour lesquelles 
elle pouvait être protectrice du mariage. Mais en réa-
lité les historiens de l'histoire de la religion romain 
ne sont d'accord pour constater que l’on a réuni dans 
le culte public de Déméter de très vieilles divinités 
essentiellement romaines, et parmi lesquelles la plus 
importante, Cérès, dont le nom est tout à fait romain. 
Car si les rites sont en général grecs, il y a des 
détails du culte qui sont du plus ancien fonds romain. 
Dans ce culte, Tellus et Cérès sont étroitement unis. 
Ils sont dans leurs fêtes commune invoqués ensemble, 
souvent confondus par les historiens. Ovide, Fastes, 
671 : "Placentur frugum matres, Tellusque Ceresque 

farre suo gravidae visceribus suis 
officium commune Ceres et Terra tuentur 
haec praebet causam frugibus, illa locum". 

Les mères des fruits; Tellus et Cérès, seront rendues 
propices par l'offrande de l’épeautre et des entrail-
les d'une truie pleine. Cérès et la Terre ont un offi-
ce commun: l'une féconde les fruits, l'autre les re-
çoit dans son sein. Les fêtes de Cérès et de Tellus se 
suivent au début et à la fin des récoltes. La fête de 
Cérès, les Cerealia sont le 19 Avril. La fête de Tel-
lus, les Forcitia sont le 15 Avril. Dans ces fêtes Te. 
lus est invoquée au même degré que Cérès. L'anciennet 
de ce culte est prouvée par la présence des dieux indi-
gètes, qui en marquent en même temps l'époque et le 



59 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 59 

caractère. Servius, Georgiques, I.2I. "Fabius Pictor 
enumerat hos deos quos invocat flamen sacrum cereale 
faciens Telluri et Gereri, Vervactorem, Redaratorem, 
Imporcitorem, Insitorem, Obaratorem, Occatorem, Sarri-
torem, Subruncinatorem, Messorem, Gonvectorem, Gondi-
torem, Promissorem". Fabius Pictor énumère ces dieux 
que le flamen de Gérés invoque, lorsqu’il célèbre le 
culte de Gérés, en invoquant Tellus et Gérés: Vervac-
tor, c’est le dieu du premier labour donné à la fri-
che; Redarator, le deuxième labour; Imporcitor, le 
dieu qui fait traverser les sillons; Inciter, celui 
qui fait faire les semailles; Obarator, celui qui fait 
les nouveaux labours; Occator, celui qui fait le her-
sage; Sarritor, celui qui fait le houage; Subruncina-
tor, celui qui fait le sarclage; Messor aide à la 
moisson; Convector rassemble les récoltes; Gonditor 
les rentré; et Promissor les retire des greniers. 

Explication du 
rôle des dieux 
agricoles. 

Que le mariage ait été mis sous le vocable commun 
de Tellus et de Gérés, ou que Gérés ait remplacé peu 
à peu Tellus dans cette fonction de dieu, auquel le 
mariage est consacré, c’est aux dieux de l’agricultu-
re qu’a été faite cette consécration. Les dieux agri-
coles sont ceux qui protègent et qui gouvernent les 
mariages, et c'est bien en leur qualité de dieux agri-
coles qu’ils y président. 

Pourquoi cela ? Sans doute, parce que au moment 
où ces rites se forment, au début même du mariage, dans 
la civilisation romaine, les dieux les plus importants, 
ceux par lesquels la communauté arriva à une concep-
tion plus générale que les dieux indigètes, les dieux 
les plus sacrés et les plus invoqués étaient sans dou-
te les dieux agraires, les dieux de la culture des 
champs. 

Les rites du 
mariage se 
sont formés 
pendant la 
période pasto-
rale de l'hu-
manité. 

Ceci nous montre que ces rites du mariage se sont 
formés au moment de la période pastorale de l'humanité, 
période à la fois du nomadisme et de l'élevage des 
troupeaux, et peu à peu remplacée par une civilisa-
tion agricole où les peuples se fixent d’une manière 
définitive sur un canton de l’univers, qu’ils culti-
vent, et dont ils tirent leurs principales ressources» 
Ce moment, c'est l'état du groupe gentilice. Si nous 
rapprochons cette constatation de l'hypothèse que 
nous avons faite dans le chapitre premier sur la pro-
priété gentilice, -(nous avons vu, en effet, que la 
terre de culture n'était pas encore propriété indivi-
duelle des familles, nais était propriété commune de 
la gens), nous pouvons nous apercevoir pourquoi les 
dieux de la culture, les dieux qui président aux tra-
vaux sur les terres communes sont ceux qui représen-
tent l’idée la plus générale et qui représentent le 
mieux à cette époque l'intérêt commun. Mais il nous est 



60 Le mariage, la femme dans la famille. 60 

Rapport entre 
les dieux a-
graires et les 
sentes. 

de plus possible d'établir un rapport plus préois en-
tre les dieux agraires et les gentes. Il nous sera po 
sible de fournir une preuve directe de cette parenté. 

D'abord le mariage a toujours été considéré comme 
faisant partie des sacra gentilicia, par conséquent 
du culte de la gens en général, et non pas des sacra 
familiaria ou des sacra publica. Nous savons en outre 
que le culte religieux public des Romains est divisé 
en deux parties: les sacra popularia et les sacra pu-
blica. Les sacra popularia sont célébrés par tout le 
peuple. Le peuple tout entier, patriciens et plébéien 
y prend part d'une façon active. Les seconds, au con-
traire, les sacra publica sont célébrés par les prê-
tres et les magistrats, sans que le peuple y partici-
pe. Ce sont donc les cultes officiels, célébrés uni-
quement par les prêtres et les magistrats, et pour la 
prospérité de l'Etat. Ces sacra publica s'adressent 
aux grands dieux de la cité. Ce sont des fêtes de 1'1 
tat proprement dites et des dieux de l'Etat, tels que 
Jupiter, Mars, Quirinus. 

La fête de 
Tellus fait 
partie des sa-
cra pqpularia. 

La fête de Tellus appartient aux sacra popula-
ria. Ce sont les Fordicidia ou Fordicalia, au 15 Avril 
A ce moment, on offre des sacrifices à Tellus pour lui 
demander une année fertile. Cette fête est l'une des 
deux fêtes principales des Curies: Sacra curiarum. 
Vous connaissez dette division du peuple romain qui 
est la plus ancienne, d'après laquelle le peuple des 
gentes est divisé en 30 curies. Cette division pré-
cède celle qui vint ensuite en tribus. Or, les his-
toriens sont d'accord pour établir un rapport certaine 
et très précis entre les curies et les gentes patri-
ciennes. Les curies sont les plus anciennes des divi-
sions des gentes, et les fêtés des curies sont essen-
tiellement des fêtes des gentes. 

Les grands 
dieux de la 
Cité sont 
exclus des 
cérémonies 
du mariage. 

Cette remarque augmente encore de son important 
par la constatation suivante: si les dieux agraires 
président au mariage, par contre les grands dieux pro-
tecteurs de la cité sont absents de ces cérémonies. 
Plutarque est le seul des auteurs de l'antiquité que 
dit le contraire. Questions romaines,2. Pourquoi da 
les noces cinq torches, pas plus, quelquefois sont-
elles allumées ? Parce qu'on pense que ceux qui se 
marient dépendent de cinq dieux: Jupiter, Junon, Va-
Suada et Diana. Dans leurs noms grecs, puisque Plu-
tarque est un écrivain grec: Zeus, Hera, Aphrodite 
Peitho et Artémis. Mais on a déjà fait remarquer que 
(Rosbach, p. 301, note 954) Plutarque mélangeait le 
coutumes grecques et les coutumes romaines, et qui 
fait allusion ici aux noces grecques et non pas au 
noces romaines. Ce texte est donc à écarter de not 



61 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 61 

Junon, protec-
trice des fem-
mes et du ma-
riage. 

histoire. Il y a une seule exception apparente à cette 
absence des grands dieux. Nous voyons dans les noces 
romaines Junon figurer. Junon est avec Jupiter un des 
plus anciens des grands dieux connus et honorés à Ro-
me. Junon incarne le principe féminin de la lumière 
céleste dont Jupiter est le principe mâle. Junon in-
carne la lune. Pour les Grecs et les Romains, il y a-
vait un rapport étroit entre la lumière et l’enfante-
ment. Junon est donc devenue la protectrice des femmes 
mères et par conséquent la protectrice du mariage. 
Mais dans.ce rôle on voit qu’elle n’est pas la protec-
trice primitive du mariage. Les auteurs ne disent pas 
que c'est à elle que les sacrifices sont offerts, que 
c'est sous ses auspices que sont placés les mariages 
romains. Elle a été introduite par conséquent parmi 
les dii nuptiales, lorsqu'elle a été consacrée et est 
venue prendre la place de divinités plus humbles et 
plus anciennes qui sont les protectrices du mariage. 
Junon, en effet, pour pouvoir être introduite parmi 
les dieux protégeant le mariage romain, a été identi-
fiée avec les Dii nuptiales, avec les dieux indigètes 
du mariage. On l'appelle dans ce rôle: Junon Pronuba, 
où elle prend la place de la femme qui accompagne la 
fiancée le jour du mariage. On appelle Junon Juga, 
celle qui unit, Junon Domiduoa, celle qui conduit, 
Junon Unxia, celle qui aide à oindre d'huile la porte 
du mari, Junon Cinxia, celle qui dénoue la ceinture de 
la vierge. On voit qu'ici Junon a pris la place des 
dieux indigètes que nous avons déjà cités: Domiduoa, 
Unxia, Cinxia, qui la plupart du temps sont cités par 
les auteurs sans qu'on accole à leur nom le nom de Ju-
non. 

On voit donc quel est son rôle. Elle a été iden-
tifiée avec les Dii Certi, spécifiques du mariage, 
mais elle ne figure pas d’une façon indépendante en 
qualité de grand dieu de la cité constituée. Tandis 
qu’au contraire nous avons vu que Tellus et Gérés sont 
des divinités agraires qui comme telles en qualité de 
divinités agraires, coopèrent au mariage, sans y avoir 
aucune - fonction spéciale. 

Quelles sont les conclusions que l’on peut tirer 
de ces explications? Nous dirons d'abord qu'elles mon-
trent quelles rites des cérémonies du mariage sont ex-
trêmement anciens. Ils dépendent du fond le plus primi-
tif de la religion romaine. 

Les rites, du 
mariage sont 
antérieurs à 
la fondation 
de la cité; 
ils datent de 

D’autre part, les grands dieux de la cité étant 
absents de ces rites, ceci montre que ces rites sont 
antérieurs à la fondation de la cité. Cette constata-
tion vient rejoindre les hypothèses formulées dans le 
chapitre précédent: l’existence de cette période genti-
lice précédant la cité. Dans cette période, avons-nous 



62 Le mariage, la femme dans la famille. 62 

la période 
gentilles. 

dit, les gentes habitent dans des villages, dans des 
"vici", au milieu du "pagus”, des terres cultivées en 
commun par la gens. La civilisation agricole, qui rè-
gne exclusivement à cette époque, explique assez natu-
rellement l’importance prise dans les mariages par les 
dieux agraires. Ce sont les divinités, qui assurent 
l’existence des gentes, et par conséquent qui peuvent 
être considérées par elles comme les plus importantes. 

D’autre part, elles sont communes à toute la gens, 
elles sont même communes entre les différentes gentes. 
C’est donc le premier échelon par lequel elles s’élè-
vent au-dessus de la notion de dieux spécialisés à la 
protection des actes de la vie, au-dessus des dieux pro-
tecteurs de chaque famille, par conséquent de dieux, 
dont il faut capter la bienveillance, quand on fait un 
acte dépassant l’intérêt de la famille. L’invocation 
des dieux agraires caractérise donc assez bien la pé-
riode gentilice, dans laquelle les rites du mariage se 
sont fixés. 

Les rites re-
ligieux ne 
sont indispen-
sables que 
dans le maria-
ge farreo. 

Quelle est l’importance de ces rites religieux, 
dans le mariage romain ? A l’époque historique, ils ne 
sont pas indispensables à la conclusion du mariage. 
Seul le mariage Farreo, que nous allons maintenant étu-
dier, comporte des cérémonies religieuses obligatoires 
et fondant du droit civil, c’est-à-dire créant la manus 
du mari. Les autres mariages sont conclus, d’après le 
droit civil, par des modes exclusivement laïques. C’est 
la coemptio et l’usus pour le mariage cum manu, c’est 
le consentement sans forme pour le mariage sine manu. 
Le droit civil s’est laïcisé à partir de la République. 
Le jus civile se constitue indépendant du Fas, indépen-
dant du droit religieux. On peut dire que le droit ci-
vil n’a pas recueilli l’obligation religieuse de célé-
brer le mariage par des cérémonies traditionnelles. 
Plus exactement on peut dire que les coutumes gentili-
ces sont restées en dehors du droit de la cité et 
n’ont pas été consacrées par l’autorité civile de l’E-
tat constitué. Elles sont restées en dehors du jus ci-
vile, sans pour cela cesser d’être en usage, mais à 
titre de coutumes gentilices, telles qu’elles avaient 
toujours été. 

Importance 
du droit reli-
gieux sur. la 
formation du 
droit civil. 

Cependant le droit religieux a eu une certaine 
influence sur la formation du droit civil. D’après une 
théorie très répandue chez les Romanistes modernes, 
soutenue encore dernièrement par Ernst Levy. Ehesshu-
dungen bei der Römer, Weimar, 1925: le mariage sine ma-
nu n’est pas contracté par le simple consentement. 
Pour qu’il soit.valable, il faut encore que l’épouse 
soit mise à la disposition du mari. Il n’est pas né-
cessaire que le mariage soit consommé pour être valable 
Digeste50.17.30. "Nuptias non concubitus, sed consensus 



63 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 63 

facit ", ce n'est pas la consommation, c'est le consen-
tement qui accomplit le mariage, Mais il faut cepen-
dant que la femme soit conduite dans la maison du mari 
et soit mise à sa disposition. On déduit en effet cette 
conséquence des Sentences de Paul, 2.19,8. "Vir absens 
uxorem ducere potest, femina absens nubere non potest". 
Le mari sans être présent peut épouser une femme, mais 
la femme absente ne peut pas se marier. Nul doute que 
si telle est la conception romaine, ce sont les céré-
monies du mariage religieux qui l'ont fait naître. 
C'est, en effet, la nécessité dans le droit religieux 
de la deductio in domum mariti qui a créé cette règle 
du droit, d'après laquelle la femme doit être mise à 
la disposition du mari pour que le mariage soit vala-
ble. Elle existait donc déjà dans le droit religieux. 
Elle est passée à l'état de règle abstraite dans le 
droit civil. Nous allons examiner maintenant les dif-
férentes formes du mariage du droit civil. 

§ 2 - Mariage cum manu. 

Nous avons' vu que les Romains anciens connais-
saient deux formes de mariage: le mariage cum manu où 
la femme est placée sous l'autorité du mari, et le ma-
riage sine manu où la femme reste libre et demeure, 
au point de vue du droit civil, dans son ancienne fa-
mille. 

Les trois mo-
des de con-
tracter un 
mariage cum 
manu. 

Nous avons vu de même que le mariage cum manu 
n'est pas non plus une institution simple. Il est con-
tracté par trois modes. Gaius,I.IIO, "Olim itaque tri-
bus modis feminae in manum conveniebant: usu, farreo, 
coemptione". Autrefois, en effet, les femmes tombaient 
sous la manus du mari de trois façons: par l'usage, 
par la confarreatio et par la coemptio. 

C'est un problème toujours posé devant les his-
toriens que de déterminer les rapports historiques qui 
ont pu exister entre ces trois formes, quelle est l'ex-
plication qui peut être donnée de ces diverses formes, 
à quoi elles répondent, quel ordre historique a suivi 
l'apparition de ces trois formes, et quelles sont les 
formes les plus anciennes. Toutes ces questions restent 
encore sans solution définitive. 

Quelle est 
la forme la 
plus ancienne 
du mariage ? 

Un certain nombre d'auteurs, se basant sur l'énu-
mération de Gaius, pensent que cette énumération cor-
respond à l'ordre historique de l'apparition de ces for-
mes. D'après cette idée, l’usus serait donc la forme 
la plus ancienne, laconfarreatio viendrait ensuite et 
la coemptio serait la dernière. Cette conception a été 
reprise dans le Manuel de Droit Romain le plus récent, 
qui vient de paraître en langue française, Raymond 
Monnier, Manuel élémentaire de Droit Romain, 1935. 



64 Le mariage, la femme dans la famille. 64 

Mais l’immense majorité des auteurs est d'avis que le 
mariage le plus ancien à Rome, c'est la confarreatio. 

Notre étude sur les. rites nuptiaux gentilices va 
maintenant nous servir à essayer de résoudre cette 
question. Elle nous permettra de montrer, au contraire, 
que la confarreatio est une forme relativement plus 
nouvelle que les autres. L'étude des dieux qui y pré-
sident permettra de déterminer l'époque de la créa-
tion de la confarreatio et les circonstances proba-
bles de cette création. 

1°) La confarreatio. 

Les rites de 
la confarrea-
tio. 

Gaius, I.II2. Farreo in manum conveniunt feminae 
per quodam genus sacrificii, quod Jovi Farreo fit, in 
quo farreus panis adhibetur; unde etiam confarreatio 
dicitur. Complura praeterea hujus ordinandi gratia cum 
certis et sollemnibus verbis presentibus decem testi-
bus aguntur et fiunt". Les femmes tombent sous la ma-
nus de leur mari par l’épeautre au moyen d'une certai-
ne espèce de sacrifice, offert à Jupiter Farreus, au 
cours duquel on emploie un pain d'épeautre; c'est 
même de là que vient le nom de confarreatio. Mais pour 
accomplir cet acte, il faut en plus procéder à de nom-
breuses autres formalités, prononcer des paroles so-
lennelles et déterminées, en présence de 10 témoins. 
Servius, Georgiques.1.31. "Farreo cum per pontificem 
maximum et dialem flaminem per fruges et molam salsam 
conjungebatur, unde confarreatio appellabatur", par 
l’épeautre, lorsque les époux étaient unis par le pon-
tifex maximus et le flamine de Jupiter, au moyen des 
fruits et de la farine salée, d’où le nom de confarrea-
tio. 

La majorité 
des auteurs 
pensent que la 
confarreatio 
est la forme 
la plus ancien-
ne. Arguments 
en faveur de 
cette opinion. 

De ces textes, il résulte que l'union est faite 
par un sacrifice, offert par le flamine de Jupiter, et 
peut-être aussi par le pontifex maximus. C'est un sa-
crifice de fruits, et principalement d'un gâteau d'é-
peautre, de cette farine du blé de culture plus ancien-
ne en Italie que le froment. Le sacrifice est fait en 
présence de 10 témoins, et bien entendu des époux. 
Il est accompagné des "verba solemnia", des paroles so-
lennelles. C’est une cérémonie religieuse. L’opinion, 
que l'on peut encore appeler l'opinion dominante voit 
dans ce mariage la forme la plus ancienne du mariage ro-
main. 

Quelles sont les raisons de cette opinion ? 
Tout d’abord l'autorité d’un historien de Rome, 

l'autorité de Denys d'Halicarnasse, Antiquités Romaines/ 
1.24 et s. Il présente le mariage farreo comme fondé 
par Romulus, et le mariage des anciens Romains comme 
étant uniquement le mariage cum manu contracte par la 
confarreatio. Les anciens appellent ce mariage les no-



(2) 65 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 65 

ces légitimes et religieuses. Denys d'Halicarnasse 
est un auteur de l’époque d’Auguste. Il est donc inu-
tile d'insister pour montrer qu'il n'est pas une auto-
rité incontestable sur cette question d'origine, qu'il 
ignorait comme nous, et même plus que nous. Mais cet-
te opinion est encore fondée sur le caractère archaï-
que des cérémonies, sur le pain d'épeautre, sur leur 
caractère religieux, qu'on oppose au caractère pure-
ment civil des deux autres formes, et enfin sur ce 
que le mariage par confarreatio est réservé aux pa-
triciens, et paraît leur être resté toujours réservé. 

Critique de 
l'opinion do-
minante. 
Mal fondé des 
conjectures. 

En se basant sur cette opinion, les auteurs ont 
l'habitude de considérer toutes les cérémonies que 
nous avons décrites plus haut et qui sont des céré-
monies religieuses, comme étant primitivement des cé-
rémonies dépendant de la confarreatio» Elles n'au-
raient été détachées que par la suite, puisque, comme 
nous le savons, au temps historique, toutes ces céré-
monies qui nous sont décrites par les auteurs accom-
pagnent les mariages sine manu. Nous avons indiqué 
avec quelques détails ces cérémonies, et nous avons 
étudié spécialement les dieux qu'elles invoquent pour 
faire ressortir le mal fondé dé ces conjectures. 
Ces conjectures, en effet, qui lient indissolublement 
toutes les cérémonies religieuses à la confarreatio 
sont basées, non pas sur des textes, mais sur des 
idées préconçues. Les textes, en effet, comme nous ve-
nons de le dire, décrivant ces cérémonies, ne les re-
lient en aucune manière à la confarreatio, mais les 
relient au mariage en général, et même pour leur 
temps, au mariage sine manu. Nous voyons, au contrai-
re, que les cérémonies propres à la confarreatio s'op-
posent de la manière la plus nette et la plus tranchée 
aux cérémonies, que nous avons décrites. Toutes ces 
cérémonies sont essentiellement familiales et privées. 
Elles sont faites sans la présence de prêtre. Seuls 
les époux et les pères de famille les célèbrent. Nor-
malement ces sacrifices sont faits dans une maison 
privée; dans la maison du père de famille de la femme 
se prennent les auspices et se font les sacrifices à 
Tellus et à Gérés; dans la maison du mari se font les 
sacrifices à l'autel des ancêtres. Dans la confarrea-
tio, au contraire, nous voyons intervenir le principal 
des prêtres du culte public de Rome, le flamine de 
Jupiter. C'est lui qui est chargé dans le temple du 
Capitole du culte de Jupiter. Nous voyons intervenir 
probablement aussi le grand pontife. Sans que les tex-
tes le disent, mais par suite d'une conjecture très 
vraisemblable, cette offrande du pain d'épeautre de-
vait être faite par le flamine dans le temple de Ju-
piter lui-meme. La confarreatio suppose donc un dé-

“ Les Cours de Droit" 
3. PLACE DE LA. SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



66 Le mariage, la femme dans la famille. 66 

La confarrea-
tio est sûre-
ment posté-
rieure à la 
période genti-
lice. 

placement du cortège nuptial, qui ne correspond pas 

à l’ensemble de la cérémonie. D'autre part, cette of-
frande est faite à Jupiter. Elle place donc le maria-

ge par confarreatio sous l’invocation d'un dieu très 
différent des autres dieux invoqués jusqu'ici dans les 
cérémonies du mariage. Nous avons vu que seuls y sont 

invoqués les dieux indigètes particuliers au maria-

ge et les dieux agraires. Au contraire, Jupiter et la 

présence du flamen qui le représente montrent que 

c'est en qualité de dieu de la cite qu'il est invoqué 

ici. Cette qualité nous donne la date de la confarrea-

tio. Jupiter, en effet, est le plus grand dieu de la 

cité romaine. C’est le dieu protecteur de toute la ci-

té. Il représente le centre de l'Etat romain et de 

son culte. Son temple est placé sur le C' est 

le temple de Jupiter Capitolin, Jupiter Optimus Maxi-

mus. Ainsi nous voyons que le dieu qu’on invoque n'est 

même pas le dieu protecteur de la plus ancienne des 
cités romaines. Ce n'est pa Quirinus, dieu protecteur 

de la Roma Quadrata, établie sur le Capitole. Jupitee 

n’est devenu le dieu de la cite que lorsque le Palatin 

fut réuni à la cité voisine et indépendante du Quin-

nal lorsque ces deux cités se réunirent pour n'en 

former qu'une seule et prirent pour centre politique 
et religieux la colline situee entre le Quirinal et 

le Palatale Capitole. Le Capitole a deux sommets, 

sur lesquels furent bâtis la citadelle et le temple. 
Le temple de Jupiter Capitolin fut dédié par Tarquin 

l’Ancien. Ainsi la confarreatio, par le dieu auquel 

elle est soumise, ne peut pas être plus ancienne que 

la cité romaine, et même que celle qui fut entouré 
par l’enceinte de Servius Tellius. C est donc, non pas 

la cité primitive, mis celle qui fut fondée sur la 

domination des rois étrusques, les Tarquins. La con-

farreatio est donc postérieure à toute la période gen-

tilice, pendant laquelle les rites du mariage se sont 

constitués. 

La confarrea-
tio résulte-
rait du traité 
d’union entre 
les cités. 

Cette constatation nous amène à faire une hypo-
thèse sur l'origine de la confarreatio, qui ne paraît 

pas trop aventurée. Nous savons que, lorsque ces ci-

tés se fédèrent et se réunissent, elles font un traite 

L'union se fait autour d’un culte commun, qui devient 

le protecteur des citoyens unis. Puisqu'il y a un 

riage placé sous l’invocation du dieu de l'union, 
n'est pas trop aventuré de dire que cette forme du 

mariage résulte probablement du traité d'union lui-
même. Grâce à cette forme, le conubium a été créé en-

tre les deux cités, jusqu’ici voisines, mais ennemies 

C’est cette nouvelle forme qui donne la possibilité 
de se marier aux citoyens des deux cités nouvelles 

réunies. Déjà Voigt et Cuq, Manuel,. p. 156, avaient 



67 DROIT ROMAIN APPROFONDI (doctorat) 67 

fait cette conjecture que la confarreatio avait dû 
être créée pour permettre le mariage entre les gentes. 

Le mariage par 
confarreatio 
n'a été permis 
qu’entre pa-
triciens . 

Effets reli-
gieux de la 
confarreatio. 

L'expose, que nous venons de faire, paraît con-
firmer cette conjecture et lui donner à la fois plus 
de précision, A l’époque des Tarquins les seuls ci-
toyens étaient les patriciens. D'autre part, ce maria-
ge par confarreatio servit jusqu’à la fin de la Répu-
blique au recrutement des flamines, des prêtres des 
grands dieux. Il est assez naturel, en effet, de sup-
poser que, ce mariage étant la seule forme dépendant 
de la cité, on put imposer aux flamines des grands 
dieux de la cité l’obligation d’être nés dans un maria-
ge de cette sorte. Gaius, 1.112. "Jus etiam nostris 
temporibus in usu est; nam flamines majores, id est 
Dialis Martialis Quirinalis, item reges sacrorum nisi 
ex farreatis nati non leguntur, ac ne ipsi sine con-
farreatione sacerdotem habere possint". Ce droit est 
encore en usage à notre époque; cartes grands flami-
nes ; c'est-à-dire le Flamine de Jupiter, de Mars et 
de Quirinus, de même les rois des Sacra, ne, peuvent 
être choisis que parmi les gens nés d’un mariage par 
confarreatio, et eux-mêmes ne peuvent, exercer le sacer-
doce sans être mariés par confarreatio. Ces sacerdo-
ces sont restés le privilège des patriciens, et c’est 
la raison pour laquelle ce mariage, quoique le plus 
récent, est resté exclusivement patricien. 

Disparition 
des effets re-
ligieux de 
la confarrea-
tio. 

A l'époque de Tibère, il. n'ést presque plus usité. 
Nous le savons parce que les historiens nous disent 
qu'à cette époque on a recherché pour la nomination 
d’un flamine des descendants d’un mariage par confar-
reatio, et on n'a pas pu trouver les trois candidats 
nécessaires pour la présentation à cet office. Aussi 
l'Empereur réforme-t-il la confarreatio et décide-t-
il qu'elle ne produira plus que des effets religieux. 
Elle n'aura donc plus d'effet civil et la femme mariée 
désormais par confarreatio aura la condition civile 
d'une femme mariée sine manu. Sous cette forme  nouvel-
le la confarreatio subsista à Rome et seulement dans 
les familles sacerdotales jusqu’à la fin du paganisme, 
et elle ne cessa d’être employée que lorsque les em-
pereurs chrétiens ruinèrent définitivement la reli-
gion romaine en fermant les temples des grands dieux. 

L'usus= usu-
capion de la 
femme par le 
mari. 

2°) L'usus et la coemptio. 
Les deux autres procédés d’acquisition de l’auto-

rité maritale sont la coemptio et l’usus. Gaius,1.112. 
"Usu in manum conveniebat quae anno continuo nupta 
perseverabat, quia veluti anni a possessione usucapie-
batur. In familiam viri transitât, filiaeque locum ob-
tinebat". Par l'usus la femme tombait sous la manus, 



68 Le mariage, la femme dans la famille. 68 

lorsqu’elle était restée mariée pendant une année con-
tinue, parce qu'elle était usuoapée comme une posses-
sion d’un an. Elle passait dans la famille du mari et 
y prenait le rang de fille. 

Rites de la 
coemptio. 

Date d’appa-
rition de ces 
deux formes 
de mariage. 
L’opinion 
dominante pen-
se que ces 
procédés ont 
apparu tardi-
vement. 

Critique de 
cette opinion. 

Pour la coemptio. Gaius.1.113. Coemptione vero 
in manum conveniunt per mancipationem, id est per 
quamdam imaginarianvenditionem. Nam adhibitis non 
minus quam quinque testibus, civibus romanis puberibus, 
item libripende, emit vir mulierem cujus in manum con-
venit". Par la coemptio les femmes tombaient sous la 
manus au moyen de la mancipation, c'est-à-dire par une 
vente fictive, en présence de cinq témoins au moins, 
citoyens romains et pubères, le mari achète la femme 
qui tombe sous sa manus. Ainsi pour les jurisconsultes 
l'usus et la coemptio sont l'utilisation pure et sim-
ple des procédés normaux d'acquisition de la proprié-
té: l'usucapio et la mancipatio. Ces procédés sont em-
ployés pour faire acquérir l'autorité maritale: la ma-
nus . Pour les auteurs qui pensent que la confarreatio 
est le mode le plus ancien du mariage, ces deux procé-
dés ne sont qu’une utilisation relativement tardive, 
aune époque où ces deux modes d'acquérir la propriété 
étaient fixé ainsi que le concept de propriété sur 
les objets matériels. Ces actes sont détournés de leur 
sens primitif et utilisés par une fiction pour le ma-
riage. Monnier notamment dans le Manuel, que je viens 
de citer, pense que cette mancipation est accompagnée 
d'un pacte de fiducie. Donc d'après un système sur la 
lex mancipationis et les XII Tables cette utilisation 
n'est pas antérieure à la loi des XII Tables. Le but 
de cette utilisation détournée aurait été de créer une 
forme de mariage accessible aux plébéiens, puisque la 
confarreatio est réservée aux patriciens. Nous avons 
déjà dit que la liaison de la coemptio et de l'usus 
avec l'histoire des plébéiens était une pure hypothè-
se des modernes. Cette liaison ne résulte en rien des 
textes. Nulle part la coemptio n'est rapprochée dans 
les historiens des plébéiens. Ceux qui racontent avec 
un certain détail les luttes des plébéiens pour conqué-
rir les droits publics et les droits privés ne nous 
parlent jamais de ces formes différentes du mariage, 
dont l'une aurait été réservée aux plébéiens et l'au-
tre défendue. Dans l'histoire de là loi Canuleia, rien 
ne nous permet de trouver un semblant de preuve à cet-
te hypothèse. Il resterait d'ailleurs à montrer pour-
quoi on aurait utilisé artificiellement les modes d'ac-
quisition de la propriété. A l'époque des XII Tables, 
bien que nous soyons encore dans un droit très primitif 
depuis longtemps la femme n'est plus considérée comme 
un objet de propriété. Il n'y a plus aucun rapport en-
bre sa situation très honorée dans sa famille, et la 



69 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 69 

Coemptio et 
usus sont les 
modes les plus 
anciens. 

situation de l'esclave et du bétail. Cette assimila-
tion donc, si elle avait été nouvelle, aurait paru 
passablement scandaleuse. Dans notre système, au con-
traire, nous avons essayé de montrer par le droit re-
ligieux que la confarreatio est relativement nouvel-
le moins ancienne que les autres cérémonies du ma-
riage. Elle ne daterait que de la création de la ci-
té. En fixant cette date, nous avons libéré en quel-
que sorte la confarreatio des autres modes et nous 
pouvons considérer d’une façon séparée, d'un côté la 
confarreatio, dont l'introduction dans l'histoire ro-
maine est fixée à une date déterminée, et de l'autre 
la coemptio et l'usus. Envisagés de cette façon indé-
pendante, la coemptio et l'usus ont tous les traits 
du droit le plus primitif. Elles ont pu être appli-
quées à l'acquisition de la femme depuis aussi long-
temps que l'usucapion et la mancipation sont appli-
quées à l'acquisition des objets de propriété, aux chc 
ses mobilières et au bétail. Le droit du mari et du 
maître ont en effet une origine commune. L'origine 
commune, c'est cette puissance, cette autorité ab-
solue que le père de famille a sur tous les habitants 
de la maison, sur la femme, sur les enfants, sur les 
esclaves et sur les choses. Ce groupe, nous l'avons 
vu dans le premier chapitre, est réuni sous une qua-
lification technique unique: tout ce groupe forme 
la "familia". Cette autorité, cette potestas porte 
des noms différents. Mais tous ces noms ont une pa-
renté évidente, qui prouve leur origino commune. La 
manus, c'est l'autorité portant sur la femme, la pa-
tria potestas, c'est l'autorité portant sur les fils, 
et la dominica potestas, c'est l'autorité portant 
sur les esclaves. Le dominium enfin, c'est l'autori-
té qui porte sur les choses. Il est inutile de faire 
ressortir la parenté étroite de tous ces noms. Nous 
ferons seulement remarquer la liaison entre la manus 
et la mancipatio, l'émancipation, la manumissio pour 
les esclaves et la qualification des res mancipi pour 
les choses. Sans doute tous ces pouvoirs se sont 
différenciés de bonne heure. Déjà nous le prouve l'an» 
tiquité très haute des cérémonies du mariage. Ces 
cérémonies religieuses montrent que la femme n'est 
pas considérée comme un objet de propriété, qu'elle a 
été séparée du groupe des esclaves et des choses ap-
partenant au patrimoine, bien avant la fondation de 
la cité, bien avant le droit civil, dès l'époque gen-
tilice. Aussi serait-il même inexact de dire que la 
femme a jamais été considérée comme un objet de pro-
priété en droit romain, comme une res ou comme une 
esclave, parce que la notion de propriété, la fixation 
de cette conception s'est faite dans le droit civil 



70 Le mariage, la femme dans la famille. 70 

et par le droit civil. Elle a donc été opérée après 
la séparation des différentes potestates, lorsque cet-
te séparation est déjà un fait accompli dans les 
moeurs. Mais les modes d'acquisition de la femme mon-
trent l'origine commune des droits du mari. C'est une 
leçon qui concorde si bien avec la leçon du droit com-
paré, avec la condition de la femme chez tous les peu-
ples primitifs, que pour un historien comparatif, elle 
peut être acceptée avec une quasi-certitude. 

L'usus, prise 
de possession 
sans forme. 

La prise de 
possession 
par le rapt. 

Par l'usus, le mari prend possession sans forme 
de la femme. C'est le procédé le plus archaïque, le 
plus primitif de tous, un des plus anciens, sinon le 
plus ancien, car on peut dire qu’il remonte à l'âge 
des cavernes, au début de l'humanité. La puissance du 
mari est ainsi le droit de conquête. C’est un usage 
que l'on constate chez tous les peuples primitifs. Il 
subsiste dans les traditions romaines, sous forme de 
la prise de possession de la façon la plus brutale: le 
rapt, l'enlèvement, par la force. Le rapt, vous le sa-
vez, est une coutume encore en usage chez les nègres 
de l'Afrique centrale pour fonder les mariages. Dans 
la tradition romaine, il reste encore vivant par l’his-
toire du rapt des Sabines par les compagnons de Romu-
lus, par des survivances dans les coutumes nuptiales. 
Nous avons vu que la jeune fille doit être enlevée 
des bras de sa mère, au début de la deductio uxoris. 
Festus au mot rapt: "Rapi simulatur virgo ex gremio 
matris", On fait semblant d’arracher la vierge du sein 
de sa mère. Maorobe,Satires, 1,15,21, ”Nuptiae in qui-
tus vis fieri virgini videtur". Les noces dans, les-
quelles on semble faire violence à la vierge. Les au-
teurs voient à peu près tous dans cet usage une trace 
de l'ancien enlèvement par la violence, du rapt. Un 
historien moderne l'a d'ailleurs contesté. 

Il faut remarquer que cette coutume du rapt sup-
pose un usage contraire à ceux que nous avons relevés, 
l'usage du mariage dans l'intérieur de la gens, de 
l'endogamie. Le rapt suppose, au contraire l'exogamie, 
qui est encore l'usage de quelques tribus de l'Afri-
que centrale. L’exogamie est la défense d’épouser les 
filles appartenant à la même tribu, et par conséquent, 
il est nécessaire d'aller les chercher dans les tribus 
voisines, et d'aller les y chercher par le rapt. 

Mais, même en dehors de la violence, même après 
la désuétude du rapt, l'usus suppose une prise de pos-
session sans forme et l'acquisition de la femme est 
rendue régulière par la durée de la possession, qui 
est d'un an. Ce délai d'un an est le délai d'acquisi-
tion des meubles. Ce délai consacre l’acquisition de 
la manus, de l'autorité par le mari. 

A coté de ce procédé sans forme, la coemptio est 



71 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 71 

La coemptio, 
achat forma-
liste de la 
femme à l'o-
rigine. 

un procédé formaliste, c’est la forme de la mancipation 
de la vente fictive. Bien entendu dans les temps his-
toriques, la ooemptio n’est pas un achat véritable, 
quoique Gaius dise encore que le  mari achète sa femme, 
"emit mulierem", pas plus d'ailleurs que la mancipa-
tio n’est une vente réelle. Il ne paie pas sa femme. 
Au contraire, il reçoit une dot, mais l’en peut dire, 
avec infiniment de vraisemblance, que cotte forme con-
serve traditionnellement le souvenir de l’époque où 
le mari achetait réellement sa femme. Jors, Geschichte 
und System des Roemisohen Rechts. p. 196, nous dit : 
"C’est une chose qui ne fait aucun doute". 

Arguments 
tirés du 
droit compa-
ré. 

La démonstration que nous venons de faire appor-
te, si l’on peut dire, à cette théorie, un argument mas-
sif, qui peut être tiré de ce que au mariage est ap-
pliqué le système complet d'acquisition, des choses: 
l’usucapio et la mancipatio, représentés par l’usus 
et par la coemptio. L’application tardive et artifi-
cielle de l’un des modes d’acquérir à la conclusion du 
mariage est à la rigueur concevable. Mais une applica-
tion tardive du système complet d’acquisition de la 
propriété est hautement invraisemblable. La comparai-
son avec les usages des peuples vivant sous le régime 
patriarcal apporte une preuve décisive. Chez ces peu-
ples, l’achat est le procédé général du mariage. Il 
est notamment le seul procédé employé chez tous les 
peuples de race indo-germanique. Les Grecs achètent, 
à l’époque d’Homère, réellement leurs femmes, et en 
paient le prix. A l’époque classique, la forme du ma-
riage, l’enguesis n’est que la transformation de la 
vente. La vente de la femme est le procédé commun du 
mariage chez les Germains. Dans l’Inde primitive, la 
loi de Manou abroge la vente de la femme et cette abro-
gation signale l’existence de cette coutume. Les pa-
triarches de la Gonèse achetaient eux aussi leurs fem-
mes. L’achat de la femme existe encore chez de nom-
breux peuples modernes. En Chine, c’est une branche im-
portante du commerce. Un peu partout, en Afrique, non 
seulement chez les tribus nègres, mais chez les Arabes, 
notamment chez les Kabyles, le mariage se conclut par 
achat, et le prix est réellement payé aux parents de 
la femme. La coemptio conserve donc sous une forme 
plus compliquée la trace de l’époque où l’une des for-
mes les plus primitives du mariage, la vente, était en 
usage. 

L’usus a dis-
paru avant, la 
coemptio. 

Des deux formes que nous venons d’étudier, celle 
qui disparaît la première, c’est l’usus. Elle existe 
encore à l’époque de Cicéron. Mais Gaius nous dit 
qu’elle est disparue de son temps, en partie par la 
loi, en partie par la désuétude. Au contraire, la 
coemptio existe encore à l’époque de Gaius. Mais elle 



72 Le mariage, la femme dans la famille. 72 

est surtout employée à titre d'expédient pour attein-
dre un but différent sous l'apparence du mariage. 31-
le est employée sous forme de coemptio fiduciaire, et 
au quatrième siècle, elle a entièrement disparu dos 
usages romains. 

§ 3 _ Mariage sine manu. 

Caractères 
du mariage 
sine manu. 

Reste enfin à étudier le mariage sine manu. Il 
nous faut déterminer la place que ce mariage sine ma-
nu occupe à coté des autres formes du mariage, à côté 
du mariage cum manu. Nous savons que le mariage sine 
manu est le mariage libre, qui ne place pas la femme 
sous l'autorité du mari. La femme reste indépendante 
et elle garde ses biens, si elle en a. Le mariage sine 
manu est contracté sans forme. Le simple consentement 
suffit pour que le mariage existe. Ce consentement 
doit pourtant être accompagné de la mise de la femme 
à la disposition du mari. C'est la deductio uxoris. 
Ce mariage sine manu est donc un état de fait, où 
l'affectio maritalis fait le mariage et le distingue 
du concubinat. C'est pourtant un véritable mariage, 
un matrimonium legitimum. C’est aussi, nous l’avons 
vu, un mariage religieux, car il est lui aussi entou-
ré des cérémonies religieuses qui consacrent le maria-
ge et qui sont les mêmes que pour les autres mariages. 

Théories 
soutenues sur 
l'origine et 
la date d’ap-
parition du 
mariage sine 
manu. 

Dans l’opinion commune des auteurs modernes, le 
mariage sine manu est moins ancien que le mariage cum 
manu. Beaucoup de systèmes ont été imaginés pour es-
sayer de l'expliquer. Aucun de ces systèmes n'est bien 
satisfaisant. Pour quelques auteurs, le mariage sine 
manu aurait été une invention des jurisconsultes pour 
permettre à la femme sui juris de se marier, d'obtenir 
le consentement de ses tuteurs, qui grâce à ce mariage 
conserveraient les biens de la femme entre leurs mains 
puisque elle ne perd pas sa personnalité, sauf la par-
tie de ses biens qui aurait été remise au mari, c'est-
à-dire la dot. 

Pour d'autres, ce mariage aurait été la transfor-
mation du concubinat en un mariage, avant que les plé-
béiens et les patriciens aient entre eux le connubium 
L’une des unions de pur fait, qui devait se produire 
entre eux, ne pouvait être qu'un concubinat. La loi 
Canuleia, en leur permettant le mariage, transforme 
les concubinats de cette sorte en "justae nuptiae". 

Critique de 
ces opinions 
Ancienneté 
du mariage 
libre. 

Contre ce système, il est une objection qui pa-
raît décisive: c'est que le mariage sine manu est 
connu de la loi des XII Tables, 305, donc avant la 
loi Canuleia de 309. Il est donc pratiqué par les Elû-
mes personnes qui usent du mariage cum manu, c'est-à-
dire par les patriciens entre eux. 



(2) 73 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 73 

Le mariage li-
bre et l'u-
sus. 
Le mariage li-
bre n' est que 
provisoire. 

A mon avis, le mariage libre est très ancienne-
ment connu des Romains. Dans un certain sens, il est 
aussi ancien que le mariage cum manu, sais il ne de-
vient une institution définitive qu’après la loi des 
XII Tables et l'institution créée par elles, l’inter-
ruptio trinoctii. L'existence du mariage libre décou-
le, en effet, de l’une des formes d’acquisition de la 
manus, de l’usus. Nous avons vu que l’usus est l'ac-
quisition de la manus par le délai d’un an. Pendant ce 
délai d'un an, l'union entre l’homme et la femme, qui 
au bout de l'année se transforme en mariage cum manu, 
est-elle un simple concubinat, ou au contraire la 
femme est-elle, même avant l'achèvement de l’usus, une 
femme mariée ? Les textes que nous possédons sur ce su-
jet aont dans ce dernier sens. Quintus Mucius Scaevo-
la nous dit, en effet, que le point de départ de l’u-
sus, c'est le jour où la femme "apud virum matrimonii 
causa coepisset” (Aulu-Gelle 2,3,12) le jour ou la 
femme commence à être chez le mari pour cause de ma-
riage. Gaius, 1,112 nous dit de la même façon que pour 
que l’usus s’applique, il faut que la femme ”anno con-
tinponuptam persévérasse”, que la femme pendant une 
année continue persévère à être mariée. Ce qui est la 
doctrine de Gaius est donc aussi, nous le voyons, la 
doctrine des Veteres avec Scaevola. Cela paraît être 
la doctrine du droit primitif lui-même. En effet, d’a-
près Gaius 1,112 "Itaque Lege XII Tabularum cautum est 
ut, si qua uxor nollet eo modo in manum mariti conveni-
re, ea quot annis trinoctio abesset àtque eo modo cujus 
que anni usum interrumperet". Aussi par la loi des XII 
Tables, il a été établi que si quelque épouse ne veut 
pas tomber dans la main de son mari de cette façon, 
elle doit s’absenter tous les ans pendant trois nuits, 
et de cette façon elle interrompt l’usus de chaque 
année. 

Nous allons bientôt parler de ce jus trinoctii. 
Pour le moment, retenons ceci, que d’après le langage 
même prêté par Gaius aux XII Tables, la femme même a-
vant le délai de l’usus est "nupta", une femme mariée, 
pour le droit antérieur aux XII Tables. Ainsi avant le 
délai accompli, il y avait une femme mariée, mais sa 
situation était provisoire. Ceci résulte du caractère 
même de l’institution. Sa situation ne devenait défini-
tive, n’était affermie, qu'au bout de l’année. 

Faut-il ajouter que cette situation provisoire 
pouvait être rompue par l'un ou l'autre des deux époux 
avant la fin de l’année, avant sa consolidation par le 
mari, d'une part, par la femme si elle est sui juris, 
d’autre part, ou par son père si elle est alieni ju-
ris ? Cette conséquence, la plupart des auteurs répu-

“ Les Cours de Droit 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 

U Répétitions Ecrites et Orales 
Reproduction interdite 



74 Le mariage, la femme dans la famille. 74 

Le mariage à 
l’essai chez 
les Romains. 

Textes de 
Plutarque. 

gnent à l’admettre. Elle leur paraît contraire à l’i-
dée qu’ils se font de la dignité du peuple romain et 
de l’austérité des moeurs primitives, car ce serait ad-
mettre qu’ils ont connu le mariage à l’essai. Malgré 
cette répugnance, je ne vois pas de bonne raison de ne 
pas accepter cette idée. Le mariage à l’essai est une 
forme de mariage bien connue des primitifs. C’est une 
forme usitée par beaucoup. Il dénote une assez.grande 
brutalité de moeurs, mais non pas une démoralisation 
proprement dite. Nous trouvons peut-être dans l'his-
toire romaine quelques traces de ces moeurs des Ro-
mains primitifs, ce qui prouve qu'elles n'étaient pas 
inconnues. Plutarque nous raconte, en effet, dans sa 
Vie des Hommes illustres, dans sa comparaison de Numa 
et Lycurgue, chapitre III, que "ces deux législateurs, 
l’un à Sparte, l’autre à Rome, voulurent en admettant 
la communauté des femmes, bannir par une bonne politi-
que toute jalousie du mariage, mais ils ne prirent pas 
la même voie. Un mari romain, qui avait assez d'enfants 
pouvait céder sa femme à celui des citoyens qui, dé-
sirant en avoir, venait la lui demander. Il était le 
maître de la lui abandonner pour toujours ou de la lui 
reprendre. A Lacédémone, le mari gardait toujours sa 
femme chez lui et laissait subsister le mariage en son 
entier. Il la prêtait à un citoyen qui voulait avoir 
des enfants, souvent même le mari attirait chez lui un 
homme, dont il espérait avoir de bons et beaux enfants, 
et il l'introduisait auprès de sa femme. Quelle diffé-
rence y a-t-il au fond de ces deux coutumes ? Celle de 
Lacédémone prouve que le mari a une grande indifférence 
pour une chose qui trouble la plupart des hommes, qui 
les irrite contre leur femme et remplit leur vie de ja-
lousie et de chagrin. Celle des Romains annonce une sor-
te de retenue et de honte, qui les faisait se couvrir 
du voile du contrat. Ils avouaient par là qu'ils souf-
fraient avec peine cette communauté". Ce passage de 
Plutarque semble indiquer que cette sorte de communau-
té des femmes était organisée d’une façon régulière et 
contractuelle. On rapproche de ce passage une histoire 
de Caton d'Utique, arrière petit-fils de Caton le Cen-
seur. Caton d'Utique était renommé lui aussi pour 
l'austérité de ses moeurs et pour ses tendances conser-
vatrices. Plutarque, Vie de Caton d'Utique, chapitre 
25. "Caton avait de nombreux admirateurs, parmi les-
quels Hortensius, homme de biens et de très grande con-
sidération. Hortensius, désireux d’être non seulement 
l'ami mais l'allié de Caton, lui demande en mariage sa 
fille Portia, dont le mari Bibulus avait eu deux enfants, 
Hortensius la regardait, dit Plutarque, comme un ex-
cellent fonds, dont il désirait avoir des fruits. Il 
avoua que dans l'opinion des hommes cette proposition 



75 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 75 

devait paraître extraordinaire. C’est que, à consulter 
la nature, il était aussi honnête qu’utile à la Répu-
blique qu’une femme belle, qui était à la fleur de l’â-
ge, ne restât pas inutile en laissant passer l'âge d’a-
voir des enfants, et qu'elle ne fût pas non plus à la 
charge de son mari et ne l’appauvrît pas en lui donnant 
plus d'enfants qu'il ne pouvait en avoir". Bibulus et 
Caton refusèrent cette demande. Hortensius transforma 
sa demande en lui demandant en mariage sa propre femme 
Marcia. Pour cette fois, Caton consentit, mais il vou-
lut avoir aussi le consentement du père de Marcia, 
Philippe, et plus tard, à la mort d'Hortensius, il re-
prit sa femme. 

Enfin Strabon, Géographie, Livre II, chapitre 9. 
écrit sur le mémo sujet : "On dit des Parthes que la 
loi leur permettait de prêter leur femme à d'autres 
hommes, après qu’ils en ont eu deux ou trois enfants, 
comme Caton de notre temps, à la demande d'Hortensius, 
lui donna Marcia, suivant une vieille coutume des an-
ciens". 

Ces textes, qui semblent conserver le souvenir 
d’une époque très ancienne, où à côté du mariage défini-
tif, il en est un qui paraît plus provisoire, ont exci-
té la curiosité des historiens du mariage romain au dé-
but du XIXème siècle. Voir par exemple Waechter, Ueber 
Ehescheidungen bei der Roemer, 1822, Stuttgart. 

Après les avoir examinés à plusieurs reprises, 
on a fini par les éliminer du terrain scientifique, 
comme étant peu croyables. Ils sont, en effet, trop 
contraires à ce que l’on considère comme devant être 
l’austérité primitive des moeurs des Romains, et trop 
contraires aussi à la défense de divorcer qui fut la. 
règle dans le droit ancien et qui amena en fait la ra-
reté des divorces. Cette rareté est attestée par tous 
les historiens jusqu’au VIème siècle de R.F. Aussi ces 
textes ne paraissent plus dans les études modernes. 

Conclusion. 
Le mariage 
libre, mariage 
provisoire 
aussi ancien 
que l'usus. 

Pour nous, les coutumes romaines nous paraissent 
plus complexes. Elles sont, nous l'avons vu, plus an-
ciennes même que la cité. Il se peut que ces très an-
ciennes coutumes, attestées par Plutarque et par Stra-
bon, conservent le souvenir un peu déformé de ce que 
fut le mariage par usus avant l'accomplissement de l’u-
sucapio, avant la fin de l’année de possession et con-
servent le souvenir d'une époque où le mariage, avant 
d'être définitivement fixé, pouvait être provisoire et 
comporter normalement l’abandon de la femme avant la 
manus. Si les Romains, comme nous l’avons vu, considé-
raient cette femme déjà comme une femme mariée, sa 
situation ne devenait définitive qu'après l’accomplisse-
ment de l'usucapion, et elle était alors semblable à 
celle de la femme mariée par coemptio ou par confarrea-



76 Le mariage, la femme dans la famille. 76 

tio. Etant placée sous l’autorité du mari, elle est 
comme telle protégée par les coutumes religieuses qui 
interdisent le divorce. Mais dans l’intervalle, sa si-
tuation provisoire, qui ne se consolidera que si la 
femme reste un an dans la maison du mari, fait de ce 
mariage le mariage à l’essai, connu de beaucoup de peu-
ples primitifs. 

L’usurpatio 
trinoctii 
créée par les 
XII Tables. 

Mais c’est aussi le mariage libre, le mariage 
sine manu. Sous cette forme première, ce mariage est 
donc aussi ancien que le mariage par l’usus. Ce n’est, 
avons-nous dit, qu’une situation provisoire. Automati-
quement, si le mariage persiste, il se transforme par 
l’usus en mariage cum manu. Pour en faire une institu-
tion permanente, à l'égal du mariage cum manu, il fal-
lait trouver un moyen juridique d’écarter l’effet de 
l’usus, et ce fut l’oeuvre des XII Tables, qui créè-
rent l’usurpatio trinoctii. Nous avons vu le texte de 
Gains, 1,112, dans lequel il nous dit que la loi des 
XII Tables a établi que si une femme ne voulait pas 
tomber dans la manus du mari, elle devait tous les ans 
s’absenter pendant trois nuits, et de cette façon elle 
interrompait l’usus de chaque année. 

Elle se retirait ainsi chez son père pendant 
trois nuits et de cette façon la manus n’était pas ac-
quise. Cette règle est l’application pure et simple à 
l’usus de l’interruption de l’usucapion. C’est la créa-
tion du moyen qui pour nous a créé le mariage sine ma-
nu, en a fait une institution permanente et a consa-
cré le mariage libre à côté du mariage cum manu. 

Les témoigna-
ges sur le 
mariage sine 
manu. 

Les jurisconsultes attribuent cette usurpatio 
trinoctii aux XII Tables. C’est une grave question qui 
n’est pas résolue de savoir si dans les règles posées 
par les XII Tables, il faut voir une nouveauté, et par 
conséquent une règle qui date de la date même des XII 
Tables ou si cette loi n’a fait que consacrer des cou-
tumes plus anciennes. En tout cas, que cette règle soit 
de 305 de R.F. ou qu’elle soit antérieure, elle paraît 
moins ancienne que les autres formes du mariage. Son 
attribution aux XII Tables est le témoignage histori-
que le plus ancien de son existence. 

Il nous faut aller ensuite jusqu’au VIème siè-
cle, au temps d’Ennius et de Caton, pour trouver un 
autre témoignage de l’existence du mariage sine manu. 
Caton fait un discours sur la Loi Voconia, de 587, qui 
est rapporté par Aulu-Gelle, 17,6,1. Il résulte de son 
discours qu’une femme mariée est supposée avoir des 
biens propres. Il s’agit donc d’un mariage sine manu. 

Nous trouvons dans une pièce d’Ennius, Cresphon-
tes, citée par l’auteur de la Rhétorique ad Herennium, 
2,24,38 "injuria ab te afficior indigna, pater/ nam 
si improbum Crespnontem existimveras cur me huic lo-



77 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctprat) 77 

cabas nuptiis, / et si probus, cur talem invitam invi-
tum cogis linquere". Tu m’infliges, ô père, une injure 
indigne , car si tu pensais que Cresphontes n’était pas 
honnête, pourquoi m’as-tu donnée à lui en noces, et 
s'il est honnête pourquoi me forces-tu de l’abandonner, 
malgré lui et malgré moi. Cette possibilité de retirer 
la femme à son mari montre que le père n’a pas perdu 
son autorité paternelle sur elle. Il s'agit par consé-
quent d’un mariage sine manu et non pas d’un mariage 
cum manu. 

Ces deux témoignages indirects, mais formels, 
montrent l'existence du mariage sine manu. 

Une fois ces deux formes de mariage admises, el-
les furent d’un usage général à toutes les classes. 
Aucun texte ne réserve l’une de ces formes à une clas-
se plutôt qu’à une autre. Elles sont également prati-
quées par les plébéiens et par les patriciens. 

Diffusion du 
mariage sine 
manu à par-
tir du VIème 
siècle. 

A partir du Vlème siècle, l'usage du mariage si-
ne manu se répand. Si bien qu’à la fin de la Républi-
que, non seulement il est de beaucoup le plus usité, 
mais les autres modes tombent en désuétude, comme 
l’usus, ou deviennent très rares, comme la coemptio et 
la confarreatio. Il n’est plus nécessaire de penser 
à l’usurpatio trinoctii pour éviter la transformation 
du mariage sine manu en mariage cum manu. 

Avantages de 
la théorie 
proposée par 
M. Noailles. 
Inconvénients 
des autres 
systèmes. 

Les différentes hypothèses que nous venons d'in-
diquer, sur l’origine des différentes formes de ma-
riage romain, ont cet avantage général de présenter un 
développement organique de l’institution. Le développe-
ment se fait dans l’intérieur du droit romain. Les au-
tres systèmes, au contraire, présentent l’inconvénient 
de rechercher l'explication de la diversité des formes 
dans des circonstances extérieures au développement 
interne du droit. Nous avons vu qu’on a essayé d’ex-
pliquer cette complexité des institutions du mariage 
par la fusion de deux droits opposés : par exemple 
par les coutumes différentes des plébéiens et des patri-
ciens, qui auraient été de deux races différentes. Celui 
qui a été le plus loin dans ces hypothèses est un his-
torien moderne, Piganiol, Essai sur les Origines de 
Rome, Paris 1917. Nous savons aussi que l’explication 
la plus courante est cherchée dans les circonstances 
historiques, dans les luttes entre patriciens et plé-
béiens, dans la nécessité de créer artificiellement 
des formes nouvelles, destinées à permettre aux plébé-
iens de se marier avec les patriciens. Nous avons fait 
remarquer le caractère arbitraire de ces conjectu-
res. Elles n’ont aucun soutien, dans les textes, aucun 
commencement de preuve. 

Elles ont, en outre, cet inconvénient grave de 
supposer une modification sinon violente, du moins 



78 Le mariage, la femme dans la famille. 78 

radicale, dans les coutumes romaines. L’introduction 
du mariage libre, à titre de nouveauté complète, au-
rait été une véritable révolution à côté du mariage 
cum manu. En réalité, sa présence à l’époque des XII 
Tables, à une époque relativement assez reculée, res-
te un sujet d’étonnement pour les auteurs modernes. 
Gomment se fait-il que cette brèche si radicale à l’u-
nité de la famille patriarcale ait pu être faite si 
tôt et sans provoquer, semble-t-il, aucune réaction, 
aucun trouble dans l’économie romaine ? Comment se 
peut-il que son introduction ait été à ce point faci-
le, qu'elle n’a laissé aucun souvenir, aucune trace 
chez les historiens ? Qu’ils n’aient eu aucun soupçon 
des difficultés qu’elle aurait dû rencontrer ? 

Si, au contraire, comme nous le pensons , le 
mariage libre a existé de tous temps, bien que d’abord 
sous une forme provisoire, dans le mariage par usus, 
cette existence supprime tout étonnement. C’est pour-
quoi sa transformation en institution définitive, par 
la création à l’époque des XII Tables de l’usurpatio 
trinootii, a pu ne paraître que la continuation de ce 
qui existait déjà. Par conséquent, cette transforma-
tion a été admise sans difficulté, sans aucune révolu-
tion du droit. C’est ce développement organique et 
insensible qui explique une autre constatation, que 
nous allons faire dans les chapitres suivants, en étu-
diant le divorce à Rome. Nous ferons l’étude indi-
recte du divorce étant obligés d'examiner cette ques-
tion, puisque c’est à propos du divorce que la restitu-
tion de la dot de la femme a été envisagée. Ce sont 
deux questions intimement liées. 

Nulle distinc-
tion dans les 
textes entre 
mariage cum 
manu et maria-
ge sine manu 
à propos du 
divorce. 

Or, nous constaterons que les auteurs ne vont 
faire à propos du divorce aucune distinction entre les 
deux sortes de mariage. Dans les premiers temps de la 
cité romaine, le divorce est défendu. En tout cas, 
des témoignages concordants nous indiquent tous qu’il 
a été très rare jusqu’au début du VIème siècle de Rome 
Au contraire, à partir du VIème siècle, il devient de 
plus en plus fréquent. La facilité du divorce, leur 
multiplication insensée, sont les fléaux les plus frap-
pants qui démoralisent la société romaine, à la fin de 
la République et sous l’Empire. 

Cette histoire des divorces nous est transmise 
par d’innombrables témoignages d’auteurs juridiques, 
d’historiens ou de littérateurs. Or, aucun ne fait de 
différence entre les mariages cum manu et les maria-
ges sine manu. Aucun ne nous permet de croire que dans 
les temps anciens le divorce était défendu dans le 
mariage cum manu et permis dans le mariage sine manu. 
Nous savons, de source certaine, qu’à partir du moment 
où le divorce se répand, il est aussi librement pratique 



79 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 79 

Influence du 
mariage cura 
manu sur le 
développement 
du divorce. 

Le divorce 
dans le ma-
riage sine 
manu. 

dans le mariage aura manu que dans le mariage sine ma-
nu. Cette distinction que n’ont pas faite les anciens, 
les auteurs modernes ont essayé de l’introduire dans 
notre histoire. Voir Brini Matrimonio et divorzio nel 
diritto romano. Bologne,1886-1889, 3 Vol. Ils n’y ont 
pas réussi de façon Satisfaisante et, à mon avis, par-
ce qu’elle n’existait pas. Il n'y a pas un mariage 
cura manu indissoluble, que ce soit seulement comme le 
veulent certains auteurs, le mariage par confarreatio, 
ou les trois mariages par l’usus, la confarreatio et 
la coemptio. Ce mariage indissoluble s'opposerait à 
leur avis au mariage sine manu où le divorce aurait 
été toujours libre. En réalité, les Romains n’ont pas 
connu notre notion de l'indissolubilité du mariage, 
qui est une notion chrétienne. Mais il y a des coutumes 
gentilices qui s'opposent au divorce injustifié et 
qui le punissent. Il y a des moeurs familiales qui ju-
gent sévèrement le divorce injustifié, et qui, pen-
dant longtemps, opposent une barrière suffisante à la 
fréquence du divorce. Ces coutumes gentilices, ces 
moeurs familiales, ne distinguent aucunement entre 
les différentes sortes de mariage. A partir du moment 
où le mariage sine manu est devenu une institution per-
manente, ces coutumes gentilioes et ces moeurs fami-
liales paraissent l'avoir considéré de la même façon 
que l'autre mariage. Elles semblent avoir défendu pour 
lui comme pour l'autre la trop grande fréquence des di-
vorces. Ceci expliquerait cette constatation qu'aucun 
témoignage, qu'aucun texte, n’ont jamais distingué à 
ce point de vue entre les mariages. Il est très certain 
cependant que la liberté du mariage sine manu n'a pas 
dû être sans influence sur le développement ultérieur 
du divorce. C’est un terrain mieux préparé que le ma-
riage cum manu. Il a fallu longtemps, avant qu'on ti-
re les conséquences rendues possibles par cette liber-
té, puisque le mariage sine manu est connu, au moins 
en 305, à l'époque des XII Tables, et le développe-
ment du divorce ne se produit pas avant le VIème siè-
cle, ou la date traditionnelle donnée par le divorce 
de Carvilius Ruga de 525 ou 527. Cette liberté théori-
que, cette liberté possible, est contrariée et mainte-
nue par l'empire des moeurs. Quand cet empire s'affai-
blit, lorsque l'opinion publique change et perd de sa 
sévérité, la liberté du mariage sine manu n'impose au-
cune défense légale et elle transforme les règles plus 
sévères du mariage cum manu. Car, de même que l'établis-
sement du mariage sine manu dépend du simple accord de 
volonté, d'abord des parents dans le droit primitif, 
puis dans le droit développé des conjoints eux-mêmes, 
sa rupture dépend de la seule volonté des parties, du 
mari, de la ferme et du père de la femme, qui ayant 



80 Le mariage, la femme dans la famille. 80 

toujours la potestas a toujours le droit de retirer sa 
fille des mains du mari, de la réclamer. Il conserve 
ce droit jusqu’au début de l’Empire, à l’époque des 
Antonins. Au contraire, dans le mariage cum manu, la 
femme est placée sous l’autorité du mari, et d’après 
les règles mêmes du droit civil, seul le mari a le 
droit de répudiation. 

Le divorce 
dans le ma-
riage cum 
manu. 

Il peut effectuer cette répudiation par deux 
procédés : la confarreatio peut être dissoute par la 
cérémonie inverse de la diffarreatio ; la coemptio et 
l’usus seront effacés par la remancipatio, acte con-
clu per aes et libram, par lequel le mari affranchit 
la femme de son autorité. 

La femme, elle, ne peut pas divorcer. Mais quand 
les moeurs ne sont plus défavorables au divorce, même 
la femme in manu conquiert ce droit, comme la femme 
sine manu. C’est une preuve de plus de considérer que 
les moeurs romaines ont toujours traité sur le même 
pied la femme mariée quel que soit le mode du mariage, 
au point de vue du divorce. La femme mariée cum manu 
peut forcer son mari à faire la remanoipatio. Gaius 
1,137. "Mulier autem virum, repudio misso, proinde 
compellere potest, ut se remancipet atque si ei nun-
quam nupta fuisset”, au contraire la femme, en en-
voyant une répudiation, peut forcer son mari à la 
remanciper, comme si elle n’avait jamais été mariée. 
En somme, le mariage et le divorce, même encore au 
VIème siècle, sort davantage régis par les coutumes 
familiales et les moeurs, que par la loi. C’est donc 
dans la transformation de ces moeurs, qu’il faut cher-
cher la solution des problèmes qui se posent à propos 
de css institutions. 



81 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 81 

Chapitre III 

LA DOT DANS LE MARIAGE CUM MANU ET DANS LE 

MARIAGE SINE MANU. 

Caractère primitif : dotis causa perpétua est 

Nous abordons ici le sujet spécial de notre 
cours : la dot. Nous commencerons par examiner dans ce 
chapitre la condition juridique de la dot et les prin-
cipes fondamentaux qui lui ont donné son caractère pri-
mitif. Pour déterminer ces principes fondamentaux, il 
suffira de tirer les conséquences des règles que nous 
venons de passer en revue. La condition juridique pri-
mitive de la dot dépend de l’organisation de la famil-
le, des pouvoirs du père dans cette famille, et de la 
situation qui y est faite à la mère. La naissance de 
cette institution tire ses règles fondamentales du 
mariage cum manu. C’est là que cette condition juridi-
que a pris ses traits caractéristiques. Cette situation 
est étendue de façon moins nécessaire, de façon moins 
directe, au mariage sine manu. 

§ I - La dot dans le mariage cum manu. 

La dot d’une 
femme sui ju-
ris. 

Une femme mariée cum manu pouvait être avant le 
mariage, comme noue l’avons vu, ou sui juris ou alieni 
juris. Si elle est sui juris, elle a un patrimoine ; 
elle a une masse de biens. En se mariant, elle subit 
une capitis deminutio, un changement de droit de famil-
le, et elle perd sa capacité juridique. Son patrimoine 
est acquis par le mari ou le père de son mari. Le mari 
devient de plein droit par la manus, propriétaire de la 
fortune de sa femme, qui vient se confondre dans son 
patrimoine avec ses autres biens. 

La dot de la 
femme alieni 
juris. 

Dans la deuxième hypothèse, la femme est alieni 
juris. C’est d'ailleurs l’hypothèse la plus normale, 
la femme que l’on marie est en général une "filiafami-
lias". Elle est donc sous la puissance de son père. 
Elle subit par son mariage une capitis deminutio, par 
changement de famille. Mais, comme elle était déjà in 
potestate dans sa première famille elle était incapable 
d’avoir un patrimoine, elle se trouvait sans bien. Mais 
elle perd ses droits de famille, en abandonnant sa fa-
mille paternelle, elle perd ses droits éventuels de suc-

“ Le s Cours de Droit" 
3, PLACE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



82 La dot dans le mariage cum ou sine manu. 

L’ obligation 
de doter a été 
précédée par 
l’usage de do-
ter. 

cession. Vous le savez, la fille a, sur les biens du 
père un droit égal au droit du fils. Elle subir donc 
un préjudice de ce fait. En réparation dé ce préjudicus 

il est d’usage que le père donne en dot une certains 
somme à la fille. Cette dot représenté, dans une cer-
taine mesure, la part héréditaire qu’elle vient de per-
dre. Ce n’est pas pour lui une obligation. L'obliga-
tion de doter ne remonte qu’à l’Empire. C’est la lex 
Julia de maritandis ordinibus, d’Auguste, qui impose 
au père l’obligation de doter sa fille, si celle-ci 
n'a pas de fortune personnelle. Cette obligation est 
étendue et consacrée par un rescrit de Septime Sévère 
et de Caracalla. Mais avant, le père n’avait pas d’o-
bligation juridique, et encore moins la loi ne fixait 
elle la quotité de la dot, qu’il était d’usage de don-
ner. Il n’est pas nécessaire qu’elle représente l’é-
quivalent exact de sa part héréditaire. Mais c’est un 
usage général de ne pas marier les filles sans dot. 
Les moeurs commandent de lui donner une dot, et même 
une dot parfois considérable. Des témoignages nombres 
nous indiquent cet état des moeurs. Plaute, Trinummus 
Acte III, scène I. :"Flagitium quidem hercle fiet nis 
dos datibur virgini." Scène 2. ”Sed ut inops infamis 
ne sim, ne mihi hanc famam différant, me Germanam, me-
hano sororem in concubinatum tibi, sic sine dote dedi 
se magis quam in matrimonium". C’est une honte, à la 
vérité, par Hercule, de ne pas donner une dot à la 
vierge. Scène 2 : mais c’est pour que je ne paraisse 
pas infâme, pour qu’on ne me donne pas cette réputa-
tion de t’avoir donné ma soeur Germaine en concubinat 
l’ayant ainsi donnée sans dot, plutôt qu’en mariage. 
Vous voyez la raison : l’uxor dotata est plus considé-
rée; l’uxor indotata est presque considérée comme une 
concubine. 

La dot tombe 
dans le patri-
moine du mari. 

Origine de la 
dot. 

Cette dot, que ce soit une somme d’argent ou d'au-
très biens, tombe dans le patrimoine du mari. Il ne 
peut pas en être autrement, à cause de l’incapacité 
de la femme. Elle y tombe d'une façon définitive. El 
vient se confondre avec les autres biens du patrimo-
ne du mari. Il n’y a pas encore de condition distinct 
de la dot, car le mari n’est pas obligé , en principe, 
à la restitution de la dot à la dissolution du marias 
Du vivant du mari, le mariage cum manu, d’après le 
droit ancien, ne peut être résolu par le divorce. Il 
est vrai que le droit le plus ancien, comme nous le 
verrons, permet la répudiation dans certains cas g^ 
ves. Mais dans ces cas, la femme coupable est punie, 
et on conçoit qu’il n'est pas nécessaire de lui rend 
sa dot. Au cas de mort du mari, le mariage est disse 
par cette mort, mais la femme n’a pas un besoin pres 
sant de la restitution de sa dot, car elle est loco 



83 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 33 

La fortune de 
la femme tombe 
automatiquement 
aux mains du ma-
ri à titre de 
dot. 

filiae, et par conséquent dans la succession de son 
mari touche sa part. 

Dans cette situation, il faut déjà parler de la dot 
La dot, c'est l'apport de la femme au mari, soit de tout 
son patrimoine, soit du don qui lui est fait par le pè-
re. Le langage des auteurs est nettement en ce sens. 
Cicéron, Topiques, 4. "Cum mulie.r viro in manum conve-
nit, omnia quae mulieris fuerunt, viri fuerunt dotis 
nomine”, lorsque la femme tombe sous la manus de son ma-
ri, tout ce qui lui appartenait appartient désormais 
au mari, à. titre de dot. Paul, Fragmenta Vaticana, 115. 
” Idem ibidem (Paulus libro octavo Responsorum) refert 
talem consultationem et responsum : ”Lucia Titia, cum 
nuberet Septitio, majoris dignitatis, viro ei, millia 
in dotem dedit, cum non amplius in bonis haberet. Num 
verum est quod a quibusdam dicitur omnia in dotem dari 
posse ? Paulus répondit : Recte dotem dari posse argu-
mente esse, in manum conventionem". Le même au même en-
droit (Paul au livre 8 de ses Réponses) rapporte la 
consultation suivante et la réponse : Lucia Titia, lors-
qu’elle se maria avec Septicius, qui était un homme de 
plus grande dignité qu'elle, lui donna mille en dot, a-
lors qu'elle n'avait pas d'autre bien. Est-il vrai, main, 
tenant, qu'il a été dit par plusieurs personnes qu'on 
peut donner en dot tous ses biens ? Paul répondit que 
la dot est ainsi valablement donnée, Que l'on puisse la 
donner ainsi, il en trouve la preuve dans la conventio 
in manum. D’après ce texte, il était possible donc dans 
un mariage sine manu d'apporter en dot son patrimoine 
tout entier, et Paul dit que la preuve de cette possi-
bilité était ce qui se passait dans le mariage cum manu. 
Par conséquent ; automatiquement, toute la fortune de la 
femme est entre les mains du mari, à titre de dot. Il 
nous paraît donc inutile de chercher à ne pas tenir 
compte du langage de ces auteurs, et de dire, comme c’é-
tait l’opinion de certains auteurs du XIX° siècle, qu'il 
n’y a pas encore de dot dans le mariage cum manu. C'est 
l'opinion commune des auteurs anciens. Gide, Condition 
privée de la femme, p. 505, dit qu’on ne rencontre la 
dot que dans le mariage cum manu d'une femme alieni ju-
ris, parce que n'ayant pas de fortune personnelle, 
c'est, le père ou un tiers qui lui constitue une dot, 
qui fait une libéralité au mari, en vue du mariage. Il 
y a dans ce cas libéralité volontaire, donc dot. Pour 
Dechmann, Dotal Recht, d’une façon générale, il n'est 
pas possible de parler de dot dans le mariage cum manu, 
car il n’y a pas une institution spéciale. L’acquisition 
de la fortune de la femme par le mari n’est pas la con-
séquence des règles de la dotalité, mais la conséquen-
ces des règles plus générales de la puissance maritale. 
Il n'y a donc pas encore ici de dot, A notre avis, c'est 



84 La dot dans le mariage cum ou sine manu. 84 

tirer une conséquence fausse d’une constatation exacte. 
C'est se placer à un point de vue peu historique. Il 
est très exact, en effet, que l'acquisition de la for-
tune de la femme, est la conséquence de la manus, mais 
il est encore plus exact de dire que l’acquisition et 
ses conséquences nous montrent l’origine et nous donnent 
la clé de la condition juridique de la dot. L'origine 
de la dot se trouve dans l’acquisition de la fortune de 
la femme par le mari, en même temps que dans la manus. 
Non seulement, il faut donc déjà parler de dot, mais 
il faut toujours avoir présent à l’esprit cette origine 
et ses conséquences pour comprendre à la fois les prin-
cipes fondamentaux et primitifs du régime dotal et les 
transformations postérieures. 

§ II. La dot dans le mariage sine manu. 

La constitu-
tion de dot 
dans le maria-
ge sine manu. 

Dot profectice 
et dot adventi-
ce. 

Procédés em-
ployés pour 
la constitu-
tion de dot. 

Nous avons vu que dans cette sorte de mariage la 
femme reste indépendante de la famille du mari. Elle 
est étrangère à cette famille, aussi bien en ce qui 
concerne sa personne civile, qu'en ce qui concerne ses 
biens. Mais il paraît nécessaire que les futurs époux 
mettent Quelque chose en commun, en vue du mariage et 
en vue des enfants. Or, le modèle de ce qui peut se 
faire existe, et la solution simple consiste à imiter 
dans le mariage sine manu ce qui était forcément prati-
qué dans le mariage cum manu. Seulement ici l’imitation 
est volontaire et en quelque sorte artificielle de ce 
qui était la règle nécessaire dans l’autre hypothèse. 
On fera donc au début du mariage une constitution de 
dot. Une certaine somme, une certaine masse de biens, 
est donnéeau mari par la femme ou pour son compte, soit 
par la femme elle-même, soit par le père, suivant l’ha-
bitude ancienne de doter sa fille. C'est alors la dot 
profeotice a patre profecta. La femme elle-même peut 
faire cette donation si elle est sui juris, ou même des 
tiers. C’est alors la dos adventicia. Ce ne sont pas, 
dans ce cas, tous les biens de la périmé qui passent au 
mari,, comme dans le mariage cum manu, Ce sont seulement 
ceux qui sont formellement constitués en dot. Cette 
constitution peut être faite par tous les procédés qui 
permettent de faire une donation : une constitution de 
droit réel, une cession de créance, et même une extinc-
tion d’obligation. On peut aussi employer la forme spé-
ciale de la stipulation. Dans la stipulation elle-même 
il est une forme réservée au mariage, qui porte le nom 
de"dictio dotis”. Ces opérations sont valables, mais 
elles sont toutes subordonnées à la condition tacite 
que le mariage aura lieu, "si nuptiae sequuntur . La 
constitution de dot acquiert ici une physionomie tran-
chée qu’elle n’avait pas dans le mariage cum manu, car 



85 DROIT ROMAIN APPROFONDI (doctorat) 85 

la constitution est ici expresse, et résulte d'un acte 
de volonté, et non pas des conséquences indirectes et 
nécessaires des règles légales. 

Biens dotaux 
et bions para-
phernaux. 

Les biens do-
taux se confon-
dent avec les 
biens du mari. 

Vers la resti-
tution obliga-
toire de la dot 

Legatum dotis 
et actio rei 
u iorae. 

Cette constitution de dot ne s'étend en général 
qu'à une partie des biens de la femme. La femme sui 
juris, à côté de ses biens dotaux, conserve en pro-
pre tous oeux qu’elle n’a pas constitues en dot. On 
oppose, à partir de ce moment, les biens propres de 
la femme sui juris, les "parapherna". Digeste, 23. 3. 
9. § 3" Quae Greci dicunt”, comme le disent les Grecs, 
ces parapheras ou res extra dotem constitutae . Digeste 
42. 2. 86. Principium, s’opposent aux res dotales. 
Seulement, si la femme conserve des biens propres, oeux 
qu’elle donne au mari, ou qu’on donne au mari pour elle 
entrent dans le patrimoine du mari dans les mêmes con-
ditions qu’y entraient autrefois les biens de la femme 
cum manu, c’est-à-dire que ses biens se confondent avec 
les autres biens du mari, sans avoir de condition spé-
ciale. Ils lui sont remis de manière définitive, sans 
qu’il soit obligé à restitution Ges règles sont un 
legs de l’ancien système. Elles ont encore une utilité 
elles servent à faire parvenir aux enfants du mariage 
une partie des biens de la mère. Ils retrouvent ainsi 
ses biens dans la succession du père, parmi les autres 
biens. Encore ce but n'est-il pas complètement atteint. 
S’il y a des enfants de plusieurs mariages tous parti-
cipent également à la dot, et non pas seulement les 
enfants propres de la femme. Mais ces règles sont sur-

tout désavantageuses pour la femme elle-même. Les in-
convénients qui en résultent vont grandissant, se ré-
vèlent de jour en jour. La femme est en effet, depou 1-
lée définitivement et sans compensation de son bien. 
Elle est sans garantie. A la mort du mari elle perd 
sa dot qui passe aux enfants ou aux parents plus pro-
ches du mari. Quant à elle, elle n’a pas de droit de 
succession, puisqu’il n’y a pas de parenté civile en-
tre elle et son mari. La pratique prit l’habitude de 
suppléer à cette absence de droit par un legs fait par 
le mari à sa femme : le legs de la dot, "legatum dotis 

ou praelegatum". Cet usage nous est attesté par de nom-
breux textes au Digeste. Il est attesté aussi en droit 
classique par une institution assez curieuse. Lorsque 
la dot devint restituable, à partir du moment où la 
femme a à la mort de son mari une action pour récla-
mer sa dot, qui est l’action rei uxoriae, si le mari 
lui a en même temps laissé sa dot, le préteur décidé 
que l’on n’exécutera pas cumulativement les deux o-
bligations mais que la femme aura à choisir entre ce -
le des deux qu’elle préfère. Elle pourra donc récla-
mer ou bien la dot, ou bien le legs qui lui a été fait, 

et non pas Les deux à la fois. C'est l’objet d’un e-



86 La dot dans le mariage cum ou sine manu. 86 

Edit de 
alterutro. 

dit, qui avait réglé cette alternative, que l’on appelle 
l'édit "de alterutro". Ceci prouve que successivement 
et à des époques différentes le même besoin était réglé, 
de façon différente et que le plus ancien de ces remè-
des a été le legs d’abord, la volonté du mari de répa-
rer l'insuffisance.de la loi se manifeste dans son tes-
tament. Et puis, et seulement après le premier système, 
la loi est venue imposant l’obligation de restituer 
par l'action rei uxoriae. Comme ces deux moyens sont 
employés pour aboutir au même but, qui est la restitu-
tion de la dot, le préteur est logique avec lui-même, 
en accordant à la femme le choix entre ces deux moyens, 
mais non pas le cumul. Il est probable, au contraire, 
que si le legs, même appelé "legatum. dotis". avait été 
inventé après l’action rei uxoriae, on aurait juge d'au-
cun inconvénient de permettre à la femme de réclamer 
à la fois la dot et le legs, par interprétation de ce 
qui aurait pa.ru être la volonté du testateur, la volon-
té du mari qui sachant déjà que la restitution de la 
dot est assurée par une action légale, s'il a voulu 
dans son testament faire un legs particulier à la fem-
me, a voulu l’ajouter à l'obligation légale, et non pas 
ne lui donner qu'une alternative. 

Mais il est enfin un inconvénient plus choquant 
encore. La femme reste sans garantie au cas de divorce. 
Dans le mariage sine manu le divorce est d'une extrême 
facilité, puisqu'il peut se faire, non seulement par 
l'accord des volontés, mais par une volonté unilatéra-
le. Si d'un côté, au début du mariage, la femme aban-
donne définitivement sa fortune, d'un autre côté, elle 
peut être exposée à chaque instant à perdre sa situa-
tion de femme mariée par le divorce, et elle perdra 
ainsi par conséquent sa dot. L'austérité des anciennes 
moeurs retarde pendant un certain temps le développe-
ment du divorce. Mais la situation devient insupporta-
ble, quand les divorces deviennent nombreux et fré-
quents. Aussi l'ancienne condition ne peut plus être 
maintenue dans l'état présent des moeurs. Elle subit 
une transformation, et par une évolution, que nous au-
rons à retracer, elle impose au mari l’obligation de 
restituer la dot où partie de la dot en cas de divor-
ce. 

Importance de 
l’actio rei 
uxoriae. 

L'action rei uxoriae permet à la femme de 
reprendre sa dot à la dissolution du mariage. La créa-
tion de cette action a une importance considérable dans 
l"histoire de l’institution dotale, car elle fait de 
l'institution dotale une institution spéciale: c'est 
de l’obligation de restituer que cette institution ti-
re ses caractères spécifiques. Tant que, en effet, 
la dot reste définitivement dans les biens du mari, 
elle se confond avec ses autres biens. Il n’y a pas 



87 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 87 

d'intérêt à les distinguer. Au contraire, dès que la 
dot devient restituable, on doit lui imposer une con-
dition particulière, car les biens dotaux se distin-
guent des autres biens par ce trait caractéristique 
qu’ils sont exposés à une restitution éventuelle. 
Par conséquent, il est nécessaire de créer des règles 
spéciales, qui distinguent ces biens des autres biens 
du mari, qui leur conservent une existence séparée. 
A propos de cette restitution il faut les suivre 
dans leur transformation successive, et voir ce qu’ils 
deviennent, comment ils ont été remplacés pendant 
toute la durée du mariage, pour déterminer ce qui doit 
être restitué. Puis cette restitution elle-même, il 
est nécessaire de la garantir. Pour l’assurer il faut 
imposer à ces biens des conditions particulières, 
La principale est une des plus anciennes. C’est l’i-
naliénabilité de la dot immobilière. Toutes ces rè-
gles et d’autres encore ont fait de la dot une ins-
titution particulière, et sont le produit d'un dévelop-
pement historique. Ce n’est pas à l'aide d'un princi-
pe unique, mais par des procédés divers que ces rè-
gles ont été créées; elles sont basées d’une façon 
générale sur l’équité. Elles sont contraires à la no-
tion primitive de la dot, qui reste toujours un bien 
appartenant au mari et en principe, de par son carac-
tère, n'étant pas restituable. 

§ III - Caractère primitif de la dot en 

droit romain: "Dotis causa perpétua est ". 

D'après ce que nous venons de dire, le caractère 
primitif de la dot peut se résumer dans les deux propo-
sitions suivantes: 

1°) La dot est un bien de la femme, donné au ma-
ri. Le mari en devient propriétaire. 

2°) La dot a été donnée pour le mariage, mais 
c’est un don définitif, c’est un don dont la durée 
n’est pas limitée, et n’est pas limitée surtout à la 
durée du mariage. Il est acquis definitivement au ma-
ri. Pour quelle raison ? Nous venons de le voir: par-
ce que l’organisation de la famille, l’autorite du 
père, le principe de l’unité du patrimoine, sont des 
règles générales qui imposent cette condition, et im-
posent notamment comme une conséquence forcée l’acqui-
sition de tous les biens de la femme par le mari dans 
le mariage cum manu, et qui sont imitées, pour une 
partie de ses biens qui constituent la dot, dans le 
mariage sine manu. Dans l’un et dans l’autre cas, le 
résultat est le même: la dot est acquise par le mari 



88 La dot dans le mariage, cum ou sine manu. 88 

ou par le père du mari, elle se confond avec ses au-
tres biens et n'a pas de situation spéciale. Dans le 
mariage, elle subit le même sort que les autres biens, 
c’est-à-dire que la dot est sous le pouvoir absolu 
de disposition du mari. Il en a la jouissance, il peut 
l’aliéner, et après sa mort, la dot est partagée par 
les cohéritiers. La conséquence la plus choquante est 
que cette dot, non seulement ne revient pas à la fem-
me, mais n'est même pas toujours partagée entre ses 
propres enfants. Si le mari a contracté plusieurs ma-
riages, tous les enfants de ses mariages différents 
prennent une part égale de cette dot parmi les autres 
biens du mari. 

Création du 
régime dotal. 

Si cette situation primitive était restée sans 
changement, on n'aurait pas pu parler de régime dotal. 
Le régime dotal vient, en effet, de ce que la dot par-
mi les biens du mari est comptée à part et suit un 
régime spécial. C’est qu’en effet si le régime primi-
tif était simple et logique, il est en contradiction 
avec les intérêts de la femme, et même avec les inté-
rêts de l'enfant. Il est même en contradiction avec 
le but économique et social de la dot, avec son ca-
ractère fondamental d'un bien de la femme donné pour 
le mariage. Les contradictions apparaissent plus clai-
rement avec l’affaiblissement de l’autorité du pater. 
familias, avec la désagrégation de la famille primi-
tive. Aussi se produit-il une modification dans la 
condition de la dot; à l’occasion du diverse d'abord, 
l'usage s'est établi que la art soit restituée. Il 
est nécessaire, puisqu’elle doit être restituée, qu^ 
le ne perde pas son individualité. Désormais, dans le 
patrimoine, cette masse des biens est mise à part, et 
on doit suivre les transformations, les diminutions ou 
les augmentations qu'elle peut subir pour en déter-
miner le montant de la restitution, Mais ces restric-
tions écartent l’application du principe primitif, 
sans le supprimer. Pour compendre le régime de la 
dot, il faut toujours revenir aux deux principes pri-
mitifs: le mari est propriétaire des biens dotaux et 
la restitution ne dépend pas du principe même de la 
dot. 

Discussion 
sur le point 
de savoir qui 
est proprié-
taire de la 
dot apportée 
par la femme. 

On a longtemps discuté dans le droit romain mo-
derne - je veux dire parmi les commentateurs du droit 
romain depuis les glossateurs jusqu’à nos jours - sur 
la question de savoir qui est propriétaire de la dot, 
le mari ou la femme ? Cette discussion provient du 
langage des jurisconsultes classiques, qui expriment 
dans quelques textes que la dot est un bien de la 
femme, bien qu’elle soit la propriété du mari. Diges-



(2) 89 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat), 89 

te 4.4. Trifoninus, libro quinto Disputationum, "quam-
vis in bonis mariti dos sit, mulieris tamen est", quoi-
que la dot est dans les biens du mari, elle appartient 
cependant à la femme. Justinien lui-même le dit d’une 
façon encore plus précise, code 5, 12, 30. "Cum eadem 
res ab initio uxori fuerunt, et naturaliter in ejus 
permanserunt dominio, non enim quod legum subtilitate 
transitus earum in patrimonium mariti videtur fieri, 
ideo rei veritas deleta vel confusa est" car ces ob-
jets appartenaient au début à la femme, et d’après le 
droit naturel restont dans sa propriété. Ce n’est en 
effet que par la subtilité des lois que ces objets 
ont paru passer dans le patrimoine du mari et qu’ain-
si la vérité de la chose a été obscurcie et rendue 
confuse Ces textes marquent le progrès de l’idée 
que la dot est le bien de la femme, et ils en tirent 
quelques conséquences contre le principe ancien et 
toujours debout que la dot reste la propriété du mari 
Ce conflit n’est pas seulement, comme le dit Justi-
nien, le conflit de la loi naturelle et de la loi ci 
vile, mais c’est bien plutôt le conflit entre deux 
législations de tendances différentes : la législatio. 
grecque et la législation romaine. Il ne faut pas 
oublier que Justinien était empereur de Constantino-
ple, que le code a été publié à un moment où l’Empire 
d’Occident était perdu pour l’empire romain, par 
conséquent les destinées du droit romain étaient de-
venues entièrement grecques. 

Le mari est 
propriétaire 
de la dot à 
titre défi-
nitif. 

Nous n’étudierons, pas d’une manière spéciale cet-
te question, tandis qu’au contraire nous allons termi-
ner ce chapitre en étudiant le. deuxième proposition 
la dot est un don définitif au mari, acquis par lui 
définitivement, et non pas un don limité à la durée 
du mariage. Car ce principe qui provient de l’ancien-
ne organisation familiale, et dont il est une consé-
quence, est contraire à l’idée nouvelle de la resti-
tution de la dot. 

Digeste. 23,3, de jure dotium. I. Paulus, Libro 
quarto decimo ad Sabinum : "Dotis causa perpétua est 
et cum voto ejus. qui dat, ita contrahitur ut semper 
apud maritum sit". Paul au livre XIV sur Sabinus s 
la cause de la dot est perpétuelle, et d’après la vo-
lonté de celui qui donne, elle est ainsi constituée 
qu’elle reste toujours au mari. Ce principe est mis 
en tête du titre "de jure dotium", qui traite par 
conséquent de la condition juridique de la dot. C’est 
donc le principe général, qui domine toute la matière 
et la place qui lui est donnée indique son importance 
et sa généralité. Le mot "causa" n’a pas ici le sens 
technique actuel. Le sons technique de cause dans 
notre droit français, c’est le but immédiat, juri-

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Ecrites et Orales 

Reproduction 



90 La dot dans le mariage cum manu ou 
sine manu. 

90 

dique, en vertu duquel le débiteur a consenti à s’o-
bliger. La cause, c’est le motif de droit invariable, 
toujours le même dans le même acte juridique, que l'on 
distingue du motif variant pour le même contrat sui-
vant les cas. Par exemple, dans la vente, la cause de 
l'obligation du vendeur de livrer la. chose, se trou-
ve dans l’obligation de l'acheteur de payer le prix, 
tandis que les motifs sont des raisons variables sui-
vant chaque vendeur pour lesquelles il a voulu ven-
dre son bien. Le mot "causa” en droit romain désigne, 
tantôt la cause, tantôt les motifs, et même a un sens 
plus général. La "causa" d’une façon générale, c’est 
le fondement juridique d’un acte, c'est sa nature ju-
ridique. C’est ici. le sens. Ce texte veut dire que, 
d'après sa nature, la dot n’est pas constituée à ter-
me ou à condition. Elle est perpétuelle, c’est-à-dire 
qu’elle est constituée de façon à rester toujours au 
mari. C’était une propriété perpétuelle, comme la pro-
priété du mari sur ses autres biens. 

L’énonciation de ce texte est en contradiction 
avec l’opinion commune des commentateurs occidentaux 
du droit romain jusqu'à l'école historique - je veux 
dire les commentateurs du droit romain depuis les glos 
sateurs de Bologne du XII° siècle jusqu’au début du 
XIX° siècle. Pour le droit dotal, l’école historique 
commence avec les travaux de Beckmann et de Czylharz, 
les deux historiens de la dot vers 1867-1870. 

L’opinion des 
glossateurs 
et de leurs 
successeurs 
jusqu’au XIX° 
siècle. 
La dot appar-
tient au mari 
pendant la du-
rée du maria-
ge. 

Avec les glossateurs, la tradition des juriscon-
sultes classiques est rompue. Les glossateurs ressus-
citent le droit romain, tel qu'il est dans les compi-
lations de Justinien, c’est-à-dire en somme qu' ils ac-
ceptent le résultat du travail des jurisconsultes 
classiques sans tenir compte de l'histoire , du détail 
de la formation et de la façon dont ces résultats ont 
été acquis. Ils admettent le point d’arrivée, sans 
tenir compte du point de départ, ni du chemin parcou-
ru. Ils s’efforcent de faire une construction logique 
et abstraite, là où il y avait une construction his-
torique. Au point de vue de la dot, ils ont abouti 
à ce résultat de la considérer comme un bien juridique-

ment affecté aux charges du mariage. La dot pour eux 
est un capital, remis au mari pour qu'il en emploie 
les revenus à l’entretien du ménage. Mais si la cau-
sa juridique de la dot se trouve dans les charges du 
ménage, c’est une causa dont la durée est limitée à 
la durée du mariage. Avec la fin du mariage, avec 
la cessation de ses charges, disparaît la causa juri-
dique de la dot. Le mari n’a plus le droit de la con-
server, elle est désormais sans cause entre ses mains 



91 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 91 

Il est obligé de la restituer. La dissolution du maria-
ge produit l’effet d’une condition résolutoire. C’est 
là l’opinion commune. Elle est en contradiction avec 
le passage de Paul et l’affirmation qu’il fait de la 
"causa perpétua" assignée à la dot. 

Cette contradiction n’a pas été ignorée par nos 
auteurs. Mais ils l’ont écartée d’une manière formel-
le, je veux dire par une de ces conciliations verba-
les, que l’on rencontre souvent dans la logique juridique 
parmi les auteurs dogmatique. La conciliation fut trouvée 
par Azo, un glossateur, dans son Commentaire du Code, 
5, 12. Loi unique. Elle fut répétée ensuite après lui 
par tous les auteurs, notamment par Cujas, bien que 
celui-ci fût un historien, dans son commentaire du mê-
me titre, 12 du Code, au tome 9 de ses oeuvres complè-
tes, p. 478. 

Cette explication enlève au mot "perpétua" son 
véritable sens, et l’on dit qu’il signifie la même cho-
se que s’il y avait pour la durée du mariage, car la 
durée du mariage n’étant pas limitée, comme il doit 
durer le plus longtemps possible, en principe toute 
la vie, donc d’après le Voeu de celui qui constitue 
la dot, la dot doit rester au mari le plus longtemps 
possible. 

Ainsi l'opinion commune limite arbitrairement le 
"perpetuum” par cette restriction sous entendue "du-
rante matrimonio". 

L'opinion de 
M. Noailles ; 
la dot est la 
propriété 
"perpétuelle" 
du mari jus-
qu’à l’époque 
classique. 

Il est inutile de s’appesantir sur la faiblesse 
de ce raisonnement. Si longtemps que le mariage dure 
en principe il finit toujours par se terminer. Si la 
restitution de la. dot est liée à la dissolution du 
mariage, alors même que le désir du donateur serait 
qu'il duré longtemps, sela n’empêchera pas que la do-
nation soit faite à terme, un terme dont la date est 
incertaine. Par suite la "causa dotis" sera une"cau-
sa temporalis" et non pas une "causa perpétua," per-
pétuelle. 

Pour nous l’explication de Paul, fondamentale 
pour la notion de dot, ne souffre pas de difficulté. 
L’histoire nous en donne une explication pleinement 
satisfaisante. Il faut un temps où cette notion cor-
responds exactement à la nature des choses. Elle est 
vraie, et littéralement, dans la forme et dans le fond. 
C’est l’époque primitive de la dot. Au moment où la 
dot est le patrimoine de la femme cum manu, qui tombe 
tout entier dans la puissance du mari, où la partie 
de patrimoine de la femme sine manu, qui est remise 
au mari, ses biens tombent définitivement dans sa 
propriété, l'action en restitution de dot n'est pas 
encore née. Le mariage peut être dissous par la mort 



92 La dot dans le mariage oum manu ou 
sine manu. 

92 

des époux et par le divorce. La dissolution n’a pas 
pour conséquence de faire naître l’action en restitu-
tion. Nous verrons que ce fut le droit pendant plus 
de cinq siècles, pendant les cinq premiers siècles de 
l’histoire de la dot. 

On peut dire alors que la dot a une causa perpé-
tua, cette notion simple et précise, qui exprime l’i-
dée de l’indépendance dans le fond et de la forme de. 
la durée de la dot, de la propriété du mari sur la dot 
et de la durée du mariage. C’est à cette époque que 
cette notion s’est dégagée, mais elle cesse d’être exac-
te à l’époque classique, à l’époque où Paul donné la 
formule que nous étudions.Il y a déjà plusieurs siècles 
que l’action rei uxoriae est créée. Par conséquent, la 
dissolution du mariage offre au moins dans la plupart 
des cas à la femme l’occasion de réclamer la restitu-
tion de sa dot. Par conséquent si nous ne considérons 
que le fond des choses, la dot est une donation tempo-
raire, limitée à la duré© du mariage, puisque sa dis-

. solution donne à la femme l’action rei uxoriae, l’ac-
tion en restitution. Par suite, la règle a cessé d’être 
juste, la dot n’a plus une causa perpétua. Pourquoi le 
jurisconsulte la répète-t-il, pourquoi Justinien la 
met-il en têts du titre "de jure dotium", comme la no-
tion qui domine tout le droit dotal ? Ici encore l’ex-
plication, nous la trouvons, non pas dans la logique 
mais dans l’histoire, dans l’histoire de l’action rei 
uxoriae, dans son origine et ses caractères. 

La règle de l’ancien droit n'est plus exacte au 
point de vue du fond, puisque la dot en réalité est 
devenue restituable, mais elle est toujours exacte 
au point de vue formel. La notion primitive de la dot 
n’a pas changé. Les "onera matrimonii" ne sont pas de-
venus le fondement juridique de la dot. Quel aurait é-
té, en effet, le résultat du changement dans la no-
tion de dot, si on l’avait rattachée aux charges du 
mariage ? A la fin du mariage les charges disparais-
sant, la dot serait devenue sans cause entre les mains 
du mari. Il n’aurait pas eu une cause légitime de la 
conserver. Celui à qui la dot doit revenir, le père 
de la femme ou l’enfant, aurait eu une condictio sine 
causa, pour réclamer la dot au mari. La condictio si-
ne causa est une action générale de droit strict ac-
cordée contre tous ceux qui détiennent sans cause 
gitime le bien d’autrui, en vertu de l’idée de l’en-
richissement injuste. Celui qui détient, sans cause 
légitime le bien d’autrui, s’enrichit injustement 
à ses dépens, et on a contre lui une"condictio" pour 
lui réclamer le montant de l’enrichissement. Cette 



93 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 93 

condictio porte plusieurs noms : condictio indebiti, 
quand on a payé ce qu’on ne devait pas et qu’on récla-
me ce qu’on a payé, d’une façon générale condictio si-
ne causa. Les interprètes anciens sont logiques avec 
leur conception de la dot, en fondant l’action en res-
titution sur cette idée. L’obligation de restitution 
est pour eux fondée re par la remise de la dot, d’après 
les principes généraux du droit. C’ést l’idée du grand 
jurisconsulte Doneau, livre XIV, chapitre IV, N°I de 
ses oeuvres, qui place la dot parmi les contrats re, 
et la compare au "mutuum". "Etiam dotis restituantendae 
obligatio re contrahitur, eodem plane modo quam mutuo” 
l’obligation de restituer la dot est contractée re, 
de la même façon que par le mutuum. Cette idée qui est 
devenue l’opinion commune n' a aucun fondement dans 
les textes romains. 

Aucun texte ne dit que la femme pu son héritier 
a une condictio. L’action rei uxoriae est fondée sur 
des principes différents. C’est une action de bonne 
foi, alors que la condictio est une action de droit 
strict, Elles n’ont pas le même but. Ce n’est pas l’en-
richissement qui est réclamé, c’est la dot, ou plus 
exactement, ce qui paraîtra meilleur et plus équitable 
au juge de faire restituer. Le fondement de cas deux 
actions est totalement différent, elles sont nées dans 
des circonstances historiques tout à fait différentes. 

Chapitre IV. 

LES TABOUS DU MARIAGE. 

Dans les deux chapitres suivants, nous allons exa 
miner un texte de Plutarque : Plutarque, Vie de Romu-
lus, 22. 



94 Les tabous du mariage. 94 

Romulus édicta quelques lois parmi lesquelles cel-
le ci est dure qui ne permet pas à la femme de di-
vorcer d’avec son mari, mais qui permet au mari de 
répudier son épouse pour cause d’empoisonnement d’en-
fants ou de falsification de clefs, et pour cause 
d’adultère. Il ordonna que si quelqu’un renvoie son 
épouse pour une autre raison la moitié de sa fortune 
soit remise à la femme, l’autre moitié consacrée à 
Gérés mais que le mari qui répudie sa femme offre un 
sacrifice aux dieux souterrains. 

Valeur des 
témoignages de 
Plutarque. 

Plutarque, historien et moraliste grec, est né à 
Chéronée en Béotie vers l’an 45 pu 50 de R.F. Il est 
mort en 140. Il a laissé de nombreux ouvrages , et 
parmi eux deux, qui sont très importants pour les 
antiquités romaines. D’abord ses Vies des hommes illus-
tres ou vies parallèles, où il raconte successivement 
pour les comparer la vie d’un Grec illustre et la vie 
d’un Romain illustre. Le texte que nous avons à étu-
dier est tiré de la vie de Romulus. Il compare Thésée 
et Romulus, et il compare plus loin Lycurgue et Numa. 
Son deuxième ouvrage, les Questions romaines, est 
une de nos sources les plus abondantes pour notre do-
cumentation sur les coutumes religieuses et profares 
de l’ancienne Rome. Plutarque a pris comme modèle et 
comme source dans ses questions romaines un historien 
plus ancien que lui, un historien romain, qui est 
Varron. L’oeuvre de Plutarque est le fruit de lectures 
immenses, d’un dépouillement très étendu de la litté-
rature romaine. Mais ses lectures sont mises en oeuvre 
par lui sans critique et sans discernement. Le sens 
historique lui fait complètement défaut. Il recueille 



95 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 95 

sans critique tous les renseignements, mélange les au-
teurs anciens et d’autres plus modernes et moins im-
portants. On a essayé, sans grand résultat, de déter-
miner les sources dans lesquelles il a puisé les ma-
tériaux de ses Oeuvres. Voir par exemple Ettore Pais, 
Storia di Roma, 3ème édition, tome I, 1926.P. 157 ets. 
Barth, de Juba, 1876, suivi par Mommsen, Romische , 
Porschungen, II, p. 17,note 35, pensent que la source 
principale de Plutarque a été l’histoire romaine com-
posée par Juba II, roi de Mauritanie de l’époque de 
César et d’Auguste. Ettore Pais pense qu’il suivit de 
façon générale les écrivains plus récents : Tite-Live 
et Denys d’Halicarnasse. Dans la vie de Romulus, à 
côté des détails de cette vie, qui paraissent dérivés 
de Varron et de Juba, il y a des notices qui provien-
nent de plus anciens auteurs grecs. On ne peut pas 
souvent décider s’il s’en est servi directement, ou 
s’il avait à sa disposition des livres d’extraits et 
d’anècdotes, qu’il cite d’ailleurs quelquefois. Le 
passage, que nous citons, pourrait bien être un de 
ces extraits, pris à un auteur différent du corps du 
récit, car la vie de Romulus est un recueil de légen-
des et d’historiettes, une narration de faits vrais 
ou faux plutôt qu’un exposé des institutions primiti-
ves. A deux reprises, seulement, la narration des 
faits extérieurs, est coupée de façon arbitraire pour 
être reprise ensuite par des détails sur le droit 
constitutionnel . Chapitre XV, il décrit la constitu-
tion de la cité du Sénat et expose les droits du pa-
tronat. Chapitre XXII. L’extrait que nous venons de 
rapporter sur le divorce, et également un autre sur 
le parricide, sont présentés tous les deux comme des 
lois de Romulus. Ce chapitre ne fait pas corps avec 
le récit. Il apparaît donc notamment comme la source 
probablement n’ayant pas été modifiée pour faire 
partie d’un exposé cohérent. 

Importance 
du texte cité 
pour l’histoi-
re de la.res-
titution de 
la dot et du 
divorce. 

Le texte, que nous allons étudier, est un de ceux 
qui sont le plus fréquemment cités par les auteurs 
modernes. Il compte comme un des plus importants des 
lois dites de Romulus. Il est important au point de 
vue des idées mprales, il est important pour l‘histoire 
du divorce, car il est le témoignage le plus ancien 
des cas de divorce admis par là coutume romaine. Il 
est important ensuite pour l’histoire plus particuliè-
re de la restitution de la dot. C’est également le té-
moignage le plus ancien, non pas de la restitution de 
la dot, mais de la coutume de donner une compensation 
pécuniaire à la femme. répudiée, quand la répudiation 
n’est pas provoquée par une faute grave. C’est cette 
coutume primitive, représentée par la confiscation de 
la fortune du mari, dont on remet la moitié à la fem-



96 Les tabous du mariage 96 

tes, qui an se transformant a fait établir la règle 
de la restitution de tout ou partie de la dot à la dis-
solution du mariage. On peut dire qu’elle est donc 
l’origine de la règle de l’action rei uxoriae. 

Aussi notre texte est-il très souvent cité, et 
il a une littérature extrêmement abondante. Il est ci-
té par tous les historiens généraux de Rome, aussi 
bien par Niehchr que par Ettore Pais, du premier au 
dernier en date. Il est cité également par tous les 
historiens du droit romain. On le trouve dans tous 
les Manuels généraux, aussi bien à propos du divorce 
qu’à propos de la dot. Il est enfin cité dans tous 
les ouvrages spéciaux, consacrés, soit au divorce, soit 
à la dot, soit même aux lois de Romulus. Sans compter 
enfin les monographies particulières et les articles 
spéciaux sur ce texte. Vous voyez qu’il est donc pos-
sible d’établir une bibliographie extrêmement étendue 
de ce texte. 

On pourrait penser qu’ayant été ainsi si souvent 
cité et étudié, son sens est complètement élucidé, si 
complètement qu’il pourrait ne plus être nécessaire 
d’y revenir. Croire ceci, ce serait pourtant se trom-
per complètement. En réalité l’histoire de son inter-
prétation suit une évolution exactement inverse. Les 
plus anciens auteurs s’efforcent surtout de déterminer 
quels sont les cas de divorce envisagés par le texte. 
C’est sur cette détermination que porte le principal 
de leurs efforts. Pour le reste, c’est-à-dire pour la 
sanction, ils l'acceptent sans critique pour ce qu’il 
dit. Ils le considèrent, ainsi que Plutarque, comme 
une loi de Romulus, une loi sanctionnée par l’autori-
té de la cité et par son représentant, le roi. C’est 
lui qui, pour eux prononce et applique la confiscation. Critique du 

texte de Plu-
tarque . 

Opinion, de 
Girard. 

Ce point de vue assez simple paraît aux auteurs 
nouveaux de plus en plus impossible à soutenir, et le 
texte leur semble de plus en plus difficile et incer-
tain. La première incertitude, provient des cas de 
divorce très mal qualifiés par Plutarque, qui ont be-
soin d’être interprétés et expliqués par une interpré-
tation toujours assez incertaine. Mais à ce point de 
vue, les auteurs auraient pu, et paraissent y être ar-
rivés, obtenir une entente. C’est la sanction qui n’a 
pu être élucidée. Si bien que les auteurs en sont ar-
rivés à douter et de l’authenticité de ce texte, et 
de l’histoire qui y est racontée. Girard, Histoire 
de l’organisation judiciaire des Romains, p. 35. dit 
qu’il faut éliminer de la juridiction criminelle du 
roi les infractions qui mettent en cause les divinités 
d’introduction plus récente, par exemple le culte de 
Gérés, qui est d’origine hellénique et relativement 



97 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 97 

Opinion de 
Wissowa. 

récent. Son temple a été consacré en 268 de R.F., com-
me nous l’avons vu, par le consul Spurius Cassius, 
après un voeu du dictateur Postumus. Il a donc été fon-
dé sous la République. Il est impossible d’attribuer à 
l’époque royale une prétendue loi sur le divorce, at-
tribuée, par Plutarque à Romulus. Wissowa, historien 
de la religion romaine, dans la Real Encyclopédie der 
klassischen Alterthumwissenschaft, au mot Cérès expli-
que que le temple de Cérés est devenu le centre de la 
plèbe, le lieu de réunion des tribuns de la plèbe, 
le lieu où ils conservaient le produit des confisca-
tions infligées aux ennemis de la plebe. Tite-Live 
nous dit, en effet, livre III, chapitre 7, : "Les con-
suis imprimèrent aux tribuns un double caractère d’in-
violabilité, et par la religion et par la loi, qui dé-
vouait à Jupiter la tête de quiconque intenterait aux 
tribuns du peuple, aux édiles, aux juges et aux décem-
virs et ordonnait que leur patrimoine serait vendu 
au profit du temple de Gérés, de Liber ot de Libéra. 
Cette loi, dit Wissowa, paraît avoir été pastichée par 
la soi-disant loi de Romulus, (Plutarque, Romulus, 22), 
dans laquelle la fortune du mari doit revenir pqur 
moitié à la femme, pour moitié au temple de Gérés. En 
tout eas, cette loi est une création postérieure, il 
répète la même accusation d’inauthenticité dans son 
livre, -"Religion et suite des Romains", 1ère édition 
Munich, 1902, p. 161, note 2, et p. 246. 

Opinion de 
Bonfante. 

Enfin, Bonfante, Corso di Diritto Romano, I,P.87, 
dit : "Nous parlerons de la prétendue loi de Romulus, 
qui aurait, contre toute vérité historique, fulminé la 
confiscation hors de certains cas, Tome I,P.251, Par-
mi les prétendues lois de Romulus, celle-ci est peut-
être la plus énorme, celle qui a donné le plus grand 
mal aux interprètes. Je n’estimerai pas absolument 
invraisemblable que ee soit une tradition exagérée 
de l’empire ancien du sacerdoce et du fas, c'est-à-dire 
re de la loi religieuse, ou une invention pure et 
simple de l’époque des réformes matrimoniales d’Augus-
te et dans l’esprit de l’impérial grand pontife. 

En définitive, la tendance des derniers auteurs 
est de résoudre les difficultés du texte par le rejet 
pur et simple de ce texte comme inauthentique. Ce re-
jet s’appuie de façon générale sur les doutes qui se 
sont élevés sur l’authenticité des prétendues lois 
royales, les "leges regiae”, dont ferait partie cet-
te loi de Romulus. Il s’appuie, en outre, sur la cons-
tatation aussi générale que l’histoire ancienne de 
Rome, aussi bien, l’histoire des institutions que des 
faits, a été falsifiée et agrémentée de légendes par 
Les historiens do l’époque historique, et que cette 

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



98 Les tabous du mariage. 98 

histoire a notamment été reprise et modifiée de façon 
fondamentale par les antiquaires romains de l’époque 
de Cicéron et de l’époque d’Auguste. Au XIX° siècle 
l’Ecole historique allemande, Niebuhr, Mammsen, ont 
soumis les légendes et l'histoire des débuts de Rome 
à une critique impitoyable, souvent justifiée, mais 
n’échappant pas toujours aux reproches d’hypercriti-
que. Le représentant le plus radical de cette hypercri-
tique est l'historien Ettore Pais, que je vous ai cité. 

Les hypercri-
tiques. 

Un grand historien français, Camille Jullian, s’est 
souvent élevé contre cette hypercritique et ses con-
clusions trop radicales. Il à montré l’inconvénient 
de l’injustice qu’il y a à rejeter totalement, comme 
légendaires, des données qui probablement ont un fond 
historique, et qui sont précieuses à étudier. En ce 
qui concerne notre texte de Plutarque, faut-il accep-
ter les conclusions de l’hypercritique, et lui dénier 
toute valeur historique ? A mon avis, certainement 
non, il mérite une étude approfondie. Il me paraît 
qu’il représente, une tradition sûre que l’on doit accep-
ter, une tradition sûre, car on peut encore la suivre 
à travers toute l’histoire des institutions romaines. 

Parce que les textes permettent de constater 
cette transformation,tout en la laissant reconnaissable, 
nous pouvons affirmer que cette tradition correspond 
à une réalité historique. C’est cette évolution que 
nous allons tenter de retracer dans les chapitres qui 
vont suivre. 

Le texte de Plutarque - Vie de Romulus, 22. -
nous permettra de l’étudier dans son état originaire. De-
nys d’Halicarnasse, Antiquités Romaine s, 2,25, nous 
la fera reconnaître dans une première transformation. 
Nous la retrouverons ensuite dans un texte authentique 
et sûr de l’époque de Caton, avant par conséquent que 
les transformations systématiques de l’époque de Cicé-
ron et d’Auguste aient falsifié l'histoire, dans un 
extrait du livre de Caton l’Ancien sur la dot, cité 
par Aulu-Gelle, Nuits Attiques, chapitre 10,23. La tra-
dition aboutit enfin à une règle de l’action rei exo-
riae : la retentio propter mores, attestée par Ulpien 
dans ses Régulas, ”de dotibus", 6,12, dans des termes 
tels qu’on peut reconnaître dans son dernier état dans 
l’état du droit classique, cette tradition comme étant 
bien la règle même énoncée par Plutarque. 

Ces textes appuyés et expliqués par un assez 
grand nombre d’autres nous permettront de rétablir la 
valeur historique du témoignage de Plutarque, que nous 
allons examiner maintenant. Dans ce texte assez cor-
rompu, nous nous efforcerons de montrer ce qui peut 
en être conservé, et ce qui doit en être éliminé. Nous 
en ferons l’interprétation au point de vue de sa va-



99 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 99 

leur historique. Dans ce chapitre, nous ne traiterons 
pas de la sanction, des défenses portées par la loi, 
c’est-à-dire de la consécration à Cérès, de la confis-
cation de la fortune du mari. Ce sera l’objet du cha-
pitre suivant. Ici nous déterminerons les cas de divor-
ce envisagés , et nous étudierons leurs caractères et 
leur signification. 

§ I- Les loges regiae. 
§ II- Des cas de divorce de Romulus. 
§ III - Caractère religieux de ces cas de divor-

ce: les piaculüm, les tabous. 
§ IV- Nature de ces tabous et explication socio-

logique. 

§ I - Les leges regiae. 

Critiques des 
textes rela-
tifs aux 
leges regiae. 

Les dispositions que nous allons étudier, étant 
attribuées par Plutarque et par Denys d’Halicamasse 
à Romulus, ont été considérées comme des lois de Romu-
lus, et elles ont été recueillies dans les recueils 
de textes modernes parmi les leges regiae, parmi les 
soi-disant lois de l’époque royale. Ces leges regiae 
dans les recueils de textes modernes se présentent 
comme des extraits de citations d’auteurs qui se sont 
référés à une de ces lois de Romulus , de Numa, de Tul-
lius Hostilius ou de Servius Tullius. Tous ces passa-
ges des auteurs romains ont été soigneusement recueil-
lis et réunis par les historiens modernes. Les deux 
Recueils classiques sont : le recueil de Bruns, Fontes 
juris romani antiqui , 7ème édition, 1909, Pars prior, 
leges et negotia, p. 6 et Girard , Textes de Droit 
romain , 5ème édition, 1923. P, 6. Girard avant d ’édi-
ter les leges regiae fait dans une préface une bonne 
étude et un exposé critique de leur origine et de 
leur signification. Dans les Fontes de Bruns, le tex-
te des leges regiae est beaucoup plus fourni que celui 
de Girard. C’est que Bruns donne sans distinguer tous 
les textes où un historien , avant tout Denys d’Hali-
carnasse, Plutarque, Macrobe, Tite-Live, Pline, Festus 
Servius, etc.... parlant d’une institution même en 
termes très généraux l’attribuent à une loi de Romulus 
ou de Numa. Girard au contraire ne conserve de ces ci-
tations d’auteurs que celles qui donnent des disposi-
tions concrètes, des règles précises et qui par leur 
forme tout au moins, pourraient être attribuées sans 
invraisemblance à des lois. 

Qu’est-ce que ces lois royales ? La source prin-
cipale de notre connaissance de ces lois se trouve 
dans Pomponius. Digeste 1,2,2,1 et 2. Libro singulare 
enchiridii. Ce texte est le début de son Histoire des 



100 Les tabous du mariage. 100 

Sources du Droit Romain. Pomponius nous raconte qu’au 
début de la cité il n'y avait pas de lois et que tou-
tes étaient gouvernées par les rois. liais la cité s’é-
tant augmentée, Romulus partagea le peuple en trente 
Curies, et fit voter par le peuple des lois curiates. 
bas autres lois sont toutes écrites dans le livre de 
Sextius Paplrius. Ce livre fut appelé Jus Papirianum. 
D’après Pomponius, Papirius serait de l’époque du der-
nier des Tarquins; d’après d’autres auteurs, il serait 
du début de la République. Ces énonciations, combinées 
avec les textes qui rapportent des dispositions des 
prétendues lois  royales, ont fait croire à l’existence 
de véritables lois curiates, votées par les comices 
sur la proposition de tel ou tel roi. Quelques auteurs 
modernes ont partagé cette opinion. Voir la Bibliogra-
phie dans la notice de Girard. En particulier nous la 
trouvons représentée par Voigt, Ueber die Loges Regiae 
1876. liais l’opinion commune actuellement parmi les 
derniers auteurs est unanime pour contester l’existen-
ce réelle de ces leges regiae, comme lois curiates 
votées par le peuple. Les motifs de cette incrédulité 
sont sérieux et décisifs. 

Diverses opi-
nions sur les 
leges regiae. 

Les leges re-
giae ne sont 
pas des lois 
authentiques. 

I° - L’énonciation qui qualifie de lois curiates 
ces leges regiae est du seul Pomponius. Elle se heur 
te à une autre tradition mieux établie, d’après la-
quelle il n’y avait pas.de droit écrit, pas de lois, 
avant la loi des XII Tables, Pomponius connaît les 
deux traditions, et pour les concilier il suppose qu'à 
la chute des rois toute leur législation a été abro-
gée en bloc, quelles Romains seraient donc retournés 
au droit coutumier après la chute de Tarquin le Su-
perbe jusqu’aux XII Tables. 

C’est une supposition qui a un caractère tout 
à fait anti-historique et invraisemblable. 

Il est impossible de considérer la plupart 
des dispositions contenues dans les leges regiae com-
me pouvant faire l’objet d’une loi. La. plupart de ces 
dispositions, en effet, se présentent d’une façon in-
dubitable, comme des prescriptions religieuses. Or 
le droit religieux échappe absolument à la méthode de 
voter des lois civiles. Il est invraisemblable pour 
l’histoire ancienne de Rome, comme pour son histoire 
moderne que l’ on ait jamais fait voter le peuple sur 
des règles ayant un caractère religieux. J’ajoute aus-
si que les règles, que nous avons à examiner, même si 
elles n’étaient pas du droit religieux il est très peu-
vraisemblable qu’elles eussent été du droit civil, ca-
le droit de famille pendant bien des siècles encore 
après la royauté est réglé uniquement par des usages 
familiaux et non par le droit civil. 



101 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 101 

3°- Le jus papirianum, ce recueil des soi-disantes 
lois royales, a une existence attestée seulement pour 
l’époque d’Auguste. Paul,Digeste 50, 17,144, nous four-
nit le seul repère au point de vue de la date qui 
soit la date la plus ancienne. Il dit "Granius Flaccus 
in libre de jure Papiriano scribit”. C’est le premier 
témoignage permettant de donner la date la plus ancien-
ne à l’existence d’un liber de jure papiriano Granius 
Flaccus est un grammairien contemporain de César et 
d’Auguste, donc de la fin de la République. 

D’autre part, ni Cicéron, ni Varron, ne parlent 
de jus papirianum, et dans leurs ouvrages nombreux où 
ils traitent de façon approfondie des antiquités ro-
maines et des lois religieuses, ils ne citent aucune-
ment le jus papirianum. Ce jus papirianum est invoqué 
ensuite par Verius Flaccus, Denys d’Halicarnasse et 
Tite-Live, qui sont tous des historiens de l’époque 
d’Auguste. 

Le véritable 
caractère des 
leges regiae. 

Ainsi d’une part, l’époque de Cicéron ne paraît 
pas connaître le jus papirianum, et à partir d’Auguste 
nous le voyons au contraire couramment cité par les 
historiens. Tl semble donc que nous soyons en face 
d’un recueil de jurisprudence sacerdotale où sont in-
diquées des vieilles règles traditionnelles souvent 
antérieures à la fondation de Rome, qui ont été con-
servées par les pontifes, et.mises par eux sous l’au-
torité arbitrairement choisie d’ailleurs de tel ou 
tel roi de Rome. La plupart du temps ils les attribuent 
à Romulus ou à Numa. Nos textes sont attribués à Ro-
mulus. Cette jurisprudence sacerdotale après avoir été con-
servée dans les archives qui, nous le savons, étaient 
conservées dans le collège des pontifes, a pu être é-
ditée entre l’époque de Cicéron et l’époque d’Auguste, 
par ce Papirius, dont par ailleurs nous ne connaissons 
que le nom. 

L’attribution de nos deux textes à Romulus n’au-
ra donc aucunement pour conséquence de nous forcer à 
voir là une disposition édictée par le roi, c’est-à-
dire une disposition du droit de la cité. Elle nous 
apporte seulement l’attestation que les Romains consi-
dèrent cette disposition comme très ancienne dans leurs 
coutumes et spécialement dans leurs coutumes religieu-
ses, que cette disposition par conséquent appartient 
aux usages primitifs des tout premiers temps de Rome, 
que c’est une règle originaire dans le droit romain. 

Nous en conclurons, deuxièmement, qu’une disposi-
tion. attribuée aux leges, regiae est avant tout une 
prescription religieuse. Ce sera une règle générale 
d’interpétation qui nous permettra de ne pas nous trom-
per/lorsque par ailleurs avec vraisemblance on peut 
en faire une réglé religieuse et l’attribuer a une 



102 Les tabous du mariage. 102 

vieille croyance. 

§ II- Cas de répudiation. 

Plutarque nous indique que la femme n’a pas le 
droit de divorcer d’avec son mari, mais que le mari 
peut répudier sa femme dans trois cas s 

Les trois cas 
le s plus an-
ciens de ré-
pudiation. 

I°- Empoisonnement d’enfant. 
2°- Falsification des clefs. 
3’- Adultère. 
Sauf le troisième cas, qui ne comporte aucune 

difficulté, les deux autres sont sujets à discussion, 
parce que leur qualification est insuffisante et leur 
interprétation incertaine. Il semble douteux d’ailleurs 
que Plutarque lui-même ait eu une idée nette de ces 
deux cas, car les usages dont ils parlent sont en dé-
suétude depuis des siècles. 

I°- Empoisonnement d’enfant. 
Parmi les nombreuses interprétations de ce tex-

te, il en est une qui ne nous retiendrait pas long-
temps, car elle est évidemment erronée, si elle n’a-
vait pas encore pour caution deux auteurs, dont l’au-
torité est considérable. Le premier est Ihering, "Les 
Indo-Européens avant l’histoire”, p. 392, le second, 
c’est P.F. Girard dans ses "textes de droit romain”, 
dans sa traduction. 

Critique des 
opinions de 
Ihéring et de 
Gérard. 

Cette interprétation consiste à mettre une vir-
gule après et à faire de 

" le complément de " 
ce dernier terme ayant alors deux 

compléments, on est contraint de traduire : empoison-
nement, falsification d’enfants et de clefs. Girard 
traduit : "Propter vene.ficium, vel suppositionem par-
tus vel falsationsm clavium". La nécessité de tradui-
re un seul mot par deux mots différents indique dès 
l’abord le caractère insoutenable philologiquement 
de cette correction de texte. Cette traduction nous 
donne trois cas au lieu de deux : 

I°- L’empoisonnement en général de toute per-
sonne, quelle qu’elle soit. 

2°- Une supposition d’enfants : le fait pour la 
femme de tromper son mari en lui faisant croire qu’el-
le est enceinte et au moment supposé de l’accouche-
ment de faire passer un enfant étranger pour le sien. 

3°- Falsification de clefs. 
Les motifs de cette transformation sont vrai-

ment bien peu concluants. Ils donnent un bon exemple 
de cette argumentation sentimentale, bien peu scienti-
fique, à laquelle se laissent entraîner les meilleurs 
esprits historiques, à défaut d’autres explications, 
dans des cas embarrassants. Ihéring nous dit, en ef-



103 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 103 

fet s "La femme, dont tous les désirs et tout l’orgueil 
s’incarnaient dans le fruit de ses entrailles, pouvait-
elle détruire elle-même tout son bonheur ? Mais pas-
sons. Elle aurait dû être aussi insensée que dépravée, 
pour vouloir empoisonner ses enfants en s’exposant au 
danger de voir découvrir son crime. Elle avait des 
moyens bien plus faciles et pouvait se borner à les 
étouffer pendant leur sommeil, et pour ce crime, qui 
n’en était pas moins un infanticide, la loi n’aurait 
pas comminé la même peine ?" Il ajoute un deuxième 
argument, qui à notre point de vue est plus important. 
"Pourquoi du reste mentionner le seul empoisonnement 
des enfants ? Commis envers d’autres personnes est-il donc 
moins punissable ? La femme empoisonne le père , la 
mère, les frères et soeurs du mari, et il n’aurait 
pas le droit de se séparer d’elle ? Mais pourquoi, 
lorsqu’il s’agit de ses. enfants, lui réserver encore 
ce droit ? A coup sûr tout empoisonnement était puni 
de mort , et le mari était délivré de la mère dénatu-
rée, même sans séparation. Bref, cette opinion contient 
un tel entassement d’absurdités, parfaitement incroya-
bles, qu’il faudrait un manque complet de réflexion 
et de sens critique pour lui accorder confiance . Mal-
gré la vigueur avec laquelle ces raisons sont énoncées 
elles ne nous paraîtront certes pas suffisantes pour 
admettre une lecture philologiquement insoutenable. La 
nécessité de placer une virgule pour lire le texte nous 
montre le caractère arbitraire de la lecture. Elle 
est contre la règle de critique qui a été posée par 
Louis Havet, qui disait que, lorsqu’une interprétation 
doit mettre un signe de ponctuation pour donner un 
sens à un texte, il fallait conclure que cette inter-
prétation était fausse, car les Grecs et les Romains 
n’employaient aucun signe de ponctuation. 

D’autre part, elle fait parler Plutarque d’une 
façon tout à fait impossible. Les deux compléments dé-
terminatifs de la falsification, sont tellement diffé-
rents que le même mot devrait avoir deux significa-
tions différentes, et on fait dire à Plutarque : fal-
sification d’enfants et de clefs. Jamais un Grec 
raisonnable et puriste n’aurait parlé ainsi, pas plus 
d’ailleurs qu’un auteur moderne, qui sait Sa langue. 
Au contraire, la lecture courante nous paraît facile, 
si du moins l’explication ne l’est pas autant. Nous 
dirons qu’il s’agit d’un empoisonnement d’enfants, 
sauf à en déterminer le sens. Retenons cependant le 
deuxième argument. S’il s’agissait d’un empoisonne-
ment, et de l’empoisonnement d’un enfant considéré 
comme une personne vivante, il s’agirait d’un crime 
de la part de celle qui n’a pas d’autorité sur l’en-
fant. On pourrait objecter qu’il y a là un choix tout 



104 Les tabous du mariage. 104 

Opinion ad-
mise par M. 
Noailles. 
Le texte de 
Plutarque 
vise un cas 
d' avortement 

à fait arbitraire parmi les crimes de cette espèce, 
que peut commettre la femme. D’autre part, la sanction 
serait étrange. Romulus ne parle que du divorce et 
non pas de la mort. Or ce crime, qu’il s’agisse de 
l’enfant ou d’une autre personne, aurait pour résul-
tat de la soumettre comme ses autres crimes au droit 
de punir du mari. Il s’agit donc ici, au contraire, 
d’une faute de la femme qui n’emprunte sa gravité que 
en ce qu’elle est une offense contre le mari et contre 
le mariage, par conséquent dont la sanction est la rup-
ture du lien matrimonial fait par le mari à titre de 
peine d’une faute spéciale. Ce caractère restreint est 
la physionomie des deux autres cas. Ce doit donc être 
celle de notre premier cas. Nous verrons même que cet-
te physionomie est encore à un plus haut degré celle 
de notre cas, qui n’a de gravité que parce qu’il s’a- . 
git d’une femme mariée. C’est pourquoi nous serons dis-
posés à admettre l’hypothèse assez généralement répan-
due parmi les auteurs modernes, qui voyaient dans 
cette non pas un empoisonnement 
d’enfants vivants, mais la suppression par un remède 
abortif du fruit qu’elle portait dans son sein. Il s’a-
git d’un avortement. Cette hypothèse a été émise pour 
la première fois par Wachten, Ueber die Eheseherdungen 
bel der Roemer. Stuttgart, 1822, p. 24. Elle a été 
confirmée par Voigt, Ueber die Leges Regiae , 1876,P. 
32, et depuis elle est généralement adoptée. Le mot 
qui désigne ici les enfants veut dire aussi bien par-
tes, foetus que proles et soboles. Par conséquent le 
mot grec du texte désigne à la fois l’enfant , le re-
jeton, le descendant, mis aussi le fruit, le foetus 
non encore sorti du ventre de sa mère, non encore in-
dividualisé et veut dire re-
mède, poison, mais suivant l’opinion générale reli-
gieuse des Romains, ce poison et ce remède ne peuvent 
être qu’un philtre, une drogue magique, qui ne pro-
duit d’effet qu’à cause de son caractère magique. Si 
l’effet est bon, c’est un remède, si l’effet est mau-
vais, c’est un poison, mais dans tous les cas, c’est 
par l’intermédiaire d’une puissance surnaturelle que 
l’effet se produit. Le mot correspondant exact en 
latin serait "venenum", et il est employé par Ammien 
Marcellin au sens de breuvage abortif. Ammien Marcel-
lin, 16,10,18. L’impératrice Eusébie, femme de Cons-
tantin, était stérile. Elle procura et fit prendre par 
surprise à sa belle-soeur Hélène, soeur de Constan-
tin, un breuvage, venenum, destiné à la faire avor-
ter chaque fois qu’elle aurait un enfant. Avec l’em-
ploi d’un breuvage magique pour provoquer l’accouche-
ment avant terme, nous sommes sur un. terrain bien con-
nu du droit primitif. L’infanticide et le foeticide 



(2) 105 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 105 

à plus forte raison sont des coutumes très répandues 
chez les peuples primitifs. Westermack, Origines et 
développement des idées morales, 2 volumes, traduc-
tion française chez Payot, 1928, nous dit p. 406 : "Il 
n’est pas douteux  que l’infanticide en grand, tel que 
le pratiquent beaucoup de races inférieures, soit dû 
aux misères de la vie nomade, notamment des difficul-
tés et des dangers du transport, de la rareté de la 
nourriture". C’est une pratique que l’on retrouve, 
non seulement chez les sauvages, mais même chez des 
races civilisées. Elle est courante, même encore ac-
tuellement, chez les Chinois et elle a été pratiquée 
par les Sémites. Les Grecs et les Romains la pratiquent. 
Ils ont connu de tous temps l’abandon des enfants, 
l’exposition des enfants. Il faut remarquer qu’à par-
tir du moment où les nomades se fixent sur un point de 
la terre et deviennent des agriculteurs, les raisons 
qui développent l’infanticide et le foeticide devien-
nent moins urgentes, car au contraire, l’enfant dans 
un peuple agriculteur devient une richesse et non pas 
une source de dangers. Aussi cette loi de Romulus, qui 
défend l’avortement des femmes mariées correspond à 
une autre loi de Romulus, citée par Danys , et que 
nous verrons aussi, qui défend d’exposer les enfants. 
Ainsi donc elle apparaît comme une réaction du peu-
ple cultivateur contre une coutume antérieure. Nous 
verrons quo ces deux lois sont d’ailleurs également tombées 
en désuétude, car l’usage de l’infanticide et de l’a-
vortement sont impunis pendant toute la durée de l’his-
toire romaine. 

Avec l’infanticide va de pair le foeticide, qui 
se comnet sans objection, même chez les peuples na-
connaissant pas l’infanticide, Platon et Aristote re-
commandent plutôt le foeticide que l’infanticide.. 

Quelle est l’état de l’opinion à Rome à ce su-
jet ? Il est intéressant de l’exposer rapidement. 

L’avortement 
n’est pas 
considéré 
comme un meur-
tre chez les 
Romains. 

L’avortement pour les Romains n’est pas considé-
ré comme un meurtre, car. pour eux l’enfant, qui n’est 
pas encore né n’est ni un homme , ni un enfant,Diges-
te 2,9,1.. "Partus nondum editus hominem non recte 
fuisse dicitur", le fruit qui n’est pas encore né ne 
peut pas être appelé exactement un homme. Digeste.24, 
I, I, "Partus mulieris po.rtio est visceris", le fruit 
de la femme est une partie de ses entrailles. Les phi-
losophes et les médecins discutent parfois le moment 
auquel l’embryon devient vivant, et c’est pour pouvoir 
assimiler l’avortement à l’infanticide, par conséquent 
comme on le fit plus tard, à un crime. Aristote pro-
fesse que si l’ordre et les usages s’opposent à l’ex-
position des enfants il faudra contre l’excès de la 
population soumettre à certaines règles la faculté 

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 

U Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



106 Les tabous du mariage. 106 

L’avortement 
considéré com-
me une offense 
envers le ma-
ri est une 

cause de répu-
diation. 

d’avoir des enfants. S’ils naissent en trop grand nom-
bre, il faudra pratiquer l’avortement avant que les 
embryons n’aient acquis ce qui est permis et ce qui 
ne l’est pas, c’est-à-dire le sentiment et la vie. Par 
conséquent ni en Grèce, quoique il y ait à ce sujet 
des discussions, ni à Rome, l'avortement n’est puni 
comme tel. Mais on le considère comme une offense con-
tre le mari. C’est une faute contre la famille. La fem-
me qui se fait avorter par haine de son mari par ven-
geance, le prive d’un héritier, le prive d’un succes-
seur qui continuera son culte. Or c’est le mari seul 
qui a le droit de régler sa descendance, de l’accep-
ter ou de la refuser. La sanction de cette faute sera 
le divorce. Même après la désuétude de la prétendue 
loi de Romulus, que nous étudions, cette faute reste 
parmi les causes de divorce justifiées. Tacite Anna-
les, 14,63 nous dit que Néron pour divorcer d’avec Oc-
tavie, prétexta qu’elle s’était fait avorter. Justi-
nien classe l’avortement parmi les cas de divorce jus-
tifiés. Novelle 22, chapitre II. 

A partir de 
Septime Sévère 
l'avortement 
est réprimé 
civilement. 

Mais nous ne trouvons pas dans le droit ancien 
de traces de sanction spéciale autre que le divorce. 
Nous ne trouvons de sanction ni dans la jurisprudence 
du tribunal familial ni dans le droit de la cité. Ce 
n’est que dans les derniers siècles de la République 
et au début de l’Empire que, avec la démoralisation 
des moeurs, les avortements deviennent plus fréquents. 
Ovide, Amours, 2, 14, 36. Juvénal , 2, 32, 5. 595, sont 
témoins de la fréquence et de l’impunité avec lesquel-
les se pratiquaient les avortements de leur temps. 
Pour la première fois, en l’an 200 après J.C. sous 
Septime Sévère et Antonin, les avortements sont répri-
més par une loi civile. 

Il est intéressant de noter que le motif qui est 
donné est toujours que l’avortement est une faute con-
tre le mari, Digeste 47, 11, 4. "Indignum esse videri pote 

impune eam maritum liberis fraudasse". Il est honteux 
que la femme puisse impunément frauder son mari de ses 
enfants. Dans les lois postérieures, nous trouvons les 
mêmes motifs. Le mari a droit aux fruits de sa femme. 
Après ce rescrit, il y a d’autres dispositions qui sont 
prises contre les avortements dans le détail desquels 
il est inutile d’entrer. Une peine assez sévère est 
portée contre la femme, l’exil, et contre celui qui 
procure le breuvage abortif la peine est très sévère 
surtout s’il entraîne la mort de la femme. Sentences 
de Paul 5,23, 14. "Qui abortipnis aut amatorium pod-
lum dant", de ceux qui procurent un breuvage abortif 
ou un breuvage d’amour. Les idée chrétiennes condam-
nent l'avortement, quelle que soit la personne qui 
le pratique. C'est depuis le règne de ces idées qu’il 



107 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 107 

est, non pas supprimé, mais condamné en soi par les 
moeurs et par la loi, comme un péché et comme un cri-
me. Il est très remarquable cependant que, même les 
derniers empereurs romains, les empereurs chrétiens, 
continuent à condamner l’avortement suivant une tra-
dition millénaire, comme offense faite au mari, et a-
vant tout continuent à le présenter comme une cause 
de divorce. Novelle , 22, de Justinien, chapitre II, 
Novelle 31 de Léon. Ces auteurs disaient que la fem-
me qui en haine du mari se fait avorter peut être ré-
pudiée par lui. 

Lesdeux sor-
tes d’avor-

tement:: dis-
tinguées par 
le droit clas 
sique. 

Les textes de l’epoque classique distinguent 
toujours deux sortes d'avortement : l’avortement pro-
curé par des manoeuvres mécaniques. Digeste,48,8, "Si 
mulierem visceribus suis vim intulisse quo partum abi-
geret constiterit", si la femme est convaincue d’avoir 
employé un moyen violent pour que son fruit soit expul-
sé. 

Le deuxième cas d’avortement, c’est celui qui 
est procuré par un remède. Digeste,48,19,38. "Qui a-
bortionis aut amatorium poculum dant". 

Dans notre texte il n’est parlé que de breuvage 
abortif. Comme nous le verrons, c’est un breuvage ma-
gique, et à notre point de vue, c’est ce caractère de 
breuvage magique beaucoup plus encore que l'avortement 
en lui-même, où git la notion de faute et la gravité 
de la faute commise. 

Deuxième cas : falsification de clefs. 

Le deuxième cas 
de divorce vi-
se la défense 
faite aux fem-
mes de boire 

du vin. 

Le deuxieme cas de divorce se présente sous une 
forme plus énigmatique encore que le premier. En quoi 
consiste cette faute, cette falsification de clefs,qui 
est une faute si grave qu’elle est mise sur le même 
pied que l’adultère et qu’elle est considérée comme 
une cause de répudiation à l’égal de l’adultère ? 
Ce qui augmente l’énigme, c’est que chez les Romains 
l’usage était que la femme romaine a les clefs à sa 
disposition dans l'intérieur de la maison, elle a une 
grande autorité sur la maison elle-même et sur ses 
habitants,et même sur son mari. Elle est appelée "do-
mina", la maîtresse. Le symbole de cette autorité, ce 
sont les clefs qu’elle détient. La formule du divorce 
dès l’époque des XII Tables montre que le mari lui ré-
clame les clefs pour lui signifier qu’il la répudie . 
Cicéron, Philippiques, 2, 28, 69, nous donne la for-
mule du divorce d’après les XII Tables : "Illam ex duo-
decim Tabulis claves ademit , exegit", il lui retira 
les clefs d’après les XII Tables, il la chassa. Il 
s’agit donc nécessairement do certaines clefs que la 
femme par exception n’a pas le droit d’avoir. Nous 



108 Les tabous du mariage. 108 

sommes en présence d’une qualification détournée, pro-
bablement traditionnelle, d’une défense, d’une défense 
dont Plutarque n’a peut-être plus connu le sens. 

Los auteurs modernes sont à peu près d’accord 
pour penser que les clefs, dont il s’agit, sont les 
clefs du cellier, de la cave à vin. Ces clefs seraient 
en rapport avec la vieille interdiction qui pèse sur 
les femme romaines, l’interdiction de boire du vin.Un 
des premiers auteurs, qui s’est trouvé en face de cet-
te interprétation, Waechter EhesohUtzung der Romer, 
p.23, en a été choqué et nous dit ; le caractère comi-
que et arbitraire de cette interprétation saute aux 
yeux. Mais cette interprétation si audacieuse et si 
comique qu’elle paraisse, un assez grand nombre de tex-
tes nous permettent de la faire avec certitude, tout 
au moins avec une certitude relative, qui lui enlève 
son caractère arbitraire. Car, à la différence de l’em-
poisonnement d’enfant, c’est un cas qui ne se présen-
ts pas isolé dans un texte unique. Nous ne sommes pas 
réduits au seul texte de Plutarque pour l’interpréter. 
Sans quoi cette interprétation serait parfaitement 
impossible. Une série de textes , qui sont de la mê-
me tradition que le nôtre, nous présentent la même 
liaison : adultère et défense de boire du vin. Ces 
deux défenses sont présentées comme les deux fautes 
les plus graves que puisse commettre la femme contre 
le mari, et sont présentées toutes deux comme égale-
ment causes de répudiation. De plus elles sont présen-
tées toutes deux comme permettant au mari de punir sa 
femme et de lui appliquer à juste raison la peine de 
mort. Cette liaison, qui dans ces textes apparaît cons-
tante, se retrouve aux différentes époques de l’his-
toire romaine, aux différentes époques où s’est opé-
rée la transformation des usages. Nous allons passer 
en revue les principaux de ces textes et les plus 
caractéristiques. 

Les textes 
les plus carac-
téristiques 
relatifs à la 
défense pour 
les femmes de 
boire du vin. 

I°- Nous rappellerons d ’ abord Plutarque, 22,.vie 
de Romulus 22, Romulus édicta parmi d’autres lois , 
celle-ci qui est dure, qui défend à la femme de divor-
cer d’avec son mari et qui permet au mari de répudier 
sa femme pour cause d’empoisonnement d’enfant, de fal-
sification de clefs et d’adultères. 

2°- Denys d’Halicarnasse, Antiquités Romaines, 
2, 25, Si la femme commet quelque faute , elle a pour 
juge son mari offensé, qui est le maître de la gran-
deur de la peine. Les parents jugent avec le mari de 
ces choses, parmi lesquelles sont : l’adultère, êt es 
qui paraîtrait aux Grecs le plus minime dès péchés, 
le fait de boire du vin. Ces deux fautes, Romulus per-
mit qu’elles fussent punies comme étant les plus gra-
ves que puisse commettre une femme. Il pensait que 



109 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 109 

l’adultère était le point de départ de l’égarement 
d’esprit, et l’ivresse le début de l’adultère. 

3°- Valère-Maxime, 6,3,9, pour un motif beaucoup 
moins grave Egnatius Metellus tua son épouse à coups 
de bâton parce qu’elle avait bu du vin. Et ce meurtre 
loin de lui susciter un accusateur ne fut même pas 
blâmé. Chacun trouva qu’elle avait justement expié par 
une punition exemplaire la violation des lois de la 
sobriété, car toute femme qui fait un usage immodéré 
du vin ferme son coeur à toutes les vertus et l’ouvre 
à tous les vices. 

4°- Pline l’Ancien, Histoire naturelle, 14,13. Il 
n’était pas permis aux femmes romaines de boire du vin. 
Nous trouvons entre autres exemples que la femme d’Egna-
tius Mecenius(sic) parce qu’elle avait bu du vin au ton-
neau, avait été tuée à coups de bâton par son mari. 
Celui-ci avait été absous du crime de meurtre par Romu-
lus. 

5°- Fabius Pictor dans  ses Annales écrit qu’une 
matrone, parce qu’elle avait descellé les casiers dans 
lesquels étaient les clefs de la cave à vin (claves 
vinariae cellae,)avait été condamnée par les siens à 
mourir de faim. Cnéius Domitius en qualité de juge dé-
cida qu’une femme qui paraissait avoir bu plus de vin qu 
il n’était nécessaire comme remède pour sa santé, se-
rait frappée d’une amende sur sa dot. 

6°- Polybe, livre VI, 2. Il est impossible à la 
femme de cacher qu’elle a bu du vin, d’abord parce 
qu’elle n’a pas à sa disposition le vin. 

7°- Aulu-Gelle, Nuits Attiques, 10,23. Les écri-
vains qui ont traité dos habitudes et des moeurs du 
peuple romain nous apprennent que les femmes du Latium 
devaient être toutes abstinentes. Earcus Caton avance 
même que, non seulement les fermes devaient être cen-
surées, mais qu’elles devaient être frappées d’une a-
mende par le juge, si elles avaient bu du vin, avec 
la même sévérité que si elles avaient commis un adul-
tère. On lit dans un traité de Caton sur la dot : lors 
que le mari divorce, si la femme comnet quelque chose 
de répréhensible, ou de honteux , le juge la frappe 
d’une amende. Si elle a bu du vin, ou si elle com-
met l’adultère, il la condamne. Sur le droit de tuer, 
il écrit ceci : "Si tu surprends ta femme commettant 
l’adultère, tu peux impunément la tuer sans jugement; 
si elle te surprenait en adultère, elle n’oserait pas 
te toucher du bout du doigt, et elle n’en a pas le 
droit.’’ 

8°- Valère-Maxime 2,1,5. L’usage du vin fut in-
connu des femmes romaines, de peur qu’elles ne fussent 
entraînées dans quelques désordres, car le degré le 
plus proche de l’intempérance, de Liber Pater, conduit 



110 Les tabous du mariage. 110 

d’habitude à la Venus illicite. 
9°- Plutarque, Parallèle de Lycurgue et de Numa. 

3, Numa apprit aux femmes à être sobres et à garder 
le silence. Il leur défendit l’usage du vin et ne 
leur permit pas de parler des choses, même les plus 
nécessaires, qu’en présence de leur mari. 

Ces textes sont les plus importants à ce sujet. 
Ils ne sont pas les seuls, il y en a encore quelques 
autres. 

Le nombre de cas textes marque l’importance 
de cette tradition chez les Romains. Ils montrent en 
outre que le rapprochement, que nous avons fait entre 
la falsification des clefs et 1’ interdiction do boire 
du vin n’est pas arbitraire. Le texte de Plutarque est 
un résumé devenu elliptique par sa concision, soit 
qu’il ait été résumé à l’excès par Plutarque, soit 
plutôt que cette concision se trouve déjà dans des 
sources et qu’il l’ait peu compris. 

Preuves di-
rectes du rap-
port entre la 
défense de 
boire du vin 
et la défense 
de s’emparer 
des clefs de 
la cave. 

Nous trouvons dans ces différents textes deux . 
ordres de preuves de la possibilité de faire ce rap-
prochement. Nous y trouvons d’abord une preuve direc-
te, par la comparaison entre le passage de Fabius Pic-
tor, cité par Pline , et celui de Romulus. Nous voyons 
que Fabius Pictor,dit qu’une matrone ayant descellé 
les casiers où étaient les clefs de la cave a été con-
damnée par ses proches à mourir de faim. On remarquera 
que ce texte ne dit pas même qu’elle 's’est servi de 
ces clefs pour boire du vin. Il parle uniquement des 
clefs de la cave. Il faut se rappeler que Plutarque dans 
ses Vies parallèles s’est beaucoup servi pour les Ro-
mains de Fabius Pictor, que Fabius Pictor a été une 
de ses sources principales. Le rapprochement est donc 
très important et très suggestif. 

Nous trouvons aussi un texte de Polybe, qui nous 
dit que la femme ne peut pas boire parce qu’elle n’a 
pas la disposition du vin. 

Ces textes montrent donc qu’il y a eu un rapport 
établi entre la défense de boire le vin et la défense 
de s’emparer des clefs de la cave, de fabriquer ou 
de soustraire ces clefs. Il est possible qu’un texte 
ancien ait qualifié la faute en parlant des clefs, en 
parlant, non pas de la faute commise, mais des moyens 
employés pour la commettre, et assimilant pour les 
punir de même la faute qui consiste à se procurer les 
moyens pour boire le vin avec la faute qui consiste 
à le boire. 

Preuves in-
directes . 
Défense de 
boire du vin 
et alduItère. 

Un deuxième ordre de rapprochement nous fournit 
des preuves indirectes, mais peut-être encore plus 
persuasives que la première : en effet, tous nos tex-
tes montrent la liaison constante, à toutes les épo-
ques de l’histoire romaine, entre l’adultère et le 



III DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). III 

fait de boire du vin, comme étant les fautes les plus 
graves que puisse commettre la femme. C’est la cause 
du divorce et la cause de diverses autres peines, qui 
sont égales dans les deux cas. Or, notre texte de Plu-
tarque fait partie de cette tradition. Il peut donc 
être interprété à la lumière des autres. Examinons 
ces textes et voyons comment ils considèrent cette fau-
te, quelle gravité et quelle importance ils lui attri-
buent . 

Nos textes considèrent le fait de boire du vin 
comme la faute la plus grave que puisse commettre la 
femme. Ils l’assimilent à l’adultère, c’est-à-dire au 
manquement qui a toujours été considéré comme le plus 
important contre la foi conjugale. C’est comme l’adul-
tère, à la fois une cause de divorce, et une cause qui 
ouvre au père de famille le droit légitime de punir, 
le droit d’appliquer la peine la plus grave, la peine 
de mort. 

La double 
sanction 
de l’adultè-
re en droit 
romain. 

Il faut remarquer en effet, qu’en ce qui concer-
ne l’adultère, la sanction a toujours été double, à 
toutes époques du droit romain. Je dirais même qu’elle 
reste ainsi à notre époque, dans les temps modernes 
la sanction de l’adultère n’est pas au fond tellement 
differente de ce qu’elle était dans le droit romain. 

A Rome l’adultère est d’abord cause de divorce, 
d’après laquelle le mari peut et même doit répudier 
sa femme. Les moeurs, et même la loi, lui imposent le 
divorce, au moins à titre d’obligation morale. Mais 
il  peut aussi tuer sa femme, exercer son droit de pu-
nir. C’est le deuxième aspect de l’adultère, qui fait 
naître la vengeance du mari irrité. Mais cette vengean-
ce, il ne l’exerce pas toujours. Il se contente sou-
vent de la première sanction. La coexistence de ces 
deux droits, qui ne doivent pas être confondus, est 
toujours constatée. En ce qui concerne le fait de boi-
re du vin, le droit de tuer est attesta pour l’époque 
ancienne, par les exemples cités dans Pline, dans Va-
lère-Maxime, où il est dit qu’Egnatius Mecenius tua. 
sa femme à coups de bâton parce qu’elle avait bu du 
vin au tonneau, dit Pline, et nous voyons là encore 
un rapport avec la cave à.vin. Le récit de Valère-Maxi-
me est plus modernisé. Il dit que le mari ne fut pas 
poursuivi devant les tribunaux pour meurtre, ne fut 
même pas censuré. Lui place ce récit sous la Républi-
que, tandis qu’au contraire Pline dit que le mari fut 
absous par Romulus. Cette hésitation dans la tradition 
nous montre peut-être le caractère peu sûr et quelque 
peu légendaire de Metellus. 

Fabius Pictor est intéressant, parce qu’il nous 
parle d’un. jugement des proches pour la femme qui avait 
volé les clefs de la cave : c'est un jugement des pro-



112 Les tabous du mariage. 112 

ches non du mari, et il s’agit pourtant d’une matrone, 
c’est-à-dire d'une femme mariée. Elle est condannée 
par les proches à mourir de faim. 

Il est peu probable qu’au temps de Caton le fait 
de boire du vin méritât encore la peine de mort. La 
défense de boire du vin est une singularité, que l’on 
ne comprend plus, si on enlève le sens religieux de 
cette prohibition qui est son caractère primitif et 
sa raison d’être. Les auteurs qui rapportent cette 
prohibition tentent de la rationaliser, mais alors 
elle perd toute sa gravité. Hais la force de la tra-
dition est assez grande pour maintenir longtemps en-
core l’assimilation avec l’adultère, non pas sans dou-
te pour la peine de mort, mais pour le divorce. Il sem-
ble en effet, que les passages de Caton, qui nous sont 
donnés par Aulu-Gelle, ne parlent plus de la mort pour 
le vin, car après l’assimilation qui est faite expres-
sément pour les peines pécuniaires., en ce qui concerne, 
le droit de punir, Caton, d’après Aulu-Gelle, ne par-
le plus que de l’adultère; il n’est plus question du 
vin. 

Mais le fait de boire du vin reste assimilé à 
l’adultère et continue à être joint à lui comme la fau-
te la plus grave, entraînant les conséquences les plus 
importantes au point de vue pécuniaire. Dans ce tex-
te de Caton, que nous aurons l’occasion de revoir, nous 
voyons en effet que nous sommes à une époque où il y 
a des actions en justice au moment du divorce. Le di-
vorce est libre, mais le divorce donne à la femme le 
droit à la restitution de sa dot. Nous voyons que si 
elle a donné des motifs de divorce, si le divorce est 
justifié, elle peut être condamnée à des peines pécu-
niaires sur sa dot. Le mari la garde en tout ou en 
partie. Il la garde en partie, lorsqu’il s’agit d'une 
faute moins grave. Le juge, dit le texte, frappe la 
femme d’une amende. Mais les fautes les plus graves 
sont l’adultère et le fait de boire du vin, lorsqu’il 
s’agit de ces deux fautes, le juge "condemnat", d’après 
l’interprétation, que-nous pensons être la meilleure. 
Condamnât veut dire ici lui prendre toute sa dot. Qu’il 
s’agisse d'une condamnation sur la dot, la preuve nous 
en est fournie du titre même du livre d’où est tirée 
cette règle., du livre "de dote". Bile nous est fournis 
encore pour le même temps par le texte de Pline l’An-
cien, CnéiUs Domitius, en qualité de juge, décida qu’u-
ne femme, qui avait bu avec excès, serait frappée sur 
sa dot,"mulo tavit ex dote". Ce dernier texte est le 
dernier qui existe sur ce chapitre du vin, et l’on 
voit ce que-devient la prohibition avant de disparaî-
tre. On essaie de la rationaliser. Le fait de boire 
du vin paraît punissable. C’est l’excès, l’ivrognerie, 



(2) 113 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 113 

qui est puni, et non pas le vin. Originairement, il 
s’agit incontestablement du fait seul de boire du vin 
qui est défendu. 

Le droit ro-
main classi-
que ne con-
naît plus la 
prohibition 
de l’usage du 
vin pour les 
femmes. 

Nous ne trouvons plus cité dans le droit romain 
classique, ni comme cause de divorce, ni comme cas spé-
cial de peine pécuniaire, le fait de boire du vin. 
La vieille prohibition a entièrement disparu. Mais le 
souvenir nous en est conservé comme une curiosité ar-
chéologique, qui n’a plus de rôle juridique. Elle ne 
figure plus notamment dans le dernier état de l’action 
rei uxoriae classique, elle ne figure plus dans, les 
retentiones propter mores, qui sont le dernier terme 
de l’évolution, que nous retraçons rapidement ici. 
En effet, comme dans le texte de Caton, nous voyons 
que pour l’action rei uxoriae, et dans les retentiones. 
Ulpien distingue entre les mores leviores et les mores 
graviores, pour déterminer le montant de la dot que 
doit conserver le mari. Les mores leviores sont, dit 
Ulpien, comme Caton, toutes fautes de la femme, et 
une partie de la dot lui sera enlevée. Les mores gra-
viores, c’est l’adultère seulement, dit Ulpien. La pro-
hibition de boire du vin a disparu. Il ne reste plus 
dans la catégorie qu’un seul cas mais il est toujours 
présenté comme une catégorie opposée à une autre qui 
comprend,celle-là, une infinité de cas. Grâce à ce tex-
te, qui permet de voir toute la suite de la tradition, 
nous pouvons faire la soudure entre les plus anciens 
anneaux de la chaîne,entre Plutarque, Denys d’Halicar-
nasse et le dernier anneau, les retentiones. Ceci nous 
permet de voir la liaison qu’il y a entre ces textes. 
Nous reviendrons d’ailleurs largement sur ce point. 
C’est le sujet principal du cours. Mais je tenais à 
vous le montrer pour la première fois que nous étudions 
ces textes. 

De l’antique prohibition, à l’époque classique, 
il reste peut-être qu’on impose une plus grande rete-
nue aux femmes. Chez elles on considère que l’ivresse 
est plus choquante que chez les hommes. Un tuteur sé-
vère défendra à sa pupille de boire du vin. C’est ce 
trait de moeurs qui existe la verve d'Horace dans ses 
Odes, livre 3,12. 

” Miserarum est nec amori ludum neque dulci 
male vino levers aut exanimari me tuantes 
patruae verbera linguae". 

Ah! que je plains la jeune beauté privée des doux 
jeux de l’amour et qui, redoutant la voix menaçante 
d’un tuteur rigide, n’ose pas verser sur ses peines 
le vin consolateur. 

Mais il nous faudra maintenant, après avoir d étérmi-
ne l'importance attachée par le droit archaïque à la 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



114 Les tabous du mariage. 114 

prohibition, essayer d’en chercher l’explication. 
Nous devrons déterminer, ou plutôt supposer pour quel-
les raisons elle a pu être portée. Il est bien évident 
que les historiens, qui nous ont conservé cette prohi-
bition, n’en comprennent plus la portée. Bien qu’ils 
ne la trouvent plus raisonnable, ils essaient d’en 
donner une explication raisonnable , une explication 
morale, et leur explication vise l’ivresse, l’intempé-
rance et non pas seulement le fait de boire du vin. 
Ils essaient de maintenir l’assimilation qui est faite 
par les textes entre le vin et l’adultère. Ils nous 
montrent simplement que l’intempérance conduit à l’a-
dultère, que tous les deux , adultère et intempérance, 
sont également des égarements de l’esprit. Denys nous 
dit, en effet, que Romulus pensait que l’adultère était 
le point de départ de l’égarement d’esprit, l’ivres-
se le début de l’adultère. Ce sont donc deux erreurs 
qui font perdre la tête aux femmes et les font sortir 
d’elles-mêmes, Même explication dans Valère-Maxime, 
mais sous une forme plus religieuse. L’intempérance 
do Liber Pater est le degré le plus proche qui conduit 
à la Vénus illicite. Liber Pater est un très ancien 
dieu latin. Il forme un couple divin avec Libéra, Les 
Romains ne connaissaient plus guère que son nom et 
n’étaient pas d’accord sur sa signification originai-
re. C’était probablement le dieu de la fécondité et 
de l’abondance, de la fertilité des champs. C’est en 
tout cas un. dieu agraire, dont le culte fut lié au 
culte de Cérès, Lorsque Cérès eut un temple à Rome,a-
près sa réunion avec la Déméter Grecque, Liber et Li-
béra furent alors assimilés à Dionysos et à Corée. 
Sous cette forme grecque. Liber devint le dieu de la 
vigne, le dieu du vin. Suivant les habitudes de langa-
ge tenant aux croyances religieuses, le vin est confon 
du avec son dieu, l’amour étant confondu avec la déess 
de l’amour Vénus. La Vénus Illicite, la Vénus impudi-
que, qui protège les amours illégitimes, s’oppose à 
la Venus pudica, qui protège elle, les formes légiti-
mes du mariage. Mais, au fond sous ce revêtement reli-
gieux, c’est la même idée morale de Denys d’Halicar-
nasse : l’intempérance conduit à l’adultère. 
Ces idées en rationalisant la prohibition , la dépoui-
lent de toute signification et de portée , car ce 
n’est pas seulement le vin qui conduit à l’adultère, 
mais encore bien d’autres choses. Elles n’expliquent 
pas pourquoi le fait de boire du vin est considéré en 
soi comme une des plus graves fautes contre le maria-
ge et contre le mari, et pourquoi cette faute est as-
similée à l'adultère. Nous verrons dans les deux der-
niers paragraphes de ce chapitre que cette faute con-
siste en une souillure, en une faute religieuse, en 

Motifs de 
la défense 
faite aux fem-
mes de boire 
du vin. 



115 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 115 

une infraction à un tabou, par conséquent qu’elle trou-
ve son explication dans les croyances religieuses des 
Romains primitifs. 

Troisième cas ; l'adultère. 

L’adultère de 
la femme est 
considéré 
comme uns fau-
te à l’encon-
tre de la 
famille du 
mari. 

Enfin, d’après Plutarque, le troisième cas où 
il est permis au mari de répudier sa femme, c’est le 
cas d’adultère. Ici le texte n’a pas de difficulté 
d’interprétation. Si les deux autres cas ont besoin 
d’être déterminés, si leur détermination présente tou-
jours un certain caractère d’incertitude et d’obscuri-
té, la détermination du cas prévu ici par la loi ne 
souffre aucune ambiguité. L’adultère de la femme est 
le cas type de rupture du lien de fidélité. L’adultère 
produit une turbatio sanguinis, la plus grave et la 
plus universellement admise. Il est permis au mari de 
répudier sa femme, et même de la punir de mort. Nous 
savons que même dans notre droit moderne, dégagé de 
toute idée religieuse, le mari qui tue sa femme adul-
tère est acquitté régulièrement par la Cour d’Assise. 

Les deux premiers cas dépendent uniquement de 
croyances religieuses, à cause de ces croyances, ils 
sont admis comme causes de divorce, mais ils ont un 
caractère d’étrangeté accidentelle, destiné à dispa-
raître avec les changements de croyances. Au contraire, 
l'adultère est une prohibition, qui subsiste , même 
après l’affaiblissement des croyances religieuses, qui 
l’ont fait admettre. Néanmoins, ici encore, la sour-
ce de cette prohibition se trouve dans la loi reli-
gieuse. C’est la loi religieuse qui impose à la fem-
me la loi de fidélité. Son adultère trouble la famille. 
Il est susceptible d’introduire dans cette famille un 
élément étranger, qui l'expose à un grand péril. La 
femme est en effet la mère des enfants. Ses enfants 
sont les continuateurs du culte et de la famille. C’est 
la charge des descendants de rendre aux morts de la 
famille, aux ancêtres, le culte qui leur est dû. Il 
importe donc que ce soit vraiment les descendants de 
ces ancêtres,que la filiation ne soit pas troublée, 
pour que ce culte soit agréable aux morts. C’est là 
la raison fondamentale pour laquelle l’adultère de la 
femme est une faute contre le mariage, une faute con-
tre la famille, tandis qu'au contraire l'adultère du 
mari n'est pas punissable. Cet adultère , en qualité 
de faute ou délit, on peut dire qu’il n'existe pas. 
Caton exprime à ce sujet l'opinion romaine, d'une ma-
nière pittoresque et saisissante. Aulu-Gelle, Nuits 
Attiques, 10,23, "Si tu surprends ta femme en adultère, 
tu peux la tuer, impunément , sans jugement. Mais si 
elle te surprend, quand tu la trompes, elle n’oserait 



116 Les tabous du mariage. 116 

te toucher du bout du doigt, et elle n’en a pas le 
droit. 

Caractères 
spécifiques 
des trois cas 
de répudiation 
énoncés par 
Plutarque. 

De cette étude des trois cas, énumérés par Plu-
tarque, il résulte que leur caractère spécifique es-
sentiel est d’être une faute contre le mariage, une 
faute contre la famille. C’est parce qu’il s’agit d’u-
ne femme mariée qu’il y a faute, car l’acte qu’elle 
accomplit en soi n’est , ni un crime, ni même un délit 
Nous avons vu que les peuples primitifs considèrent 
l’avortement comme une pratique qui n’encourt pas de 
peine. Ils sont très peu sensibles aussi à la faute 
morale qui consiste en ce qu’un homme entretienne des 
relations avec une femme en dehors du mariage. C’est 
un fait, que la loi civile n’atteint pas. 

Nous avons maintenant à déterminer le caractère 
de cette faute, à en chercher la nature, et la raison 
de cette gravité. Nous aurons à montrer qu’il s’agit 
de règles religieuses d’un caractère essentiellement 
et uniquement religieux. C’est d’une façon inexacte, 
d’une manière impropre, que Plutarque ou sa source 
les présente comme des cas de divorce» Il les envisa-
ge comme des hypothèses, dans lesquelles la loi donne 
au mari le droit de répudier sa femme. En réalité, le 
sens originaire de cette loi, si loi il y a, n’est 
plus compris par lui. Dans la coutume primitive, ces 
prétendus cas de divorce étaient des défenses , des 
interdictions religieuses. Nous dirons des tabous, 
L’infraction faite par la femme contre ces défenses 
occasionne une souillure; la famille est rendue impure, 
C’est pourquoi une infraction de cette espèce, non 
seulement impose au mari la possibilité de répudier 
sa femme, mais lui en donne même l’obligation, obliga-
tion sanctionnée, comme nous le verrons, par l’opinion 
et au besoin par la contrainte des autres membres de 
la famille. En outre, une fois qu’il a rempli son de-
voir, en répudiant sa femme, il doit purifier sa fa-
mille par un sacrifice, comme nous le verrons. 



117 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 117 

§ II - Caractère religieux des défenses 

Sacrifices expiatoires : Piaculum. 

La loi de Romulus, que nous avons étudiée, est 
une prescription religieuse. Il s’agit de règles cou-
tumières, du fas, du droit religieux, et non pas de rè-
gles du droit civil. Cette première proposition a un 
caractère certain, un caractère évident, qui n’est d’ail 
leurs contesté par personne. Nous avons vu que l’attri-
bution de cette loi à Romulus ne fournit pas une objec-
tion, car cette attribution ne présente aucun caractè-
re historique, pas plus qu’elle ne prouve que c’est une 
lo,i votée par les comices curiates. La seule preuve 
qu’elle apporte, c’est qu’il s’agit d’une très ancien-
ne règle coutumière, considérée par les Romains comme 
une des plus anciennes et pour eux comme une règle ori-
ginelle. 

La loi attri-
buée à tort 
à Romulus est 
une très an-
cienne pres-
cription cou-
tumière de ca-
ractère reli-
gieux. 

Son caractère religieux résulte donc d’abord de 
ce que ses règles sont considérées comme faisant par-
tie des leges regiae. Il résulte aussi directement du 
texte lui-même. Nous avons vu que la sanction indiquée 
par la loi est une consécration à Cérès, par conséquent 
une peigne religieuse, et la fin du texte, quel que soit 
le sens qu’on lui donne, doit se traduire par offrir 
un sacrifice aux dieux souterrains ou être offert en sa-
crifice aux dieux souterrains. Il s'agit donc d’un ac-
te essentiellement religieux, qui doit être accompli. 
Mais l’interprétation exacte de cette dernière partie 
du texte est tout à fait importante pour nous, car elle 
nous permettra de préciser la nature de ces règles cou-
tumières et nous verrons que du texte lui-même résulte 
l’interprétation exacte, qui doit être faite de ces 
règles. 

1 °- Explication de la phrase finale de Romulus, 
22 . 

Vous vous rappelez la traduction que nous avons 
faite de la dernière moitié du texte : Romulus ordonna 
que si quelqu’un renvoyait son épouse pour d’autres rai-
sons, la moitié de sa fortune appartiendra à la femme, 
l’autre moitié sera consacrée à Cérès niais que celui 
qui répudiait sa femme offrira un sacrifice aux dieux 
souterrains. 



118 Les tabous du mariage. 118 

Les traduc-
tions du par-
ticipe apodo-
ménon. 

A côté de cette traduction que nous avons admi-
se, il en est une autre, qui s'est imposée aux histo-
riens du droit et qui, on peut le dire, triomphe ac-
tuellement. On met un point après la consécration à 
Gérés, et l’on poursuit : il ordonna en outre que le 
mari qui vend sa femme, soit consacré ou soit immolé 
aux dieux souterrains. 

Ainsi, il y a deux manières très différentes de 
traduire le participe renvoyer, ré-
pudier, d’une part, ou d’un autre côté, vendre. Pour 
l’infinitif, suivant qu’on le prend pour un infinitif 
passif ou un moyen, on traduira par offrir un sacrifice, 
sacrifier, ou d'autre part, être sacrifié, être décla-
ré sacer. Comment a-ton pu arriver à deux sens si dif-
férents, et quel est l’état de la littérature à ce 
point de vue ? 

Les partisans 
de l’hypothè-
se de répu-
diation. 

Les partisans 
de l'hypothèse 
de vente. 

Si nous interrogeons les philologues, tous sont 
d’accord. Tous les traducteurs de Plutarque, depuis 
Xylander, philologue allemand du XVIème siècle et pre-
mier traducteur de Plutarque, jusqu'aux traducteur mo-
dernes, qui ne sont pas d'ailleurs très récents, Reis-
cke Doehner (édition Firmin Didot), tous ces traducteurs 
sont Unanimes, et ils écrivent : "Qui repudiasset uxo-
rem deos manos placare". C’est ainsi que traduisent les 
Français Amyot Dacier et au XIXème siècle, Ricard et 
Pierron. Cette traduction a été défendue parmi les ju-
ristes par Waechter Ehesohudungun bei der Rômer, 1822, 
Rosbach, Römische Ehe 1853. p.135, et surtout par Voigt 
Leges Regiae, 1876, p. 591. Mais elle a peu de parti-
sans ; parmi ceux-ci on peut compter le Manuel de Cuq, 
qui a été très inspiré par Voigt, 2ème édition p. 174. 
Au contraire, la seconde interprétation, dans le sens 
de vente, a eu une fortune beaucoup plus éclatante. Il 
est impossible de dénombrer tous les auteurs qui l'ont 
admise. Elle est indiquée pour la première fois à ti-
tre de conjecture peu vraisemblable par Waechter, dans 
le livre que je viens de citer. Mais elle a été relevés 
et plus longuement expliquée par Basse, Guterrecht Der 
Ehegatten, 1824 p. 487. Mais surtout elle a été spécia-
lement étudiée et justifiée par Schlesinger Zeitschrift 
fur Rechtsgeschichte, 8, 1869, p. 59 et dans un article 
qui lui a été spécialement consacré par Trincheri, sur 
Plutarque, Romulus, 22, Bulletino del Istituto di Di-
ritto Romano 11.1889. Ces travaux ont emporté l’adhé-
sion des auteurs, et le sens a été consacré. En effet, 
nous le trouvons dans les deux Recueils classiques de 
Textes du droit romain : dans les Fontes de Bruns, 
tome I, p. 6 qui changea sa traduction entre la première 
et la deuxième édition, sur l'autorité de Schlesinger î 
et dans Girard, Textes de Droit Romain, p. 6, note 2, 
qui cite l'autorité de Schlesinger de Trinoheri, et sa 



119 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 119 

propre autorité. Ils traduisent tous les deux "qui 
autem venderet uxorem diis inferis immolari", celui 
qui vend sa femme sera immolé aux dieux infernaux, aux 
dieux souterrains. . Les histoires générales et les ma-
nuels d’antiquités romaines ont suivi ce sens, par exem-
ple, Lange Römiche Alterthumer, I,p. 91, Marquardt, 
le Culte chez les Romains, I, P. 361, Wissowa, Religion 
et Culte des Romains, p. 681, Ihering, Esprit du Droit 
Romain, I, p, 183, Mommsen, Histoire romaine I, p. 58. 
Ce sens a été aussi consacré par les Manuels Généraux 
de Droit Romain, et pour ne citer que les principaux, 
Karlowa, Römische Rechtsgeschichte , II, p. 183; Girard, 
Manuel 8ème édition, p. 181, Bonfante, Corso di Dirit-
to Romano, I, p. 78. On pourrait allonger de beaucoup 
cette liste, beaucoup plus que celle de la première o-
pinion. 

Critique de 
la traduction 
apodidasthaï 

vendre. 

Sur quoi est établie cette fortune singulière ? 
En vérité, sur bien peu de chose. Le seul argument di-
rect est que le verbe a bien, en 
effet, comme sens technique le sens de vendre, tandis 
qu'il n'a pas le sens technique de divorcer et de ré-
pudier. Voilà le fait. Est-il convaincant ? Non. Car 
la façon dont les traducteurs l'ont unanimement inter-
prété le prouve. Si vendre est, en effet, un sens tech-
nique, c'est un sens spécial, et par conséquent qui a 
besoin d'être prouvé par le reste du texte. Le sens géné-
ral de ce mot est de rendre, de restituer. Plutarque 
n'est pas un auteur juridique: Le reste du texte ne 
conduit pas au sens spécial. Bien au contraire. Pour 
faire dire au mot répudier, est-il nécessaire, comme 
l'ont cru quelques auteurs, de passer par le sens in-
termédiaire de rendre la femme à son père, de la ren-
voyer dans sa famille originaire. Ce sens est possible, 
mais il est probable même qu'il n'est pas nécessaire, 
car nous trouvons, il est vrai encore dans un sens spé-
cial, le verbe employé dans le sens de ; écarter, de 
rejeter, qui convient tout à fait ici. Pourquoi Plu-
tarque aurait-il employé dans le sens de répudier ce 
verbe un peu inusité dans ce sens ? Parce que dans la 
même phrase, Plutarque, ayant à trois reprises exprimé 
le sens de divorcer, a employé par élégance trois verbes 
différents, et ayant pris les deux verbes de sens tech-
nique pour les deux premières fois, il a employé dans 
la troisième une forme un peu plus anormale. D'autre 
part, l'interprétation technique de vendre a contre el-
le un argument qui me semble décisif. Elle ne tient pas 
compte du reste du texte. C'est un défaut d'interpré-
tation que l'on rencontre très souvent chez les inter-
prètes juridiques. Trop souvent, pour arriver à uns in-
terprétation qui leur paraît la meilleure au point de 
vue de la logique et du fonds des choses, les juristes 



120 Les tabous du mariage. 120 

ont l’habitude d’isoler le texte qui les intéresse de 
l’ensemble, dont il fait partie, et de l’interpréter 
sans tenir compte de cet ensemble. Ce défaut est par-
ticulièrement frappant ici. La phrase de Plutarque est 
en deux parties : dans la première partie, elle dit 
que Romulus a porté une loi sur les divorces, défen-
dant à la femme de divorcer, permettant ou mari de ré-
pudier dans trois cas ; le deuxième membre de la même 
phrase est donc commandé par le premier. Il s’agit la 
aussi, car nous sommes toujours dans la même phrase 
de la loi de Romulus, sur le divorce. Ce deuxième mem-
bre de phrase contient deux propositions qui sont elles-
mêmes commandées toutes les deux par le verbe ordonner. 
"Il ordonna que.... et que..." 11 est donc tout à fait 
peu vraisemblable de penser que Plutarque introduise 
dans la deuxième proposition de ce deuxième membre de 
phrase, toutes les deux dépendantes de la même idée et 
de la loi sur le divorce, une idée entièrement nouvel-
le, l’indication d’une autre loi de Romulus qui s’occu-
perait, non du divorce, mais de la vente de la femme. 
La traduction dans ce sens est obligée de marquer une 
séparation, c’est une mesure adroite, mais contraire 
au texte lui-même. Si l'on veut donc le respecter, il 
faut dire que dans le deuxième membre de phrase, il y 
a deux propositions liées ensemble par le verbe ordonna 
et que ces deux propositions donnent deux règles, qui 
toutes deux s’appliquent au divorce. 

Pourquoi les 
interprètes 
juridiques 
se sont ral-
liés à l’i-
dée de vente. 

C’est ici maintenant que nous allons découvrir 
les raisons pour lesquelles presque tous les juristes 
se sont ralliés à la deuxième interprétation et y 
voient la vente de la femme. Ils s’y sont ralliés, 
faute de trouver à la première interprétation un sens 
raisonnable et satisfaisant. Aucun auteur, même parmi 
ceux qui adoptent la première explication, n’est arri-
vé à en trouver. C’est que, en effet, tous les auteurs 
sans exception pour commenter la soi disant loi de 
Romulus raisonnent comme s'ils interprétaient du droit 
civil, et même du droit civil évolué, du droit civil 
de l’époque classique. Ils envisagent nos règles en 
suivant littéralement Plutarque, comme s’il s’agissait 
de cas de divorce du droit civil, c’est-à-dire d’hypo-
thèses raisonnables prévues par le législateur comme 
justifiant un divorce, et par conséquent comme des cas 
où le législateur donne au mari la liberté de divorcer 
ou de ne pas divorcer. Ils acceptant alors comme évi-
dent que nos deux propositions édictent des peines 
l'une et l'autre contre le mari qui n’obéit pas aux 
règles posées par la loi. Car bien entendu le mari qui 
divorce dans les cas prévus, suivant la loi, est irré-
prochable. Il s’agira donc de celui qui, ayant divorcé 
pour d’autres causes que les trois cas permis, s’expo-



(2) 121 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 121 

se à la rigueur de la loi. Comme sanction, la loi or-
donne d’abord que toute sa fortune soit confisquée, et 
ensuite qu’il fasse un sacrifice expiatoire. Il est 
bien évident que c’est une échelle de peines bien é-
trange, que c'est une gradation très peu satisfaisante. 
Si on lui a pris tous ses biens, avec quoi fera-t-il 
le sacrifice expiatoire ? Et si le sacrifice expia-
toire est fait pour le racheter de sa faute, pourquoi 
lui prend-on tous ses biens ? Voigt n'améliore pas 
l'explication en disant d'ailleurs rapidement et sans 
insister, que le sacrifice expiatoire est imposé à tout 
mari qui divorce, aussi bien sans cause que dans les 
trois cas. C’est certainement parce que cette explica-
tion ne le satisfait pas que la plupart des auteurs, 
peu soucieux de respecter le texte, préfèrent faire 
dire à Plutarque une chose entièremeht différente, mais 
qui a l'avantage de donner un «sens appréciable. Ils 
lui font dire : qui divorce sans cause voit sa fortune 
confisquée, qui vend sa femme est lui-même immolé. Il 
y a une gradation de peines très notable. C'est qu’en 
effet l'interprétation de l'infinitif dépend du sens 
donné au premier verbe. A un point de vue de juriscon-
sulte moderne, vendre sa femme, c'est-à-dire s'en sé-
parer pour de l’argent, est plus grave encore que de 
la renvoyer par un divorce injustifié. La peine doit 
donc être plus sévère. Un simple sacrifice expiatoire 
ne serait pas suffisant. Il faudra donc interpréter le 
verbe comme infinitif passif et dire qu'il sera immo-
lé lui-même aux dieux infernaux. Dans le premier cas, 
sa fortune est confisquée, dans le deuxième cas, c'est 
sa vie qui lui est prise. 

Mais par ailleurs, on concéderait volontiers que 
le sens moyen en soi serait plus vraisemblable que le 
sens passif, et qu’il vaudrait mieux grammaticalement 
traduire par offrir un sacrifice. Four qui connaît, 
même superficiellement, le grec, c'est là une constata-
tion évidente. Il est assez anormal de traduire par 
un passif. Seulement, cela paraît plus raisonnable. 

Pour nous, nous respecterons l'ensemble du texte 
et sans le violenter, nous nous efforcerons de lui 
donner un sens satisfaisant. Nous proposons l'interpré-
tation suivante qui, à notre avis, est très simple et 
péremptoire, bien qu'elle n'ait pas encore été aperçue 
par les auteurs. 

Opinion de 
Nouilles. 

Un auteur, Trincheri, a fait remarquer que si la 
même personne était désignée dans les deux propositions, 
la seconde proposition ne commencerait pas comme elle 
commence. Dans la première proposition, nous voyons 
indiquer : si quelqu'un a fait telle chose.... la deu-
xième commence par : un . C'est une 

“ Les Cours de Droit" 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



122 Les tabous du mariage. 122 

expression disjonctive. S’il s'agissait de la même 
personne que dans la première proposition, il y aurait 

Au contraire , l’expression du texte 
montre d’une façon indubitable qu'il s’agit d'une autre 
personne. En exagérant dans le sens, nous dirons : si 
l’un divorce en dehors des cas, on lui confisque son 
bien, mais si l’autre divorce, il doit offrir un sacri-
fice. On voit qui est l'un, c’est celui qui a enfreint 
la règle, et il est puni ; l'autre, c’est au contraire 
celui qui a suivi la règle, qui a divorcé dans les cas 
prévus. Celui-là peut divorcer, nous dirons même qu’il 
le doit, mais il ne peut pas le faire sans offrir un 
sacrifice expiatoire aux dieux souterrains. Pourquoi 
ce sacrifice ? Quels sont ces dieux souterrains ? 
C’est maintenant ce que nous allons rechercher. 

2°- Le piaculum. 
Quels sont ces dieux souterrains, ces dieux chto-

niens, ces dii inferi, à qui doit être offert le sacri-
fice ? 

Les dieux 
souterrains. 

Les désigner ne présente pas de difficulté. Les 
dieux souterrains, ce sont les morts, ceux qui habitent 
sous la terre. D'après une croyance romaine, qui est 
d'ailleurs commune à tous les peuples indo-européens, 
les Romains croyaient que les âmes des morts continuaient 
à vivre dans le monde inférieur en qualité de dieux et 
qu’elles pouvaient faire sentir leur puissance aux vi-
vants. Ces morts, c'étaient les mêmes, les dii manes. 
Aussi, Wissowa au mot "manes", dans Pauly-Wissowa, p. 
1054 dit s "Avant tout les mânes apparaissent comme les 
dieux du monde souterrain, identiques avec les dii in-
feri". Servius Ad Aeneidem 2,63. "Quidam mânes deos in-
fernos tradunt"; quelques uns disent que les manes sont 
les dieux souterrains", c’est-à-dire les dieux infernaux 
C’est par euphémisme qu'on les appelle les bons dii manes 
Servius ad Aeneidem, 3,63 nous dit, au contraire, ils 
sont nuisibles. C'est par antiphrase qu'ils sont nom-
més, On pense les apaiser par des sacrifices, pour qu'ils 
ne nuisent pas. Leur balte consiste beaucoup moins à 
les prier qu'à les conjurer et à les apaiser comme des 
esprits irrités. Leurs cultes sont avant tout des rites 
expiatoires pour apaiser leur colère, soulevée par les 
fautes commises, même involontaires. Dans les temps pri-
mitifs, on leur offrait des sacrifices humains, en Etru-
rie et dans le Latium. Ces sacrifices humains sont rem-
placés plus tard à la fête principale des mânes, les 
compitalia, par les "maniae", les compitalia sont une fê-
te mobile, dont la date est fixée chaque année par les 
prêtres et annoncée par le préteur. Elle se place vers 
le milieu de l'hiver. Tous les citoyens doivent la cé-
lébrer. Elle fait partie des sacra popularia. On suspend 
devant chaque maison des "maniae", des poupées de dire, 



123 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 123 

qui sont substituées aux victimes humaines. Elles sont 
destinées à apaiser les esprits irrités de chaque fa-
mille. 

Les sacrifi-
ces faits aux 
mânes. 

On fait aux mânes des offrandes, du miel, des 
gâteaux, de l’encens. Quelquefois même on fait des sa-
crifices sanglants, et particulièrement on leur immole 
des porcs. Horace 3.23. Satires. 2.3.165. Si tu te rends 
tes lares propices avec de l’encens, du grain de l’an-
née et une truie vorace, la vigne féconde ne sera point 
desséchée par l’Africus empoisonné (le siroco), tes 
épis ne sentiront point la nielle stérilisante et tes 
pourrissons, l’heure malsaine de la saison des fruits. 

La liaison du 
culte de Tel-
lus et Cérès 
d’une part et 
des dii infe-
ri d’autre 
part. 

La rencontre dans notre texte de Ceres et des 
dieux mânes n’est une rencontre ni arbitraire ni acciden 
telle. Il y a une liaison étroite, au contraire, entre 
Tellus et Cérès et le culte des morts. Nous aurons à 
étudier si Démeter dans notre texte doit être tradui-
te par Cérès ou par Tellus. Notons seulement la liaison 
continuelle et la confusion qui existe entre Cérès et 
Tellus, Voyons plutôt la liaison qu’il y a entre Telluset 
Cérès, d’une part, et les dii inferi, d’autre, part. 
Dans le vieux rituel romain, Tellus est le, représentant 
par excellence des enfers, du monde souterrain. Par con-
séquent, il est en rapport avec les mânes. Dans la for-
mule de dévotion par laquelle un générai s’offre en sa-
crifice avec l’armée ennemie pour obtenir la victoire, 
Tellus et les mânes sont associés. Tite Live, 10-28. 
Le consul Decius dit : "Pourquoi tardé-je plus long-
temps ? C’est le destin de notre gens que nous soyons 
des victimes expiatoires pour racheter les dangers pu-
blics. Je vais livrer avec moi à Tellus et aux dieux 
mêmes les légions ennemies pour qu’elles soient exter-
minées, "ut luendispericulis publiais piacula simus, 
Telluri ac diis manibus dabo". Decius fait allusion à 
un autre fait arrivé quelques années auparavant. Son 
père, Publius Decius, lui-même général d’armée, et dans 
une même circonstance, s’était dévoué avec l’armée en-
nemie pour remporter la victoire, et dans les deux cas 
d'ailleurs Tellus et les dieux mêmes ont donné la victoi-
re aux Romains. Tite-Live, 8-6 "Diis manibus matrique 
Terrae". Wissowa, Religion et Culte des Romains, p. 
161, note 6, cite d'autres cas où la même liaison exis-
te, particulièrement dans une série d’inscriptions 
grecques ou latines, où Tellus et les dieux mêmes sont 
invoqués en même temps. 

Mais il est un sacrifice qui est particulièrement 
important pour nous. C’est le sacrifice de la truie 
praecidanea et de la truie praesentanea, où la même 
liaison est faite entre Tellus et Cérès et les morts. Ce 
sacrifice est important pour nous car non seulement il 
apporte une preuve de cette liaison, mais il va nous 
montrer à quelle conception religieuse correspond le sa-



124 Les tabous du mariage. 124 

orifice expiatoire offert dans notre texte aux mânes. 
La truie praosentanea est un piaoulum, offert à Tellus, 
à Gérés et aussi aux mânes. C’est une purification. 
La truie praesentanea est immoléa à Cérès au moment des 
funérailles et en présence du mort. Festus p. 250. 
"Praesentanea porca dicitur ut ait Veranius- quae fami-
liae purgandae causa Cereri imolatur, quod pars quae-
dam saorificii fit in conspeotu mortui ejus cujus funus 
instituitur". On appelle truie praèsëntanée, comme le 
dit Veranius, celle qui est immolée à Gérés pour puri-
fier la famille, parce qu’une certaine partie du sacri-
fice se fait devant le mort, dont on célèbre les funé-
railles. Veranius et Festua expliquent donc "praesen-
tanea” comme voulant dire immolée en présence du mort. 

Le sacrifice 
de la truie 
praecidanea 
et de la 
truie prae-
sentanea. 

Double carac-
tère de ce 
sacrifice. 

A ce sacrifice correspond celui de la truie prae-
cidanea, c’est-à-dire immolée auparavant. Celle-ci est 
immolée au début de chaque récolte. C’est un des sa-
crifices, qui doivent être régulièrement offerts par les 
cultivateurs, et il appartient, comme les compitalia, 
aux popularia sacra, aux sacrifices faits par tour le 
peuple. Il est offert à Cérès, d’après Caton, de Agri-
culture, 134, qui nous décrit le sacrifice et Varron, 
de Vita populi romani. 3. Nonius p. 163 dit expressé-
ment qu’il est commun à Tellus et à Cérès. Ce sacrifi-
ce a un double caractère : il est destiné d’abord à 
marquer le début des récoltes, "Priusquam. messis faciès 
porcam praecidaneam hoc modo fieri oportet, Cereri por-
ca praecidanea, porco femina priusquam has fruges con-
da , far triticum hordeum, fabam, semen rapicium. A-
vant la moisson, faites de la manière suivante, le sacri-
fice de la truie praeoidanée, immolée à Cérès, femel-
le du porc, avant de couper l’épeautre, le blé, l’orge, 
La fève et la semence de raves. C'est parce qu’il est 
devenu régulier et considéré surtout comme l’offrande 
des prémisses, que les Romains considèrent ce sacrifi-
ce comme fait à Cérès, 

Mais il a un deuxième aspect, qui paraît même 
être l’aspect primitif pour lequel il est fait aux di-
vinités chtonniennes, à Tellus et aux dieux mânes. C'est 
un sacrifice expiatoire, un piaculum, pour offense fai-
te au jus manium. Victor G.L. 25. "Força praecidanea 
quae frugum causa immolatur qui justa defuncto non fé-
dérant, aut in faciendo peccarunt, his porca contrahitun 
quam omnibus annis, immolari oporteat antequam novam 
frugem quae dapem mereat de suo capiant". La truie 
praeoidanée, qui est immolée à cause des récoltes ; 
ceux qui n’ont pas fait ce qu’ils devaient faire à l’é-
gard du défunt, ou qui en le faisant avaient commis 
une faute, devaient une truie qu’il fallait immoler 
tous les ans avant qu’ils recueillent la nouvelle ré-
colte qui était mûre. Aulu-Gelle . Nuits Attiques, 4, 



125 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 125 

6,8. "Porca praecidanea appellata quam piaculi 
gratia ante fruges novas captas immolari Cereri mos 
fuit, si qui familiam funestam aut non purgaverunt aut 
alter eam rem quara oportuerat procuvarerunt". On appel-
le la truie praecidanée celle qu’il est d’usage d'immo-
ler à Gérés avant de recueillir la nouvelle récolte. 
Si l’on n’a pas purifié la famille souillée ou si on 
l’a fait autrement qu'il n'aurait fallu. Varron, de 
vita populi romani "Quod humatus non sit, heredi porcam 
praecidaneam suscipiendum Telluri et Cereri, aliter 
familia pura non est". Pour ce fait qu'il n'a pas été 
enterré, il faut immoler pour l'héritier à Tellus et à 
Gérés une truie praecidanée, autrement la famille n’est 
pas purifiée. On voit clairement la conception religieu-
se à laquelle correspond ce sacrifice. Une mort est un 
événement funeste dans une famille, et le Romain pri-
mitif comme tous les autres peuples primitifs ne dis-
tingue pas entre ce qui est funeste et ce qui est cou-
pable. C’est parce qu'il arrive un événement funeste, 
c’est parce qu'il y a eu une faute, même sans qu'on le 
sache, même si c’est une faute involontaire, que la 
famille est souillée. Elle est funesta ou impura. Des 
mânes sont irritées. Il faut un piaoulum, une offrande 
expiatoire pour effacer la souillure et rendre de nou-
veau la famille pure. On fait ce sacrifice au moment 
d'ensevelir les morts par le sacrifice de la porca 
praesentanea, au moment des funérailles . Mais peut-être ne 
l’a-t-on pas fait encore ou ne l'a-t-on pas fait comme il 
aurait fallu le faire. La famille est alors restée im-
pure. Au moment le plus important pour elle, au moment 
des récoltes qui vont assurer sa subsistance, il faut 
se concilier les dieux infernaux qui ne manqueront pas 
d'empêcher que la récolte soit bonne, s'ils sont irri-
tés. Par ailleurs, c’est à ces dieux qu’on la prend, 
puisqu'elle est dans la terre, d’où le sacrifice de la 
porca praecidanea. Comme on n’est jamais sûr d'avoir 
fait ce qu’il faut, tous les ans régulièrement le sa-
crifice expiatoire doit être renouvelé. C'est pourquoi, 
dans ce sacrifice, les dieux mânes se sont effacés en 
quelque sorte devant les dieux agraires, devant Tellus, 
et Tellus devant Cérès, ce sacrifice ayant apparu aux 
Romains de l'époque classique plutôt comme un sacrifice 
agraire que comme un sacrifice expiatoire, liais c'est 
bien à eux et pour eux que le sacrifice est fait. 

Conception 
religieuse à 
laquelle cor-
respond ce 
sacrifice. 

Importance 
de la notion 
de piaculum 
en droit ro-
main. 

Cette notion de piaoulum, de souillure, que nous 
venons de dégager, on la retrouve partout dans la vie 
des Romains. Les auteurs romains l'ont particulièrement 
mise en relief en ce qui concerne le culte et l'accom-
plissement des rites du culte. Parce que ces rites sont 
entourés de précisions minutieuses, d'un ensemble de 
gestes et d'actes qu'il faut accomplir rigoureusement 



126 Les tabous du mariage. 126 

Si l’on commet le moindre manquement aux rites, l’aote 
devient funeste, les dieux sont irrités et ne l’accep-
tent pas favorablement. Non seulement si le prêtre pro-
nonce mal les paroles, mais si son attention est détour-
née par le.moindre accident, si le silence profond, qui 
doit régner, est interrompu, si quelqu’un tousse, on 
arrête le sacrifice. Le piaculum doit être offert aux 
diéux, et seulement après on doit tout recommencer. 

Piaculum désigne à la fois la faute commise, 
c'est-à-dire l’acte à expier, et l’expiation elle-même 
par laquelle on rachète cet acte. 

La loi de Ro-
mulus prévoit 
un cas de sa-
crifice expia-
toire. 

Que nous soyons avec la loi de Romulus exactement 
dans ce même domaine, c’est ce que l’interprétation 
que nous avons donnée au texte de Romulus peut faire 
considérer comme très certain. Le sacrifice, qui est 
offert aux dieux mânes, en liaison dans notre texte 
avec Cérès, est un sacrifice expiatoire destiné à les 
apaiser. La femme qui a enfreint l’une des trois défen-
ses portées par la vie religieuse a souillé la famille. 
La famille est devenue impure. Le mari, comme il le 
doit, la répudiera. Lui personnellement est irrépro-
chable. Il n'a pas commis de faute . Il n’a fait que 
remplir une obligation religieuse. Mais la faute de sa 
femme, qui a souillé la famille, doit être rachetée 
pour que celle-ci redevienne "pura". C'est pourquoi le 
mari est obligé de faire un piaculum pour réconcilier 
la famille. 

L' obligation 
pour le mari 
de répudier 
sa femme dans 
les cas pré-
vus par la 
loi. 

3°- Les trois cas de divorce sont des souillures 
religieuses. 

Si notre interprétation est exacte, il ne s'agit 
plus, on le voit, de simples cas de divorce, d'hypothè-
ses raisonnables, prévus par le législateur et ouvrant 
au mari la possibilité de divorcer, ce ne sont plus des 
affaires personnelles, dont il est juge. Si les dieux 
sont irrités, si la famille a été souillée, et est de-
venue impure, l'expiation intéresse toute la famille, et 
même toute la communauté sur laquelle peut rejaillir 
l’effet de la colère des dieux. Ce sera donc pour le 
mari non pas un droit, mais une obligation de retran-
cher de la communauté le membre devenu funeste. S'il 
ne le fait pas, la communauté l'y forcera. Que ce soit là 
le droit primitif, nous en avons des traces concordan-
tes dans les institutions postérieures. Pour l'adultère, 
nous verrons que sa répression échappe à l'autorité de 
l'Etat jusqu'à l'époque d’Auguste. Sa répression, le 
divorce et la peine de mort, est réservée au mari ou plus 
exactement à la famille. Le mari est juge, assisté d’un 
conseil de proches, qu’il doit obligatoirement consulter. 
Ce conseil à l’époque historique n'a plus qu'un pouvoir 
purement consultatif. Le mari doit le réunir, mais il est 



127 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 127 

seul juge. Mais il y a des traces qu'à une époque an-
térieure, et pour nous à l’époque gentilioe, le con-
seil avait un pouvoir plus grand et indépendant du pou-
voir du mari. Nous verrons dans le chapitre suivant 
que le mari lui-même est jugé par ce conseil. A l’épo-
que d’Auguste, se produit une grande réaction contre 
la démoralisation générale. Auguste, et c’est un exem-
ple qu’il a donné à tous les dictateurs, veut que dans 
tous les domaines soit restaurée l'autorité des mores 
majorum. Il veut restaurer l’austérité des anciennes 
moeurs. Pour lutter contre le divorce, contre les 
maux qui mettent en péril l'institution du mariage et 
de la famille, il fait une série de lois contre le cé-
libat, contre le divorce, contre l'adultère, et d'une 
façon plus générale comme l'immoralité. La loi Julia 
de 736, de adulteris coercendis, est la loi par laquel-
le il prend les mesures destinées à réprimer le divorce. 
Cette loi punit le mari, qui surprenait l’adultère de 
la femme et qui ne la répudie pas. Digeste 48,5,30 : 
"Mariti lenocinium lex coercuit qui  reprehensam uxo-
rem in adulterio retinuit adulterumque dimisit". La loi 
châtie comme entremetteur le mari qui surprenant sa 
femme en adultère ne la chasse pas et pardonne au com-
plice. La loi grecque, dans le même cas, note le mari 
d'infamie. Ainsi premier point : la loi ne considère 
pas le mari comme libre de divorcer ou non en cas d’a-
dultère, mais lorsqu'il a surpris sa femme et par con-
séquent, dit la loi, lorsqu'il ne peut pas prétendre ne 
pas connaître son malheur, il doit divorcer et punir 
le complice, sinon il est lui-même puni. 

Les lois 
Juliae. 

Répression 
publique de 
l'adultère. 

De plus, la loi Julia organise la répression pu-
blique de l'adultère. Elle enlève au mari le droit de 
tuer la femme qu'il avait jusque là. Elle n'enlève ce-
pendant pas ce droit au père de famille, lorsqu’il a 
la potestas. Mais elle fait de l’adultère un crime pu-
blic puni de l’exil et de peines pécuniaires. Cette 
répression, une fois créée, est maintenue pendant tout 
l’Empire, quoique les peines aient varié. La femme est 
poursuivie en vertu d'une action publique, d'une "quaes-
tio perpétua". Pendant 60 jours après le divorce, l’ac-
cusation est réservée au mari et au père. Mais s’ils 
n’ont pas exercé ce droit, passé ce délai s’ouvre un au-
tre délai de 6 mois, pendant lequel tout citoyen peut 
exercer l’accusation, en s’exposant, s’il le fait légè-
rement, à l'action de calomnie. 

En faisant ces lois répressives, le but d'Augus-
te a été de restaurer les anciennes moeurs, et en par-
ticulier, il cherche dans tous les domaines à restau-
rer ce qui était la jurisprudence des moeurs du censeur. 
Il est bien évident que si l'adultère-avait été consi-
déré par l'opinion traditionnelle des Romains, comme 



128 Les tabous du mariage. 128 

nous tendons de plus en plus à le faire, comme une 
affaire strictement privée, cette répression par une 
action publique aurait été uné nouveauté scandaleuse, 
qui ne se comprendrait pas. Si elle a pu être faite, 
c’est parce qu'elle correspondait à l’opinion tradi-
tionnelle, aux coutumes anciennes, et elle nous mon-
tre l'état de l'opinion créé par les croyances reli-
gieuses. L'adultère est un crime dont la répression 
intéresse, non pas seulement le mari et la famille, 
mais toute la communauté. 

Lien entre 
la coutume 
du baiser et 
la défense 
de boire du 
vin. 

En ce qui concerne le vin, nous verrons que l'in-
terdiction de boire du vin est mise en relation par un 
certain nombre de textes avec une coutume singulière, 
le jus osculi, le droit au baiser. Ces textes nous di-
sent que les hommes d'une famille, jusqu'à un certain 
degré, ont le droit d'embrasser, lorsqu'ils rencontrent 
les femmes de la même famille, sur la bouche. Ces tex-
tes donnent, à côté de plusieurs autres explications, 
de la manière la plus continuelle l'explication sui-
vante : ce droit au baiser vient de ce qu'ils doivent 
contrôler si elle a bu du vin. Nous verrons, pour nous, 
dans cette coutume et dans l'explication traditionnel-
le qui en est donnée, un vestige, une trace de l'an-
cienne juridiction de la gens sur le mari et sur la 
femme ; sur la femme, pour surveiller et punir l’in-
fraction faite par elle aux défenses religieuses ; sur 
le mari, à la fois pour qu'il punisse sa femme par la 
répudiation, et pour le punir lui-même s’il renvoie sa 
femme hors des cas. Le jus osculi nous apparaît comme 
un des témoignages venant s'ajouter aux autres pour 
porter une preuve de plus à la conjecture, que nous 
soutiendrons dans le chapitre suivant sur la juridictio: 
de la gens. 

Retenons ce témoignage, encore une fois, que la 
désobéissance à la prescription religieuse intéresse, 
non seulement le mari, mais tout le groupe. 

Preuve que 
l'avortement 
est une souil-
lure reli-
gieuse. 

Enfin pour l'avortement, nous faisons un autre 
genre de constatation. Nous ne trouvons plus aucune tra-
ce de la juridiction de la famille, mais une preuve 
directe dans les idées religieuses communes aux peuples 
méditerranéens ; l'avortement est une souillure reli-
gieuse, qui doit être purifiée. Deux inscriptions grec-
ques du début du 2ème siècle ap. J.C. ont été trouvées 
à Lindos, à Rhodes, la deuxième à Sunium en Attique. 
Elles sont publiées toutes les deux par Dittenberger, 
Sylloge inscriptionum graecarum, 564 et 633. Elles ont 
été étudiées dans Archiv für Religionswissenschaft. XII 
p. 224 et XIIIp. I et s. à propos de l'avortement. La 
première indique les dispositions dans lesquelles on 
peut s'approcher du temple. Avant tout, il faut avoir 
"les mains et le coeur purs et saints". Far suite, on 



129 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) . 

ne pourra s'en approcher dans certains cas où cette 
pureté est souillée, avant un certain temps d'attente 
et après avoir été purifié. Ces différents cas, qui 
sont ainsi indiqués par l’inscription, sont des tabous. 
Quand on mange des fèves, ou de la viande de chèvre, 
trois jours d'attente. Quand on mange du fromage, un 
jour. En cas d'avortement et d'ensevelissement d’un 
parent, 40 jours ; relations sexuelles entre époux, 
purification immédiate ; pour la purification, on se 
sert principalement d’huile. Le deuxième texte énumère 
les conditions dans lesquelles on peut entrer dans un 
temple élevé à certain dieu, Men Tyrannos. Ce temple 
a été construit par un esclave du nom de Xanthos et 
qui, probablement, apporta le culte de ce Dieu à cet 
endroit. Les tabous, qui sont énumérés, se rapportent 
à l’ingestion de l’ail, du porc, aux relations sexuel-
les. Les règles de la femme, l'ensevelissement d'un 
cadavre et l'avortement. Dans ces deux derniers cas, 
le délai de purification est également de 40 jours. 
Sans qu’il s'agisse ici de la famille, ces textes sont 
pourtant intéressants, parce qu'ils apportent la preu-
ve de la notion de souillure religieuse de l'avortement, 
Ils sont intéressants parce qu'ils rapprochent tradi-
tionnellement la souillure occasionnée par l'avorte-
ment de la souillure occasionnée par la mort. Il s'agit 
donc bien dans nos soi-disants cas de divorce de souil-
lures religieuses provoquées par l’infraction à une dé-
fense, et suivant un terme familier à tous les histo-
riens des primitifs, il s'agit de tabous. 

§ IV - Les tabous. Explication sociologique des 

cas de divorce de Romulus. 

Importance des 
textes concer-
nant l’histoi-
re religieuse 
pour 1 ’ étude 
du divorce. 

Parvenu à ce terme de mes explications, j'éprouve 
quelque embarras et quelque hésitation pour des raisons 
dont je dois vous faire part. Je ne sais si vous vous 
êtes rendu compte que, sauf dans le premier chapitre où 
j'ai résumé des notions soutenues par les historiens mo-
dernes du droit romain sur la gens et son importance or 
ginaire, nous avançons dans les autres chapitres dans 
une voie nouvelle, sur des chemins qui n'ont pas été en-
core explorés par les commentateurs du droit romain. 
Nous avons essayé sur les modes de contracter mariage, 
puis maintenant sur les origines de la restitution de 
la dot, de faire entrer dans le droit romain des concep-
tions, sinon toujours entièrement nouvelles, du moins 
des données qui sont peu courantes. Nous essayons de les 
construire sur des ordres de preuves empruntés à d’au-
tres disciplines, que le jus civile proprement dit, no-
tamment à l’histoire de la religion romaine. Cette his-

“ Les Cours de Droit” 
3. PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



130 Les tabous du mariage. 130 

toire de la religion romaine, les jurisconsultes ne 
l'ont pas suffi samment utilisée dans le détail pour les 
débuts du droit civil. Ce qu’il y a de nouveau dans nos 
recherches, c'est cette utilisation tentée pour arriver 
à une conception plus juste et plus exacte du droit pri-
mitif, des origines du jus civile. 

C’est parce que nous sommes sur un terrain nou-
veau, que nous progressons si lentement, comme vous a-
vez pu le voir, avec des arrêts, des accumulations de 
détails, dont peut - être vous n'appréciez pas toujours 
la nécessité. Mais si l'histoire religieuse n’est pas 
aussi familière qu'elle le devrait aux juristes, pour 
les historiens du droit romain, c'est une discipline voi-
sine, dont ils reconnaissent l'importance et la valeur 
au point de vue scientifique. C'est une discipline an-
cienne comme la leur sur le terrain des études histori-
ques, et qui emploie les mêmes méthodes d'érudition et 
de critique. En l’utilisant, nous sommes donc assurés 
d’être dans la tradition, par conséquent d'avoir l’ap-
probation des juristes même les plus conservateurs. 

Utilisation 
des données 
sociologiques. 

Maintenant nous voulons aller plus loin et uti-
li ser pour notre étude du texte de Romulus les données 
de la sociologie et de l’ethnographie. La sociologie 
est une science relativement nouvelle. Ses méthodes ne 
sont point complètement les mêmes que celles de l'his-
toire. Elles n’ont peut-être pas toujours la rigueur, 
la précision dans la recherche et dans la conclusion, 
qui doit être celle des méthodes historiques. La socio-
logie a en outre une audace dans l'hypothèse qui scan-
dalise parfois les purs historiens traditionnels, et 
les hypothèses sociologiques ne sont pas encore tou-
jours d'accord. Aussi très souvent, et à tort à mon 
avis, est-elle regardée avec défaveur et quelque dé-
dain par les historiens purs. Dans un essai aussi nou-
veau que le nôtre, il faudra donc n'avancer qu’avec ré-
serve et précaution pour ne pas nous exposer aux repro-
ches de fantaisie et d’arbitraire. Néanmoins, dans ses 
lignes générales l’explication que nous allons donner 
des cas de divorce de Romulus paraît assez fondée. 

La mana ou 
pui ssance. 

D'après les sociologues et les historiens des re-
ligions, les idées religieuses les plus anciennes, ou 
plus exactement, les conceptions sur lesquelles sont 
fondées ces idées religieuses les plus anciennes, sont 
principalement deux conceptions: la mana et le tabou. 
Qu'est-ce que la mana ? Tout phénomène extraordinaire, 
qui provoque l'étonnement: un nuage de poussière sur la 
route, une force corporelle extraordinaire, un talent 
exceptionnel, tout ce qui est nouveau et inhabituel, 
mais aussi tout ce qui revenant périodiquement demeure 
éternellement mystérieux, comme la naissance, la mort, 
les vertus de la nourriture ou de certains poisons. 



131 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 131 

possède aux yeux de l'homme primitif un caractère sur-
naturel. On parle ainsi pour simplifier, car la notion 
de surnaturel et de naturel n’existè pan chez les pri-
mitifs. Mais les primitifs emploient régulièrement le 
même ou les mêmes, mots pour désigner quelque chose, à la 
fois d’extraordinaire, de multiple, de grand, de mys-
térieux, de puissant, de surnaturel et de divin. Toutes 
ces notions sont réunies pour eux dans une idée commu-
ne. L'expression qui rend le mieux cette idée commune, 
c’est l'expression de puissance. En sociologie, on em-
ploie communément le terme de mana, qui désigne cette 
chose mystérieuse et surnaturelle, qui de l’avis una-
nime des primitifs provoque l'apparition des phénomè-
nes difficilement explicables ou exerçant une profonde 
influence sur la vie humaine. Le terme de mana s’appli-
que, en même temps qu’à la puissance elle-même, à l’ob-
jet doué de cette puissance, de cette vertu extraordi-
naire. Par exemple, les primitifs disent qu'il y a une 
mana qui découle de la femme, cette puissance mystérieu-
se qui découle de la femme. Ils disent aussi que la fem-
me est mana. Cette conception est antérieure même à 
l’animisme, dont nous avons parlé à propos des dii nup-
tiales, d’après laquelle toute chose, quelle qu'elle 
soit, tout phénomène, possède, à l’instar de l’homme, 
une âme, un esprit, une volonté. Ce sont deux croyan-
ces très voisines et qui se complètent, mais qui ne. se 
confondent pas tout à fait. La première, la croyance à 
la mana, peut exister sans la seconde, sans la concep-
tion de l’animisme. 

Rien n’est plus précieux que la mana. Ce qui est 
mana donne force vitale, succès et bonheur. Il faut 
donc participer à la puissance, se la rendre propice, 
s’assurer son aide, dans son propre interet et dans 
l’intérêt de la tribu. Mais également la mana est dan-
gereuse, comme l’électricité par exemple qui rend d'in-
calculables services, mais qui est dangèrèuse et même 
mortelle, lorsqu’on ne sait pas s'y prendre. Il faut 
donc manier avec précaution les personnes et les objets 
doués de puissance. La mana est contagieu.se. Pour avoir 
touché une personne qui a la mana, on peut être conta-
miné. Il faut prendre des mesures pour éviter que l'on 
touche imprudemment cette personne ou pour se débarras-
ser du fluide dangereux. 

Les tabous. Cette idée de puissance a fait naître une multitu-
de de prescriptions rigoureuses, revêtues d'un caractè-
re mystérieux et imprévu, propre au surnaturel. Pour 
désigner cet ensemble de prescriptions et d’interdic-
tions, qui entoure la vie des peuples primitifs, les 
sociologues se servent communément d’un mot polynésien, 
comme mana, le mot do tabou. Tabou, désigné donc à la 
fois dans la personne et dans la chose, qui sont tabous. 



132 Les tabous du mariage. 132 

ce caractère mystérieux et dangereux de la puissance 
qui est en elles, et la prescription qui permettra 
d'éviter le danger. Durkeim, Prohibition de l'Inceste, 
Année sociologique, I. p. 39, nous dit: "On appelle ta-
bou un ensemble d'interdictions rituelles, qui ont 
pour objet de prévenir les dangereux effets d’une con-
tagion magique, en empêchant tout contact entre une 
chose ou une catégorie de choses, où. est censé résider 
un principe surnaturel, et d’autres qui n'ont pas ce 
même caractère ou qui ne l’ont pas au même degré. 

Définition, 

Ces innombrables tabous, qui enserrent de tous 
côtés la vie des peuples sauvages et qui mettent des 
entraves insupportables, apparaissent absurdes à notre 
intelligence rationnelle de civilisés. Pourtant, ils 
ont entouré les institutions sociales et la civilisa-
tion commençante du respect et de la sainteté néces-
saires à leur développement. Ce sont ces tabous, qui 
ont donné plus de poids aux règles morales et religieu-
ses et imposé une discipline salutaire à la vie intime 
et aux appétits désordonnés. Un sociologue a dit que 
la morale primitive était un système de tabous, c’est-
à-dire d'interdictions,justifiées par un motif reli-
gieux. Sir James Frazer a montré dans un livre inté-
ressant, "L’Avocat du diable ou la tache de Psyché"; 
Paris, Geuthner 1914, comment de la superstition pri-
mitive, des préjugés absurdes qui composent les ta-
bous, sont nées les idées morales sur lesquelles nous 
vivons encore. Il a pris 4 institutions particulière-
ment importantes, pour lesquelles il a fait cette dé-
monstration. Ce sont l'ordre social et le gouvernement, 
la propriété, le mariage et le respect de la vie hu-
maine. Par d'innombrables exemples, il a montré leur 
origine dans les prescriptions religieuses, dans les 
tabous. 

Les interdictions religieuses, que nous étudions, 
doivent être rangées dans ces catégories. C'ést là, 
en effet, qu’elles sont nées, c’est là qu'elles trou-
vent leur explication. 

Telles que nous pouvons les constater, les con-
ceptions religieuses et morales, que nous retrouvons 
chez les Romains, montrent au moins qu'une partie de 
ces interdictions ont déjà glissé du domaine religieux 
pur, du tabou, dans le domaine des idées morales. Les 
Romains, même de l’époque de Romulus, sont plus évo-
lués que les Polynésiens actuels, qui sont les sujets 
préférés des observations des sociologues. Mais c'est 
l'idée de tabou, d'interdiction religieuse, qui crée 
l'unité de point de vue dans nos trois cas. C'est cet-
te idée qui permet seule de retrouver la notion commune 
qui les a réunis dans la même défense, et qui les fait 
traiter avec une égale sévérité. 



133 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 133 

Les obliga-
tions de la 
femme dans le 
mariage pri-
mitif : la fi-
délité. 

Chez tous les peuples primitifs, l’état de maria-
ge impose à la femme, et spécialement à la femme ma-
riée, un grand nombre d'obligations et de défenses, qui 
peuvent toutes, malgré leur diversité, être classées 
sous la notion générale de fidélité, quoique cette 
notion fasse déjà partie des notions morales plus que 
des notions religieuses. Cette obligation de fidélité 
lui impose des prescriptions de toutes sortes, dont nous 
donne des exemples innombrables Westermarch, les idées 
morales, I, P. 624, chapitre 26, la sujétion des épou-
ses, en encore Frazer, l’avocat du diable, chapitre 3 
du mariage. 

Cette obligation de fidélité impose principale-
ment à la femme des obligations de. caractère sexuel. 
Mais elle ne s’arrête pas là, car les obligationsde cet-
te espèce ne sont pas seulement des obligations morales 
affectant uniquement la personne intéressée. On croit, 
dit Frazer, p. 115, que l'inconduite sexuelle expose 
à des conséquences désastreuses la communauté tout en-
tière, soit directement par une sorte d’influence magi-
que, soit indirectement en provoquant la fureur des 
dieux que ces moeurs offensent. Bien plus, cette condui-
te porte atteinte à la communauté en détruisant par 
exemple les fruits de la terre, en tarissant ses réser-
ves nourricières. Frazer en cite d’innombrables exem-
ples. 

Comment s’ex-
plique la pré-
sence de nom-
breux tabous 
en ce qui con-
cerne la fem-
me. 

Pour expliquer les innombrables tabous qui en-
tourent la femme, et spécialement la femme mariée, il 
ne suffit donc pas, comme le disent quelques auteurs, 
d’invoquer le droit de propriété du mari sur la femme, 
droit qu’il aurait acquis par l’achat; on trouve bien 
plutôt leur origine en ce que la femme est la source 
de la vie. Elle est le siège de phénomènes mystérieux, 
surnaturels pour les primitifs, qui sont la grossesse, 
l’enfantement et les règles mensuelles. Ces phénomènes 
son étroitement liés avec la source de toute énergie, 
de toute puissance et de toute vie, pour le sauvage 
avec le sang. La femme est par excellence un objet mana, 
un objet mystérieux, surnaturel, et par conséquent 
dangereux et funeste. Cette mana atteint son paroxys-
me, lorsque ce pouvoir est lié à des phénomènes de 
sang, par exemple, à l’accouchement à terme ou avant 
terme, et aux règles. Ce danger de la femme apparaît 
en vérité comme si grand que beaucoup de religions la 
considèrent comme souillée, non seulement de façon tem-
poraire, ou au moment des règles, mais de façon perma-
nente. La femme pour une grande quantité de religions 
primatives est un être impur, et c’est une idée qui a 
beaucoup contribué, à la dégradation des femmes chez 
les peuples primitifs. 



134 Les tabous du mariage. 134 

On comprendra donc que, lorsqu’un homme se ré-
serve l’usage exclusif d’un objet aussi dangereux, il 
l’entoure d’un réseau de défenses, de tabous, destinés 
à l’isoler, à l’exclure de tout contact étranger qui 
peut être funeste. La notion de fidélité s’étendra à 
bien d’autres choses qu’à ce que nous considérons com-
me l’infidélité par excellence, à l’adultère. Dans les 
anciens textes juridiques des Indous, Loi de Manou 8, 
354. Le simple fait d’une conversation isolée dans la 
forêt ou sur la plage, l’envoi de fleurs, de bijoux, 
un jeu, sont considérés comme des actes adultères. A 
Athènes il était défendu à 1’ épouse de se montrer à la 
fenêtre de la maison, et même à une époque postérieure 
il lui était défendu de recevoir un homme dans sa mai-
son. 

L’adultère 
grave atteinte 
à. l’obliga-
tion de fidé-
lité. 

Le premier cas dé 'divorce, l’adultère. 
Il est évident que l’une des atteintes les plus 

graves à l’obligation de fidélité a été toujours d’a-
dultère, et quand je dis que les tabous du mariage 
déjà chez les Romains primitifs ont glissé du plan re-
ligieux dans le plan de 1’ infraction morale, c ’est par-
ticulièrement à l’adultère que je pensais. L’adultère 
est une offense à la loi morale, offense tellement per-
manente et tellement évidente, qu’elle n’a pas besoin 
du support des idées religieuses et des tabous pour 
paraître l’offense la plus grave qu’une femme puisse 
faire à son mari. C’est ainsi que la considèrent les 
Romains de l’époque classique, d’un point de vue ra-
tionnel et classique. 

nous n’avons pas encore terminé le dépouillement 
de la littérature romaine sur ce sujet, et nous n’a-
vons pas encore trouvé de textes bien caractéristiques, 
qui pourraient déceler dans cette littérature classi-
que un rappel aux vieilles idées religieuses. Si é-
trange que cela puisse être, il n’y a pas dans notre 
science de monographies scientifiques et complètes sur 
l’adultère dans la littérature romaine, il n’y a pas 
de dépouillement de textes. Il nous faut donc remonter 
plus haut que la littérature romaine pour retrouver 
l’idée religieuse primitive. Nous la retrouverons dans 
des croyances et dans des moeurs communes aux peuples 
indo-européens, dont les Romains sont une branche. Une 
conception générale à tous ces peuples est celle d’a-
près laquelle l’adultère de la femme est le seul punis-
sable. Le mari n’est pas tenu de l’obligation de fidé-
lité tandis que l’adultère de la femme est puni de mort 
et son complice lui-même est puni de mort. Le mari ger-
main, le mari indou, le mari grec, le mari romain, peu-
vent librement entretenir des relations sexuelles avec 
une autre femme que leur propre femme, et celle-ci n’o-
sera pas, comme dit Caton, le toucher du bout du doigt 



135 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 135 

neque jus est. Qu’il s’agisse d’une courtisane, d’une 
concubine ou d’une esclave, ce commerce est indifférent, 
même s’il se produit de façon continue dans la propre 
maison de famille. Au contraire, si le mari surprend 
sa femme en adultère, non seulement il peut, et même 
il doit divorcer, mais il peut la tuer. Même ce qui est 
caractéristique, il peut tuer le complice. L’amant de 
la femme, qui est pourtant un homme, peut être aussi 
tué. Cela est bien caractéristique, car ceci montre 
qu’il y a, non pas une infraction à la loi morale qui 
tend à être égale pour tous, mais une infraction à un 
tabou religieux. 

L’adultère 
constitue 
une infrac-
tion à un ta-
bou : preuve 
tirée de la 
loi de Manou. 

La loi de Manou nous fournit une explication 
de ce tabou, une explication qui n’est sans doute pas 
complète, qui laisse place à d’autres croyances, mais 
qui est en fonction de croyances particulièrement vi-
ves chez le peuple Indou et chez les Romains. Elle est 
fondée sur des croyances communes aux Grecs et aux Ro-
mains, sur le culte des ancêtres et des morts. Loi de 
Manou, 3,175 déjà citée par Fustel de Coulanges, Cité 
antique, p. 101. Le fils né du déshonneur anéantit dans 
cette vie et dans l’autre les offrandes adressées aux 
dieux et aux mânes. L’infraction qui est faite par 
l’épouse à la loi de fidélité par l’adultère a pour 
effet de troubler le sang de la famille par l’introduc-
tion d’éléments étrangers, d’enfants qui ne sont pas 
des descendants des ancêtres, des descendants des morts. 
Ces enfants ne sont plus qualifiés pour offrir le cul-
te qui est dû aux ancêtres. Les sacrifices offerts par 
eux, leurs prières, n’ont plus de vertu, ne sont plus 
agréables aux morts. Les âmes des morts, sont condamnées au-

ne faim perpétuelle, et la race va vers sa perte. La fau-
te de la femme a souillé le sang de la famille. Elle 
l’a rendue impure. La loi de Manou contient encore 
des formules d’expiation que doit réciter le fils qui 
a surpris la faute de sa mère. Manou, 60,20. Ce sang 
qui a été souillé par son infidélité, en entrant sous 
le toit d’un autre homme, que mon père le purifie de 
nouveau. Cette souillure, cette faute commise par la 
femme, ne doit pas, à mon avis,être interprétée avec 
la précision que nos idées modernes sur la conception 
et l’enfantement nous permettent de donner. Ce n’est 
pas seulement parce qu’il serait né en fait un enfant 
qui n’aurait pas été conçu par le père que la famille 
est souillée. Ce n’est sans doute pas avec cette pré-
cision que pensaient les Indous primitifs. Ils n’avaient 
pas une idée aussi nette que nous sur les phénomènes 
de la génération. C’est le fait seul d’avoir eu des relations 
adultères avec un autre homme. Alors même qu’il aurait 
eu ou qu’il n’aurait pas eu de conséquence, il n’en 
souille pas moins le sang de la famille, qui est trou-



136 Les tabous du mariage . 136 

blé. Vous voyez la relation étroite qui existe entre 
cette conception et ce que nous a appris la religion 
romaine et les sacrifices expiatoires qui doivent être 
faits aux dieux mânes. 

Le deuxieme cas du divorce, le vin 
Le vin est egalement une infraction au devoir de 

fidélité, une souillure de sang, par conséquent une 
infraction à un tabou destiné à conserver la femme et 
la famille pures de tout contact extérieur et dangereux 

Le vin, le jus de raisin fermenté, est connu en 
Italie dès l’époque primitive. Dans les terramares, en 
Italie, on trouve des pépins de raisin, non pas isolés, 
mais en masse compacte, par conséquent'du marc de rai-
sin rejeté après le foulage des grappes. Ces terramares 
sont les stations d’habitations lacustres de l’époque 
du bois, avant par conséquent l’époque du fer. 

L’usage du 
vin à Rome. 

Mais ces vignes étaient certainement des vignes 
sauvages, car la culture de la vigne est l’indice d'une 
civilisation déjà avancée. Les Grecs et les Italiotes 
ont appris la culture de la vigne de l’Orient. Le vin 
ne devient objet de consommation courante qu’assez 
tard à Rome, après le milieu du IV° siècle de R.F., 
après 350, par conséquent bien après les XII Tables, 
et bien après surtout les leges regiae, dans lesquel-
les se trouve nôtre prohibition. 

Avant la culture de la vigne, comme l’indiquent 
les fêtes du vin, les Miditrinalia, les "vinalis rusti-
ca” et les” vinalia priera”, l’usage du vin est un 
usage sacré, et en même temps un usage médicinal, com-
me un remède extraordinaire. Les Romains anciens boi-
vent très peu de vin, ils sont d’une grande sobriété. 
Si leurs repas sont mélangés quelquefois de vin, ils 
en boivent peu, car ils ont l’idée que le vin empêche 
de goûter les aliments. Ils le boivent suivant la mode 
grecque, après le repas, d’après un cérémonial minutieu-
sement réglé. Les banquets, à la différence des Grecs, 
sont communs aux hommes, aux femmes et aux enfants. 
A l’époque classique, on a bien oublié l’ancienne pro-
hibition. Les abus de table, en effet, ne deviennent 
fréquents qu’à l’époque impériale. C’est sous Claude 
seulement que se répand l’usage de boire à jeun avant 
de manger. 

Les usages des banquets chez les Grecs et chez 
les Romains resteraient inexplicables, si l’on ne com-
mençait pas par en retrouver le principe dans les an-
ciennes pratiques du culte. Le repas est à l’origine un 
acte religieux. Il commence toujours par une invoca-
tion aux dieux. Quand le repas est terminé, que va 
commencer le moment de boire, le dessert, on fait 
de nouveau silence pour porter aux dieux lares les por-
lions mises de cote a cette intention : des gâteaux 



(2) 137 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 137 

de farine et des coupes de vin. Un esclave pour annon-
cer que cet acte est accompli entre dans la salle, 
la coupe à la main, et crie : "Dii propitii". Ainsi, 
même à l’époque tardive où le vin est devenu une bois-
son courante, des hommes observent des règles cultuel-
les pour le boire, ce qui montre qu’auparavant le vin 
sert au culte. C’est, en effet, un usage que les liba-
tions, à tous les étages du culte public et privé, s’a-
dressent à tous les dieux, dans les sacrifices privés, 
même aux dieux lares et aux morts. Quelquefois cependant 
les libations de vin sont interdites pour certains 
dieux. On fait des libations de lait au culte de Gérés 
et pour le culte des dieux souterrains. 

Ces libations prennent la physionnomie de trai-
té d’alliance. C’est leur nom grec qui l’indique : 
" Spondai”.L’usage du vin étant avant tout cultuel, on 
conçoit qu'il n’est pas indifférent et qu’il est entou-
ré d’un rituel de prohibitions. Quelle est la significa 
tion religieuse des libations, soit dans les cultes 
rendus aux dieux, soit dans les banquets? 

Si nous en croyons un des rares auteurs qui se 
soient occupés de la question de la signification de 
ces rites, Kircher, Sakralbedeutung des Weines, Giessen 
1910, p.74, le vin représente le sang. Le vin c’est le 
sang. Il a les mêmes usages et les mêmes vertus : re-
présentation de la vie comme le sang. Par conséquent en 
offrant du vin, on offre le sang. Par le moyen du vin, 
les hommes contractent des alliandes, soit avec les 
dieux, soit entre eux. Ce sont des alliances de sang. 
D’après une autre idée voisine de celle-ci, le dieu lui 
même se confond avec la vigne et son jus. C’est le dieu 
vin, Theoinos. En même temps le vin est le sang du 
dieu. Lorsque Androgyne exhortait Alexandre le Grand à 
la tempérance, il lui écrivait : "Souviens toi, Roi, 
qu’en buvant du vin, tu bois le sang de la terre”. 
Pline, Histoire naturelle, 14, 517., "Vinum poturus rex 
memento te bibere sanguinem”. Les poètes décrivant les 
effets bienfaisants du vin décrivent aussi ses consé-
quences funestes . Fraser,Rameau d’or, p. 469, nous dit 
que, en buvant le corps de son dieu, le sauvage acquiert 
une partie des attributs et des pouvoirs du dieu. Quand 
le dieu est un esprit du blé, le blé est son véritable 
corps. Quand il est un dieu de la vigne, le jus du rai-
sin est son sang. En mangeant le pain et en buvant le 
sang, le fidèle mange réellement le corps et boit le 
sang de son dieu. Ce n’est pas par orgie, mais pour 
célébrer un sacrement solennel qu’on doit boire du 
vin dans les rites d’un dieu de la vigne, comme Dio-
nysos. Que les Romains aient partagé toutes ces croyan-
ces, la façon dont parle Cicéron suffirait à le prouver. 
A une époque plus rationnelle, Cicéron critique ces 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et 

Reproduction interdite 



138 Les tabous du mariage. 138 

croyances. Quand nous appelons le blé Cérès, et le vin 
Bacchus, dit-il, nous employons une figure de rhétorique 
très courante, mais croyez-vous qu'il y ait encore quel-
qu’un d'assez fou pour s’imaginer que ce qu'il mange est 
un dieu ? Il faut encore ajouter que les effets du 
vin , l'exaltation de l'ivresse, frappent vivement l’i-
magination des peuples primitifs. Avec leur conception 
animiste, ils ne mettent, pas en doute que l’homme ivre, 
comme le fou, est possédé par un esprit et que cet es-
prit est entré en lui avec le vin, avec le sang. 

Caractère re-
ligieux de la 
défense faite 
aux femmes de 
boire du vin. 

Ce bref résume de ces croyances nous permet de 
mieux comprendre la raison vraisemblable de cette prohi-
bition religieuse interdisant à la femme mariée de boi-
re du vin. C’est une rupture de fidélité, c'est une tur-
batio sanguinis, comme l'adultère. La femme n'a plus 
la pureté nécessaire pour la procréation des enfants, 
soit que l'on dise que le vin lui ait fait contracter 
avec d’autres hommes que son mari une alliance spiri-
tuelle, uns alliance religieuse, que son état de femme 
mariée lui défend, soit que le vin lui ait fait con-
tracter une alliance encore plus intime, encore plus 
défendue avec le dieu. De toute façon elle a commis une 
faute grave contre la famille et contre la pureté de 
son sang. C’est pourquoi elle est devenue indigne, com-
me après un adultère, de rester dans cette famille et 
de continuer à être la mère des enfants. 

Chez les Grecs 
et les Germains 
il est égale-
ment inter-
dit à la femme 
de boire du 
vin. 

L'usage du vin 
est parfois 
défendu aux 
hommes. 

Cette interdiction n’est pas seulement chez les Ro-
mains. Nous la retrouvons chez beaucoup d’autres peuples 
de même race. Chez les Grecs, quoique Denys d’Halicarnas-
se nous dise que ce serait la faute la plus légère pour 
une femme grecque, il y a des traces sporadiques de cet-
te prohibition. Aelien, Variée historiae, 3,38. nous dit 
Une loi de Marseille défendait aux femmes de boire du 
vin, Théophraste affirme que cette loi existait chez les 
Milésiennes et que les femmes d'Ionie, qui épousaient 
des Milésiens y obéissaient. Chez les Romains, cette 
loi était particulièrement en vigueur. Cette prohibition 
existe aussi pour les Germains du Nord.Laveley, La Sa-
ga des Niebelungen, dans les Eddas, Paris 1879, P. 261. 
Enfin cette prohibition n'est pas spéciale à la femme. 
Nous la retrouvons chez d'autres personnes et pour les 
mêmes raisons. Il s'agit de personnages spécialement con-
sacrés à un dieu, et dont la vie est entourée de prohi-
bitions, de tabous, pour qu'ils se conservent exempts 
de souillures, et particulièrement fidèles à leurs 
dieux. Le flamen Dialis à Rome, entre autres prohibi-
tions qui rendent sa vie insupportable , ne doit pas 
boire de vin ni même passer sous une vigne. Il ne doit 
pas toucher ni même nommer la viande crue. Ce qui nous 
montre encore un rapport entre le vin et le sang. Plu-
tarque, Questions Romaines, 112, Aulu-Gelle 10,15,16. 



139 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 139 

Chez les Hébreux, Lods , Israël, p. 254, le nazir est 
un homme qui se voue spécialement à Jahvé pour la vie, 
afin que celui-ci s'empare de lui et lui communique son 
esprit, et peut-être même spécialement fasse entrer en 
lui sa force surhumaine en vue des combats, que la tri-
bu et la nation auraient à soutenir. Parmi les abstinen-
ces, auxquelles il doit se soumettre, figure l'interdic-
tion du vin. S’il est interdit au nazir de boire du vin 
dit Lods, c’est sans doute parce que l’ivresse est 
considérée comme une possession par un esprit, autre 
que celui de Jahvé, le dieu du vin. Lorsque l'Arabe, 
avant la loi de Mahomet, était astreint à une vengean-
ce de sang, il ne devait ni se peigner, ni se laver, 
ni boire de vin, avant d’avoir accompli sa vengeance. 
Les prêtres Juifs, quand ils vont offrir un sacrifice 
ne doivent pas boire de vin. Enfin, boire du vin, était 
défendu aux rois d’Egypte qui ont un caractère parti-
culièrement sacré. 

l'avortement 
est une injure 
faite au mari. 

Le  troisième cas de divorce ; l'avortement. 
L’avortement rentre sans  difficulté dans des même s 

notions. La sociologie rend compte de sa parenté étroite arec 
les deux autres. Comme eux, l’avortement est une souil-
lure de sang, par conséquent, une infraction à l'obliga-
tion de fidélité de la femme à l'égard du mari. Comme 
pour l'adultère, la conception morale et rationnelle de 
cette faute a obscurci chez les Romains la notion reli-
gieuse primitive, la notion de tabou. En effet, la fem-
me qui se fait avorter prive le mari de l’enfant qui 
lui appartient, et que seul il a le droit d'accepter ou 
de refuser dans sa famille. C'est donc une offense qui 
est faite spécialement au mari pour laquelle il n'est 
pas question de tuer la femme, car l’offense en soi n'a 
jamais paru assez grave, en tout cas n'est pas suscep-
tible de soulever la colère d'un Romain jusqu'au point 
de le pousser au meurtre. Mais traditionnellement, 
c’est une cause de divorce. Si nous nous tournons du cô-
té des sociologues, nous trouvons la conception du 
primitif. Le livre classique du philosophe Lucien Lévy 
Bruhl ; "Le surnaturel et la nature dans la mentalité 
primitive" 2ème édition, Paris, Alcan, nous indique la 
raison, chapitre 9 et suivants, le sang et ses vertus 
mystiques, spécialement chapitre 10. Le sang de la fem-
me, représentation analogue chez les Bantous, au sujet 
des avortements et des fausses couches, p. 398, Les 
fausses couches ou avortements et les foetus ainsi ex-
pulsés inspirent à ces Bantous la même crainte que les 
monstres, les prodiges , et d'une façon générale les 
transgressions. On leur attribue la même influence fu -
neste, ils souillent et ils ensorcellent. La femme sans 
doute était, elle-même sous une mauvaise influence qui 
a causé l'accident. Elle devient donc un sujet de 



140 Les tabous du mariage. 140 

frayeur et de répulsion. On a peur de son contact. El-
le est traitée précisément comme une personne que le 
voisinage avec un mort a rendu un objet d’horreur. On 
lui impose une série de purifications rigoureuses qui 
finissent par une purification d’une espèce très sin-
gulière, comme vous allez le voir, p. 399, la femme 
quand elle rentre chez elle ne peut pas reprendre de 
relation conjugale avec son mari avant d’en avoir eu 
avec d’autres hommes! 

Purifica-
tions imposées 
à la femme souil-
lée par un 
avortement. 

Il faudrait opérer la soudure entre ces idees pri-
mitives des Romains en citant des textes tirés de la 
littérature romaine, où l’on retrouverait des traces 
de ces notions analogues. Il en existe certainement, 
Mais je vous dirai ici comme pour l’adultère que le d é-

pouillement, que j’ai fait de ces textes de la litté-
rature romaine est loin d’être achevé, et que je n’ai 
encore trouvé aucun texte bien caractéristique, pour 
les mêmes raisons, parce que les idées religieuses ont 
évolué en notions morales, et ont perdu l’idée du ta-
bou primitif. liais déjà un résultat nous permet de di-
re que ce rapprochement est acquis et il suffit pour 
en faire une hypothèse scientifique. Dans ces trois 
cas la notion de souillures religieuses est prouvée , 
et la réunion de ces trois cas sous cette notion rend 
nécessaire une explication commune à tous les trois. 
Nous pouvons aller plus loin dans l’hypothèse. Toute 
femme qui avorte est souillée, elle est aussi coupable, 
A priori c’est un évènement anormal, mystérieux, donc 
provoqué par l’intervention d’une puissance surnaturel-
le. C’est l’effet d’une pharmakeia, d’un remède magi-
que. Les Romains, pas plus que les Grecs, même à l’é-
poque classique, à plus forte raison à l’époque pri-
mitive, n’ont nos idées scientifiques de l’effet d’un 
remède ou de l’effet d’un poison. Remède et poison, 
c’est la même chose pour eux. Ce sont des moyens magi-
ques de provoquer l’intervention d’un pouvoir surna-
turel. Si c’est une intervention salutaire, c’est un 
remède, si c’est une intervention nocive, c’est un 
poison. Le même remède peut être à la fois l’un et l'au-
tre. Par le philtre, la femme est soumise à un esprit 
mauvais. Comme le dit Lods pour le vin, il y a eu un 
phénomène de possession. Ce faisant, elle a enfreint 
son obligation de fidélité. Elle expose sa famille et 
son mari à des dangers. Par conséquent, elle doit 
être rejetée de la famille. Pour le moment, nous indi-
quons cette hypothèse comme une hypothèse un peu gra-
tuite. 

Concluiion : 
caractères com-
muns aux trois 

Nous sommes arrivés à la fin de nos longues ex 
plications sur le caractère de ces cas de divorce da 
Romulus. Avec bien des détours nous avons fait un che-
min qui n’est pas inutile, car nous avons 



141 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat.), 141 

abouti à un résultat, résultat important, j’espère 
que vous le sentez bien. 

premiers cas 
de divorce. 

Nous ne sommes plus comme c'est le cas dans toute la litté-
rature strictement juridique, en face de trois cas de 
divorce, singuliers, même choquants, sans rapport en-
tre eux, et arbitrairement réunis par on ne sait quel 
hasard. Notre explication les replace dans un cadre où 
ils reprennent toute leur valeur, dans le cadre du 
droit religieux primitif, et leur donne leur vérita-
ble nature. Nous avons affaire à des tabous de peuples 
primitifs. Ce sont les tabous du mariage, qu’une même 
conception a créés et a réunis, car ils peuvent être 
ramenés tous les trois à l’idée commune de souillure de 
sang, dangereuse et funeste pour la famille. Voilà quel 
fut le début et quels furent les premiers cas de di-
vorce. Ils nous permettent de remonter aux origines les 
plus lointaines des Romains et même on peut dire aux 
origines les plus lointaines de l’humanité religieuse. 
Ils vont maintenant se transformer et évoluer en notions 
morales et raisonnables, recueillies par le droit civil, 
et ils deviennent des cas de divorce. Nais sous cette 
forme nouvelle, en chemin nous allons en perdre, car 
pour l’un, le vin, peut-être même pour deux, cette évo-
lution ne peut signifier que sa disparition. Ce sont en 
tout cas les causes les plus anciennes de divorce, la 
plus ancienne catégorie, qui va nous conduire au droit 
civil et à l’action rei uxoriae. 

Chapitre V. 

CONSECRATION A GERES. 

Il nous reste maintenant à examiner pour inter-
préter complètement le texte de Plutarque le milieu de 
ce texte. Romulus, 22 " Romulus ordonna que, si quel-
qu’un répudiait sa femme en dehors de ces cas, la moi-
tié de sa fortune appartienne à la femme, l’autre moitié 
soit consacrée à Gérés". Nous avons laissé de côté cet-
te partie du texte dans l’interprétation que nous a-
vons donnée jusqu’ici. Nous avons déterminé les carac-
tères et la nature de ces soi-disants cas de divorce 
de Romulus. C’est d’une manière inexacte, avons-nous 
dit, que Plutarque les présente comme des cas de di-
vorce, Ce n’est pas leur nature primitive. C’est une 
déformation qui est d’ailleurs traditionnelle à l’é-
poque de Plutarque, ou plutôt c’est ce qu’ils sont de-
venus dans leur transformation postérieure. Nais ori-
ginairement, ce sont les tabous du mariage. L’infrac-



142 Consécration à Gérés. 142 

tion commise par la femme impose son éloignement de 
la famille souillée et un sacrifice expiatoire. 

Sanctions 
contre le mari 
qui répudie 
sa femme en 
dehors des 
cas où elle 
a enfreint 
las tabous. 

Mais la loi religieuse des Romains ne s’en est 
pas tenue là, si l’on en croit Plutarque. Elle impose 
au mari l’obligation de conserver sa femme, la défen-
se de la répudier, puisqu’il ne doit pas la renvoyer, 
autrement que si elle a enfreint les tabous. Cette dé-
fense, qui cette fois-ci concerne le mari, lui est 
imposée avec une sanction très sévère : le mari qui 
y contrevient s’expose à la confiscation de toute sa 
fortune. C’est cette sanction, qui, pour les interprè-
tes modernes du droit romain offre des difficultés.in-
surmontables, si insurmontables qu’ils ont fini par 
dénier, tout au moins à cette partie du texte, toute 
authenticité, et ils veulent y voir simplement une 
falsification postérieure. Si l’on en croit l’hypothè-
se dubitativement émise par Bonfante, Corso di Dirit-
to Romano, I,P. 76, cette falsification serait de l’é-
poque d’Auguste et serait destinée à renforcer par 
l’autorité du passé les sévérités nouvelles de la loi 
civile contre les divorces trop fréquents et à justi-
fier les sanctions pécuniaires qui sont prises contre 
elle. Si l’on en croit Wissowa au mot Gérés dans le 
dictionnaire de Pauly Wissowa, cette falsification 
aurait utilisé l’exemple historique des confiscations 
prononcées par les tribuns contre les coupables de la 
loi de majesté, confiscation dont le produit était 
versé au temple de Gérés. 

La consécra-
tion à Cérès, 
coutume genti-
lice. 

Toutes les difficultés qu’ont rencontrées les 
modernes tiennent essentiellement à ce qu’il a été 
impossible à ces auteurs de déterminer l’autorité su-
périeure à celle du mari, père de famille, qui serait 
chargé d’appliquer ces sanctions. Il faut en.effet en 
trouver une, qui juge le divorce et applique la sanc-
tion de la confiscation. Or, dans tous les autres tex-
tes, spécialement ceux qui ont trait à nos cas de di-
vorce, c’ést le mari lui-même qui est le juge. Il est 
bien évident qu’il ne peut être à la fois juge et ju-
gé. D’autre part, il apparaît de plus en plus impossi-
ble de voir ici un cas de la juridiction royale. Pour 
nous, la solution se trouve dans une hypothèse bien 
préparée par tout ce que nous avons dit antérieurement., 
Ce juge n’est ni le roi ni le père de famille: ce sont 
les membres de la gens. Nous nous trouvons en face 
d’une coutume gentilice antérieure par conséquent au 
jus civile, dont l’observation est surveillée par la 
communal té elle-même, par les autres pères de famil-
le de la gens, et dont l’infraction est sanctionnée 
par eux. C’est une coutume gentilice, qui disparaît 
d’ailleurs avec l’autorité de la gens, au moins en ce 
qui concerne la sanction contre le mari. C’est ce que 



143 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 143 

nous allons essayer d’établir en examinant successi-
vement : § I, la consécration à Gérés n’est pas de la 
juridiction royale, § 2, le dieu auquel est faite cet-
te consécration. Est-il Tellus ou Gérés ? Et quel est 
le rapport de ce dieu avec la gens. § 3, Vestiges de 
la juridiction gentilice. § 4, Spurius Cassius. 

§ I - La consécration à Gérés ne peut 

pas être un cas de la juridiction royale. 

Il résulte indubitablement du texte de Plutarque, 
si l’on veut lui reconnaître quelque valeur, que la 
loi religieuse a défendu au mari le divorce. Cette 
prohibition est maintenue par une sanction grave. Le 
résultat est que tout divorce justifié ou non est sou-
mis à l’approbation de l’autorité, quelle qu’elle soit 
qui est chargée d’appliquer la sanction. Ce droit d’exa-
miner toute répudiation, pour voir s’il y a lieu ou 
non à confiscation, c’est un droit qui résulte nécessai-
rement de l’application de la loi. Pour les auteurs, 
qui pensaient que les leges regiae étaient de vérita-
bles lois curiates, la question n’offrait pas de dif-
ficulté. Ces lois étaient votées par les comices, el-
les faisaient partie du droit de la cité, notre dis-
position devait être attribuée, sinon à Romulus le 
personnage un peu trop légendaire, du moins à cette 
législation royale. Il allait donc de soi que l’auto-
rité chargée d’opérer la confiscation, de partager la 
fortune entre Gérés et la femme, était l’autorité du 
roi, c’est-à-dire une autorité publique, l’autorité 
de la cité, représentée par son chef. Cette loi était 
donc un cas de la juridiction royale. C’est l’opinion 
notamment soutenue par Voigt Leges regiae, 1876, qui 
se contente d’esposer les diverses dispositions des 
leges regiae, sans même discuter leur caractère de ju-
ridiction royale. 

On ne peut 
invoquer dans 
le débat les 
lois royales. 

Mais cette position de principe se trouve rui-
née par l’opinion devenue générale sur les leges re-
giae. Il est impossible actuellement de les considérer 
comme des lois curiates. Ce sont des coutumes religieu-
ses, sanctionnées par des fêtes religieuses, et leur 
attribution, soit à Romulus, soit à Numa, n’emporte 
à aucun degré la preuve qu’ils en aient été les au-
teurs. La seule preuve que l’on puisse tirer de cette 
attribution est que ces coutumes sont traditionnelle-
ment considérées comme très anciennes, comme primiti-
ves, et au moins contemporaines de la fondation de la 
cité, ce qui pour les anciens paraissais la date la 
plus lointaine de la vie des Romains.Par conséquent aucune 



144 Consécration à Cérès. 144 

preuve ne peut être tirée en faveur de la juridiction 
royale, de ce fait que la tradition a attribué ces cou-
tumes à Romulus. D’autre part, la juridiction royale 
sur ces questions est au point de vue du fond du droit 
une chose très invraisemblable, car elle se heurte 
aux principes généraux de l’organisation de la famil-
le romaine. Nous avons vu que le trait le plus carac-
téristique de cette organisation primitive, c’est l’au-
tonomie de la famille, sa souveraineté à l’intérieur 
et sa complète indépendance vis-à-vis de l’Etat. Or 
cette législation sur le divorce a un caractère de cou-
tumes exclusivement familiales. Elle met en jeu exclu-
sivement l’intérêt des familles et leurs croyances re-
ligieuses, intérêt et croyances aussi bien d’ailleurs 
de la gens que de la famille, mais n’atteint pas l’in-
térêt de l’Etat, l’intérêt public. Placer ces coutumes 
sous l’autorité du roi. et la sanction royale équivau-
drait à dire que dès le début, l’autorité publique a 
été établie surveillante des moeurs familiales, que 
c’est elle qui est juge des divorces, et nous l’avons 
vu de tous les divorces, quelle que soit leur cause. 
Car pour savoir, en effet, s’ils échappaient aux pei-
nes de la loi, tout divorce aurait dû être examiné par 
l’autorité publique. Cela est contraire à la tradi-
tion. Denys, 2, 25, nous dit que Romulus, en ce qui 
concerne les mariages, n’a accordé d’action en jus-
tice, ni au mari contre la femme qui a abandonné à 
tort la maison, ni contre la femme qui se plaint de 
mauvais traitements ou d’un divorce injustifié, pas 
plus qu’il ne fit des lois pour le paiement et la res-
titution de la dot. Cette invraisemblance devient plus 
forte encore, si l’on examine le droit postérieur au 
droit de l’époque royale. L’histoire des rapports de 
la famille et de l’Etat a suivi à Rome une évolution 
constante. L’indépendance primitive de la famille est 
peu à peu entamée par l’intervention de l’Etat, cette 
indépendance s’affaiblit donc de plus en plus. Tandis 
qu’au contraire la puissance de l’Etat s’accroît et 
les cas d’intervention deviennent plus fréquents et 
plus importants. Ici l’évolution serait dans l’ordre 
inverse, car il est un fait certain, c’est qu’à l’é-
poque républicaine il n’y a plus aucune trace de cet 
te juridiction de l’Etat sur les divorces. Le divorce 
est libre. Cette liberté est acquise aussi bien par 
le mari que par la femme. Jusqu’au VI° siècle de R.F. 
le divorce, ses conséquences pécuniaires, restent ex 
clusivement du domaine des usages familiaux. Le divor-
ce est réglé par le mari suivant d’ailleurs des coutu-
mes imposées par les moeurs, mais absolument indépen-
dantes du droit civil. Le droit civil ne s’en occupe 

Quant au fond 
du droit il 
est invraisem-
blable que le 
roi ait jugé 
les questions 
de divorce à 
l’origine. 



(3) 145 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 

pas. Pour la première fois, dans le cours de ce VI° 
siècle, le divorce fait naître une action civile de 
façon détournée, non pour juger des causes du divorce, 
mais pour assurer à la femme la restitution de sa dot 
en cas de divorce : c’est l’action rei uxoriae. Il faut 
remonter jusqu’au début de l’empire, au début de l’ère 
chrétienne, pour voir l’Etat s’engager dans une voie 
nouvelle et essayer de restreindre la liberté illimi-
tée du divorce, Auguste par la loi Julia de maritandis 
ordinibus et par la loi de adulteriis a instauré cette 
réglementation, que nous trouvons précisée et augmen-
tée par Constantin, puis enfin par Justinien dans sa 
Nivelle 22, qui précise les différents cas de juste 
cause de divorce. 

La première 
sanction ci-
vile  indirec-
te du divorce 
l’actio rei 
uxoriae» 

Mais toute cette législation tend, non pas à. li-
miter la possibilité du divorce, mais seulement à impo-
ser à la femme ou au mari en faute des peines pécuniai-
res sur leurs biens. La liberté du divorce, même sous 
les empereurs chrétiens, reste de l’essence mena du 
mariage. Ainsi une jurisprudence royale sur le divor-
ce, soumettant le mari à l’autorité civile et pronon-
çant des peines rigoureuses, serait une anomalie con-
traire à toute l'évolution du droit sur ce point, et 
une anomalie sans lendemain, puisque cette jurispruden-
ce aurait disparu et aurait été remplacée par une li-
berté complète, sans le contrôle de l’Etat. Mais cetto 
invraisemblance générale n’est pas la seule preuve con-
tre la compétence royale. Une preuve directe est appor-
tée centre cette compétence par la divinité à laquel-
le est faite la consécration des biens du mari, le con-
sécration à Cérès. C’est en effet la troisième raison, 
et qui nous montre qu’il est impossible de parler ici 
de juridiction royale, car il est impossible que cette 
consécration à Gérés ait été faite par le roi. 
Cette démonstration a été faite par P.F. Girard, His-
toire de l’organisation judiciaire des Romains, p. 35. 

consécra-
tion à Cérès 
n’est pas fai-
te par le roi. 

introduction 
tardive du 
culte public 
de Cérès à 
Rome. 

La peine portée contre le mari est en effet une 
peine religieuse, comme sa rupture du lien matrimonial 
est une faute religieuse. C’est la consécration de la 
moitié de ses biens à Démeter. Il est impossible d’ad-
mettre que cette consécration ait pu être faite par 
l’autorité du roi. En effet Cérès-Déméter n’eut son 
temple à Rome sur l’Aventin que vers la fin du III° 
siècle de R.F. sous  la République par conséquent. La 
date traditionnelle de cette création est de 258 ou 
261 de R.F. Après une disette provoquée par des guer-
res avec les Volsques et les Latins, le dictateur Fos-
tumius fit voeu de construire un temple à Demeter-Cé-
rès, à Dionysos-Liber et choree-Libera. Ce temple fu 
achevé et consacré en 261 par le consul Spurius Cas-
sius. Tl se trouvait au pied de l'Aventin, •• 

“ Les Cours de Droit” 
3. PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



146 Consécration à Gérés. 146 

mité du Cirque, au-dessus des prisons. Ces deux dates 
n'ont pas de base historique très solide. Mais il est 
certain en tout cas que vers 304 de R.F. Démâter, Diony-
sos et Chorée sous les noms latins de Gérés , Liber 
et Libéra, avaient un temple sur l’Aventin. Leur cul-
te est devenu un des sacre publies, du peuple romain. 
Ces sacra publica sont célébrés more peregrinorum ou 
plutôt more graeco, selon les usages grecs. Gérés devient 
une divinité plébéienne, et son temple est le siège 
des édiles plébéiens. L’Aventin en effet est un quar-
tier plébéien, un quartier de marchands étrangers. Ce 
sont les marchands grecs de céréales qui ont amené la 
fondation de ce culte et de ce temple, à titre de cul-
te de l’Etat. Ainsi l’introduction dans la cité de ce 
culte date d'une époque tardive de la République. La 
forme du culte des sacra qui lui sont offerts montre 
que c’est surtout la divinité grecque Démeter, dont 
le culte a été introduit dans la cité et qui a été or-
ganisé par elle. Cela ne signifie pas que Gérés et 
l’ensemble.des dieux indigétes de l'agriculture, dont 
le culte a été réuni sous le nom de Déméter-Cerés, 
soient des dieux uniquement grecs. Nous avons vu qu’ils 
forment un ensemble de vieilles divinités latines très 
anciennes et spécifiquement latines. Mais cette intro-
duction a cette signification que les vieux dieux latins 
honorés par les anciens Romains n’étaient pas encore 
des dieux de la cité, que leurs sacra n'étaient pas 
des sacra publica, qu'ils ne le sont devenus qu’avec 
la Déméter grecque et la consécration de son temple. 
Par conséquent, ce n’était pas un dieu de la cité à 
l'époque royale. Il est donc impossible que la confisca-
tion des biens du mari, leur consécration à Gérés soient 
l'oeuvre de la juridiction royale, puisque Gérés n’é-
tait pas une divinité de la cité. Ce même raisonnement 
avec même plus de force, peut être fait pour Tellus. 
Tellus eut son temple à Rome à partir de 268,seulement 
Tellus n’eut jamais de sacra publica. 

Si nous ne pouvons attribuer cette sanction à 
l’autorité royale, à quelle autorité l’attribuerons-
nous ? La seule alternative, qui était admise jusqu'i-
ci par les auteurs, ne comporte que deux termes :  pour 
ces époques anciennes, quand  il s'agit de coutumes qui 
ont le caractère de coutumes familiales, on ne peut 
envisager d’habitude que deux sortes de sanction : ou 
bien l’autorité de l’Etat - c’est la juridiction ci-
vile - ou bien l'autorité de la famille, représentée 
par son chef, le paterfamilias - c'est la juridiction 
domestique du tribunal du père de famille. L’attribu-
tion de cette juridiction domestique serait ici bien 
tentante, d'autant plus tentante que, comme nous le ver 



147 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 147 

rons, à l’époque postérieure; depuis la fin de l’épo-
que royale jusqu’au VI° siècle, c’est en réalité ce 
qui est arrivé. Le tradition, que représente notre tex-
te de Plutarque, devient après quelques transformations 
une coutume familiale appliquée par ce tribunal de fa-
mille. Mais dans l’ état où elle est dans notre  texte, 
nous sommes arrêtés par une impossibilité de fait, car 
ici le père de famille ne peut être le juge, puisque 
c’est lui-même qui est jugé et condamné. 

L’interpré-
tation du tex-
te visant la 
consécration 
à Cerès. 

Faut-il renoncer à donner une interprétation à 
ce texte et le rejeter comme une tradition dénuée de 
sens ou comme une falsification historique ? C’est ce 
que les auteurs derniers ont tenté de faire, parce que 
c’est là l’impasse, à laquelle ils ont abouti par leur 
méthode d’interprétation. N’est-il pas de meilleure 
critique de tenter de lui redonner une valeur histo-
rique par une explication nouvelle ? Nous essaierons 
d’y retrouver un témoin d’une époque disparue, de voir 
s’il ne s’agit pas ici d’une coutume gentilice d’une 
règle de l’époque où la gens existait et avait toute 
son autorité. Nous allons donc essayer de retrouver 
dans cette sanction des traces d’une ancienne juridic-
tion de la gens. 

Cette explication trouve un premier appui dans 
1’ hypothèse générale développée au début de ce cours. 
Puisque, en effet, les historiens admettent, comme 
nous l’avons vu, que la gens avait à l’origine une or-
ganisation beaucoup plus forte, qu’elle formait dans 
l’intérieur de la cité une petite nation autonome, a-
vec ses chefs, ses assemblées, ses coutumes et surtout 
son territoire, nous sommes autorisés à tirer une con-
séquence de cette hypothèse generale. Parmi les tradi-
tions de l’époque primitive, qui paraissent inexplica-
bles comme la nôtre dans le cadre ordinaire connu de 

nous de l’etat et de la famille, nous pourrons légiti-
mement rechercher à la lumière de cette hypothèse s’il 
n’est pas possible de lui donner une interprétation 
meilleure, une interprétation vraisemblable. Nous ne 
sortirons pas du domaine de l’hypothèse; comme je l’ai 
déjà fait remarquer, de ce temps primitif, les Romains 
postérieurs ont perdu jusqu’au souvenir. Nous ne pour-
rons donc pas trouver dans un texte formel une preuve 
directe de cette filiation. 
Mais nous nous efforcerons de réunir un ensemble de 
faits qui permette de donnera cette hypothèse un ca-
ractère scientifique. Nous trouvons ces faits tout 
d’abord dans le caractère de la divinité, à laquelle 
est consacrée la fortune du mari. Non seulement c’est 
une divinité ancienne de la religion romaine, nais on 
peut rattacher directement son culte à la tradition 
gentilice. Il y a un rapport certain entre le dieu au-



148 Consécration à Cérés, 148 

quel la consécration, est faite et la gens. 
A cette première preuve, nous ajouterons un deu-

xième ordre de faits. Nous réunirons un ensemble de 
textes, dans lesquels nous pouvons retrouver des ves-
tiges assez forts pour leur réunion de cette juridic-
tion gentilice. 

§ II - Gérés ou Tellus ? 

Gérés confon-
dus avec Tel-
ia s . 
Ancienneté des 
rapports de 
ces deux divi-
nités. 

N’oublions pas que Plutarque est un auteur grec, 
qu’il écrit en grec, sur des choses romaines. Son tex 
te porte donc que la moitié de la fortune du mari est 
confisquée au profit de Deméter. Démeter est le nom 
grec de la déesse romaine Gérés. Par conséquent une 
traduction courante et normale donne ici Cérès. A plu-
sieurs reprises nous avons eu à nous occuper de Cérès. 
Nous ayons dit qu’elle est en rapport étroit, en liai-
son constante avec une autre déesse des Romains, Tel-
lus -hâter. Cette liaison est si étroite qu’elles ont 
été souvent prises l’une pour l’autre par les Romains. 
Les attributs de l’une sont souvent donnés à l’autre, 
Nous avens vu un exemple dans le sacrifice de la truie 
praccidanee que certains textes attribuent à Gérés et 
d’autres à Tellus. Cette confusion va si loin que Wis-
sowa dit que les auteurs grecs ont souvent traduit le 
latin Tellus par Déméter. Il en donne des exemples où 
il est possible de relever la. confusion. Par exemple 
Lydus de mensibus, 3,6,4,49 où il est dit que les For-
dicidia sont la fête de Démâter, et nous savons d’une 
façon certaine que c’est la fête de Tellus. Pouvait-on 
penser que, soit l’auteur grec, soit même sa source 
romaine, ait fait ici une confusion de cette espèce? 
et que nous ayons des raisons de rectifier, de voir 
plutôt ici Tellus que Gérés ? Nous allons examiner 
la question. 

Les rapports étroits entre Gérés et Tellus sont 
très anciens dans la vieille religion latine. Tous les 
deux, en effet, sont des dieux agraires, des déesses 
de la culture et de la végétation. Tellus, nous l’a-
vons vu, est la terre mère, non pas toute espèce de 
terre, mais là terre cultivée, celle qui est destinée 
à recevoir le grain, la semence et à le faire fructi-
fier. Gérés, c’est la déesse qui fait fructifier le 
grain, déposé dans la terre nourricière. Ovide, Fas-
tes, I, 671 ; " Officium commune Gords et Terra 
tuentur hac praebet causais frugibus, ilia locum". Gé-
rés et la Terre remplissent un office commun, la pre-
mière fournit aux germes leur principe, l’autre le lieu 
Dans une traduction plus française, nous dirons Tellus 
et Gérés président en commun à l’agriculture : si l’un 



149 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 149 

reçoit le germe, l’autre le féconde. Aussi leur culte 
est-il commun. 

Au début et à la fin des semailles un sacrifice 
est offert à Tellus et à Cerès. Au début des semail-
les, c’est le sacrum cereale

;
. dont les prières sont 

faites par le flamine de Cérès. Dans ces prières le 
flamine invoque 12 dieux différents de l’agriculture, 
dont l’office détaille par le menu toutes les opéra-
tions du labour et des semailles, Servius, Géorgiques, 
I, 21. "Fabius Pictor enumerat h-os deos quos invocat 
flamen sacrum cereale faoiens Telluri et Cereri" Fabius 
’ sont énumère ces dieux, qu’invoque le flamine faisant 
le sacrum de Cérès pour Tellus et pour Cérès Ce sont 
les rites de cette fête en particulier qui nous ont 
prouvé que Cérès n’est pas seulement le doublet de la Dé-
méter grecque, introduite tardivement dans la religion 
latine, mais que c’est une vieille divinité latine. 

Les "feriae 
sementivae". 

A la fin des semailles, vers le milieu de Jan-
vier, il y a encore une fête commune à Cérès et à Tel-
lus. Ce sont les "feriae sementivae", fêtes relatives 
aux semailles. Ce ne sont pas des fêtes fixes, mais 
mobiles, fixées chaque année par les pontifes d’après 
l’état des champs. Ce sont des feriae conceptivae : 
deux jours séparés par une semaine consacrés à ces sa-
crifices. Le premier jour, c’est celui où Tellus est 
spécialement invoquée, car c’est elle qui a reçu le 
grain. Le deuxième jour est consacré à Cérès, qui fait 
fructifier le grain. Ce sacrifice s’accompagne d’une 
offrande de farine d’épeautre et d’une truie pleine. 
A.ces sacrifices correspond le sacrifice de la truie 
praecidanée, au début de la récolte, à Cérès et aux 
morts. 

Les "Cerealia" 

Les fêtes principales de Cérès et de Tellus sont 
pareillement communes. Fêtes de Tellus, les Fordicidia 
le 14 Avril, Ce nom vient de hordo , forda , qui si-
gnifie vache pleine parce que l’acte principe de la 
fête consiste dans le sacrifice d’une vache pleine à 
Tellus, 4 jours après le 14 Avril, c’est la fête de 
Cérès, les "Cerealia", marquée par le sacrifice d’une 
truie et des offrandes de gâteaux, de miel, de lait 
et d’encens, et par des flambeaux autour de l’autel de 
Cérès. Denys d’Halicamasse, nous dit, que le vin n’est 
pas admis dans cette cérémonie. Ces fêtes étroitement 
liées nous prouvent à la fois la présence dans le vieux 
droit religieux romain de ces deux divinités, dont l’of-
fice est commun, mais aussi que leur personnalité est 
différente, n’est pas confondue. 

Le temple de 
Cérès, 

Toutes deux, à peu près à la même époque, ont 
été l’objet d’une mesure publique. Sur le voeu d’un 
consul la cité leur a érigé un temple .Le temple de Ce-



150 Consécration à Gérés. 150 

rès fut consacré en 261 par le consul Spurius Cassius 
le temple de Démâter en 268 par le. consul Publias Sera-
pronius. Mais, tandis que c’est uniquement à la divi-
nité romaine que fut dédié le temple de Tellus, sans 
rapport avec la déesse Gaïa des Grecs, c’est principa-
lement à la Démeter Grecque que fut dédié le temple 
de Gérés, Ce fut la Démeter grecque qui domina dans 
cette association. En outre la dédicace du temple de 
Tellus n’eut pas comme conséquence la transformation 
de son culte en sacra publica. Ce culte conserva heu-
reusement pour nous son ancien caractère. Au contrai-
re en même temps qu’un temple, on créa un culte public 
pour la Déméter-Cérès. Bien que ce culte par son origi-
ne et par sa forme fût principalement un culte etran-
ger, "sacra peregrinorum", il fut célébré au nom de 
l’Etat par un prêtre, fonctionnaire public, par un 
flamen cerealis, qui est d’ailleurs une prêtresse qui 
doit être d’origine grecque. Il perd donc sa forme an-
cienne. 

Gérés prend 
la place de 
Tellus. 

Dans les temps historiques, Tellus et Ceres n’ont 
plus leur ancienne importance. Ils ont perdu toute 
l’importance que l’Agriculture et le peuple des agri-
culteurs ont perdre dans l’économie générale des Ro-
mains. L’agriculture n’est plus comme à l’époque gen-
tilice la source principale, presque unique, de la vie 
romaine, c’est l’affaire du petit peuple des campagnes 
et des esclaves. Le culte de Gérés et de Tellus devient 
un culte de paysans et d’escïaves. C’est surtout Tel-
lus qui perd de son importance, au point que son sou-
venir, à l’époque classique, a presque disparu. Gérés 
au contraire, survit davantage à cause de Déméter. 
C’est à cause de la Déméter grecque, qu’elle prend pla-
ce parmi les grands dieux, si elle n’est pas parmi les 
plus honorés, car elle est devenue, comme nous l’avons 
vu, une divinité plébéienne. C’est à cette époque que 
se produisent les plus grandes confusions entre Tellus 
et Gérés, et qu’on reporte sur Gérés les caractères 
propres à Tellus. C’est l’avis, de Wissowa historien 
classique des religions latines, que dans toutes les 
questions de notre domaine Gérés a pris la place qui 
originairement était la place de Tellus seulement. Re-
ligion et culte des Romains, p. 159, Wissowa article 
Gérés dans le dictionnaire de Pauly Wissowa. En ce 
qui concerne notamment le culte des morts c’est Tellus 
qui est la divinité tellurique, liée au culte des mort 
et en étroite relation avec ceux-ci. Au contraire dans 
l’histoire de Gérés proprement dite, il n’y a aucun rap-
port originaire entre les morts et cette divinité. Ces 
rapports n’ont été créés que par confusion avec Tellus 
De même, c’est Tellus qui était la divinité à qui le 
mariage était consacré. Je vous ai montré la présence 
de ces dieux dans-le mariage.-Je n’ai pas assez insis-



151 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 151 

cé à cette époque sur la discrininstion qui est à faire 
entre eux. Tellus à Rome, Gaïa en Grèce, sont tous les 
deux originairement les dieux spécifiques du mariage. 
Servius, Enéide, 4,166. "Quidam sane etiam Tellurem 
praeesse nuptiis tradunt, nam et in auspiciis nuptia-
rum invocatur cui etiam virginés vel cum ire ad domum 
mariti coeperint, vel jam ibi positae, diversis nomini-
bus vel ritu sacrificant”. Quelques uns disent que c’est 
Tellus qui préside aux noces, car elle est invoquée 
dans les auspices des noces. C’est à elle que les vier-
ges, soit quand elles commencent à aller dans la rai-
son de leur mari, soit quand elles y sont arrivées, 
offrent un sacrifice sous des noms et avec des cérémo-
nies diverses. Ainsi Tellus est nommé dans tous les 
actes du mariage, depuis le commencement des auspices 
jusqu’à la fin, depuis l’arrivée dans la maison du 
mari, en passant par le cortège nuptial, la deductio 
in domum mariti. 

Importance de 
Tellus dans le 
mariage. 

Au contraire, pour Cérès, il nous est 
dit simplement "Flamen in nuptiis in honorer. Cereris 
praeferant", on portait dans les noces le flambeau en 
l’honneur de Gérés. C’est un rapprochement tout exté-
rieur, la torche d’épine portée aux noces étant tiree 
de l’arbre consacré à Gérés. Ce rapprochement a été 
favorisé par l’histoire de la Déméter grecque, qui ac-
quiert dans le panthéon grec le titre de protectrice 
des mariages, Déméter législatrice,  légiféra, mais 
c’est une histoire postérieure à celle de Gaïa, la 
terre, qui était en Grèce aussi la vraie protectrice 
des mariages. 

Il est très probable qu’il en est de même pour 
notre texte et que Déméter est en réalité la traduction 
grecque du latin Tellus. Nous pourrons dire ceci pour 
les mêmes raisons déjà exposées : 

I°- Dans notre texte, Cérès est mise en liaison 
avec les Dii manes, avec les dieux souterrains. C’est 
une liaison , comme nous l’avons vu, qui est propre 
à Tellus. 

2°- Il s’agit d’une loi protégeant les mariages, 
d’une défense de divorcer. Il est naturel que ce soit à 
la déesse des mariages que cette défense soit confiée. 
Un autre texte, il est vrai, qu'on a. rapproché du nô-
tre, dit que les divorces sont l’oeuvre de Cérès. Ser-
vius ad Eneidem, 3,139, nous dit "Quidam dicunt diver-
sis numinibus, vel bene, vel male faciendi potestatem 
dicatam ut Veneri conjugia Cereri divortia", quelques 
uns disent que certaines divinités ont la puissance 
de bien fairo ou de mal faire, comme Vénus pour le 
mariage, Cérès pour les divorces. Ce texte est à rap-
procher d’un autre de Servius sur l’Eneide, 4,58. 



152 Consécration à Cerès. 152 

"Alii dicunt hos deos quos enumeravit nuptiis esse con-
traries, Cererem quia propter raptum filiae nuptias 
execratur" » D’autres disent que ces dieux, qu’il énu-
mère, sont contraires aux mariages, que Cérès a les 
mariages en horreur à cause du rapt de sa fille. Mais 
ce trait a encore pour origine l’histoire de la Démâ-
ter grecque. C’est pour célébrer la fête de cette Dé-
mâter grecque que les femmes devaient s'abstenir pen-
dant 9 jours de tout rapport avec leur mari, que la 
prêtresse de Gérés devait s’écarter de son mari pour 
remplir son office. D’ailleurs, c’est par une fausse 
interprétation, contre laquelle nous nous sommes suffi 
samment élevés, que l’on peut voir ici une loi créant 
le divorce et par conséquent une raison de traduire 
Cérès comme étant une protectrice du divorce. Au con-
traire il s’agit dans notre texte de défenses de di-
vorcer. Il est naturel que cette défense soit sous la 
sanction de la déesse du mariage. 

Tellus et 
Déméter. 

Enfin il est une raison directe pour laquelle 
Tellus latine a pu être traduite en Déméter-Cérès. A 
l’époque historique, nous avons vu que la déesse plé-
béienne Cérès est particulièrement connue comme celle 
à qui sont consacrées les confiscations. La célèbre 
loi de majestate de Tite-Live, 55, V. "Ut qui tribunis 
plebis, edilibus, judicibus decemviris nocuisset ejus 
caput Jovi sacrum esset, familia ad sadem Cereris Li-
beri Liberaeque venumiret". Quiconque attenterait aux 
tribuns du peuple, aux édiles, aux juges decemvirs, 
que sa tête soit consacrée à Jupiter et que sa fortu-
ne soit vendue au profit du temple de Cérès, de Hiber 
et de Libéra. C’est en ce sens restreint que nous adop-
torons l’opinion; de Wissowa qui n’hésite pas à consi-
dérer que toute la loi est une falsification de l’épo-
que d’Auguste, ayant pour origine ce fait que Gé-
rés préside aux confiscations. Il nous semble plus 
juste de considérer, non pas que toute la loi est une 
invention, mais que ce caractère de Cérès a seulement 
changé le nom de la déesse, à qui était faite la con-
fiscation primitive, qui est sans aucun rapport d’ail-
leurs avec celle du droit tribunitien et que c’est 
parce que Cérès était connue à l’époque classique com-
me la déesse, à laquelle les confiscations étaient con-
sacrées que l’on a changé Tellus ancienne en Cerès. 

Il y a un intérêt assez grand à la rectification 
de notre texte. C’est que, tandis que le cuite de Cé-
rès a changé de nature, bien qu’il ait été originaire-
ment très probablement de même nature que le culte de 
Gérés, le culte de Tellus n’a pas changé. 

Le fête de Tellus n’a pas changé de caractère 
comme la fête de Cérès. La dédicace d’un temple à Cé-



(2) 153 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 

rès, la création d’un flamen cerialis, d’un prêtre 
fonctionnaire public, a fait passer la fête do cette 
déesse, les Carealia, dans la catégorie des sacra pu-
blica. Elle est devenue une fête célébrée aux frais de 
l’Etat. Au contraire, le temple dédié à Tellus n’a pas 
été suivi de la création d’un flamine spécial, et 
n’a pas eu pour effet de faire de sa fête dos sacra 
publica. La fête de Tellus n’a pas changé de.caractère . 
Nous allons voir que ce caractère ancien conservé mar-
que un rapport direct avec les anciennes gentes. Ceci 
nous apporte donc une prouve non médiocre du caractè-
re gentilice du culte de Tellus. En effet, les Fordici-
dia, jour de la fête de Tellus, le 19 avril, sont comp-
tées par les Romains parmi les sacra popularia, c’est-
à-dire parmi les fêtes qui, quoique n’étant pas des 
fêtes officielles de l’Etat, sont célébrées par tout 
le peuple. Festus, "popularia sacra, ut ait Labec, 
quae omnes cives faciunt nec cartis familiis attributa 
sunt", les sacra popularia, comme le dit Labéon sont 
ceux que tous les citoyens font et qui ne sont pas at-
tribués à certaines familles. Ces sacra popularia sont 
les plus anciennes fêtes du peuple romain. Elles sont 
même si anciennes, qu’on a souvent perdu le souvenir 
de leur signification. 

Caractère 
gentilice de 
la fête de 
Tellus. 

Les Fordicidia 
et les Forna-
calia. 

Les Fordicidia étaient l’une des deux fêtes prin-
cipales des curies. Elles étaient des sacra curiarum. 
L’autre fête des curies, ce sont les Fornacalia. Fes-
tus nous dit : Fomacalia Sacra erant cum far in fer-
naculis torrebant", c’étaient des fêtes célébrées quand 
on faisait sécher l’épeautre dans des fours. Les For-
dicidia, Varron, Lingua Latina, 6, 15. "Fordicidia a 
fordis bubus", Fordicidia, de vaches pleines : vaches 
pleines qui portent dans leurs entrailles, parce que 
ce jour-là des vaches pleines étaient immolées publi-
quement dans la plupart des curies. C’est une fête 
qui est nommée du sacrifice qui était fait de vaches 
pleines, sacrifiées à Tellus pour lui demander une an-
née fertile. Ces sacrifices étaient faits au Capitole 
dans les curies, et hors de la ville. Les pontifes et 
Tes vestales y participaient. La vache était sacrifiée 
et le veau mort-né le foetus était brûlé et réduit en 
cendre par la grande vestale. Cette cendre servait aux 
purifications. 

La division 
originaire 
de la cité 
en trente 
furies. 

Les 30 Curies sont la division la nlus ancienne 
du peuple romain, et cette  division est en rapport di-
rect avec les gentes. D’après, la légende, elle remon-
te à Romulus. C’est la division originaire de la cité. 
Les tribus étaient le s 3 cités originairement sépa-
rées, dont la réunion forme la plus grande Rome: Les 
Ramnenses du Palatin, les Titienses du Quirinal et les 

“ Les Cours de Droit " 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 U 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



154 Consécration à Cérès, 154 

Laceras de l’Esquilin, dont la tradition ou la légende 
fait des premiers des Italiotes, des seconds des Sa-
bins, et des troisièmes des Etrusques. Chacune de ces 
tribus est divisée en 10 curies, ce qui donne peur 
toute la cité romaine 30 curies. Dans chaque curie le 
peuple est divisé en gentes. Par souci de symétrie les 
auteurs disent que chaque curie comprenait 10 gentes, 
ce qui ferait pour l’ensemble du peuple romain 300 gan-
tes. C’est cette symétrie artificelle qui a fait croire 
à Niebuhr que la gens est une division administrative, 
division créée par l'Etat, moins ancienne par consé-
quent que la cité. En réalité, pour les auteurs moder-
nes, la cité des curies représente  plus exactement 
la fédération des gentes primitives. Dans chacune des 
curies les gentes ont conservé leur individualité, 
ont conservé leur autonomie primitive qui subsiste 
quelque temps dans la nouvelle fédération groupant les 
trois cités. Les curies ne comprenaient bien entendu 
que le peuple des gentes, c’est-à-dire les patriciens 
et leurs clients. C’est un problème toujours obscur 
et encore débattu de savoir si les plébéiens eurent 
jamais accès dans les curies même sous la. République. 
On considère justement, comme la preuve la plus sûre 
qu’ils finirent par y être admis, que les sacra curia-
rum étaient des sacra popularia, faits pour tout le. 
peuple, Nous avons en outre des preuves directes que 
les plébéiens participaient aux Fornacalia. A l’épo-
que républicaine, les curies n’ont plus de rôle. Le 
peuple est divisé d’une nouvelle façon en centuries 
et dans cette division sont rangés tous les citoyens 
plébéiens et patriciens. C’est dans les nouveaux comi-
ces par centuries que se font les votes legislatifs 
et les votes électifs. Les curies ne remplissent plus 
de rôle et ne sont qu’une survivance sans importance 
réelle d’une époque antérieure. liais elles ont été 
maintenues principalement par leur organisation reli-
gieuse. Chaque curie avait un curion, chef spirituel 
dos curies, considérées comme une famille, et lui-mê-
me était considéré comme le Roi dans l’Etat, comme le 
père de famille dans la tribu. Chaque curie avait un 
local, appelé Curia, avec un foyer et une salle à man-
ger où les curiales se réunissaient pour offrir des 
sacrifices et faire des festins. Le culte de Tellus 
dans les curie-s, où il se survit à lui-même sans impor-
tance véritable et plus qu’à moitié abandonné est une 
preuve directe que c’est un culte commun de toutes les 
gentes. C’est un des cultes les plus importants de 
cette fédération des gentes au moment où elles l’appor-
tèrent avec elles dans la cité. Ce caractère de la fê-
te de Tellus est une preuve directe de sa liaison avec 

La composition 
et l’organisa-
tion des cu-
ries. 



155 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 155 

les gantes. L’autre culte, les Fornacalia qui survit 
comme le premier, qui à eux deux sont considérés com-
me les deux principales fêtes des curies, est aussi 
un culte agraire. 

Ceci rejoint les constatations et les hypothèses 
déjà faites jusqu’ici. Il est assez naturel que ce 
soit le culte agraire qui soit par excellence le culte 
commun des gentes, puisque chaque gens est propriétaire 
collective de la terre, qui lui permet de vivre. C’est 
par les dieux agraires qu’elles arrivent à la notion 
d’un dieu plus général que les Dii indigètes, un dieu 
représentant et protecteur d’un intérêt commun. C’est 
pourquoi les dieux agraires ne sont pas seulement les 
protecteurs de l’agriculture, ce qui est leur rôle 
primitif : leur rôle de protection s’étend plus loin : 
ils sont les protecteurs principaux de la famille et 
de la vie de la gens. Ce sont les premiers et les plus 
anciens protecteurs de la famille. Grâce à la survi-
vance des sacra curiarum la  liaison directe est faite 
entre Tellus, le dieu au profit de qui se fait la con-
fiscation, et les gentes. Voyons maintenant un autre 
genre d'argument : nous allons rechercher les traces 
de la juridiction de la gens sur le mari. 

§ 3 - Vestiges de la juridiction des gentes. 

Importance de 
la juridiction 
domestique du 
père de famille. 

Le conseil des 
proches. 

Son rôle. 

Nous sommes relativement assez bien renseignés 
sur la juridiction du père de famille dans l’interieur 
de la famille. Un assez grand nombre de textes nous 
fournissent des exemples concrets de son fonctionne-
ment. La juridiction domestique s'exerce, non seule-
ment sur les esclaves, mais sur les fils et aussi sur 
la femme. Le père peut appliquer toutes les peines jus-
qu’à la plus grave, jusqu’à la peine de mort. Lais nous 
savons aussi que pour juger le père doit s’entourer 
d’un conseil. Cette obligation, qui lui est imposée 
par les moeurs, et dont l’exécution est surveillée 
par le censeur, lui est spécialement imposée quand il 
s’agit de sa femme, et qu’il s’agit du divorce, de la 
répudiation à envoyer à la femme, La composition de 
ce conseil n’est pas rigoureusement fixée. Il y a des 
traces d’incertitude, de manque de rigueur dans cet-
te composition. L’on peut voir que la composition du 
tribunal de famille dépasse le cercle de la famille 
civile, car les textes parlent tantôt d’agnats, qui 
sont seuls vraiment les membres de la famille ci-
vile, mais ils parlent le plus souvent encore de co-
gnats, d' une façon générale de proches, propinqui, 
mais aussi d’amis et même de voisins. Ce n’est donc 
pas une institution purement familiale. Elle dépasse 



156 Consécration à Cérès. 156 

le cadre de la famille civile, elle est plus étendue 
que cette famille. C’est donc une survivance ou un ré-
sidu d’une institution plus importante. 

L’ancienne 
juridiction 
du conseil 
de famille , 

Bien entendu le rôle de ce conseil apparaît stric-
tement consultatif. Le droit de juger no lui appartient 
pas en propre. Ce droit de juger appartient au père 
de famille seul qui décide et qui punit. La dispari-
tion totale de l' autorité de la gens sur le père de 
famille l’a complètement libéré et aucun de ces textes 
ne parle de gentiles. Neanmoins, on peut relever des 
traces d’une juridiction de ce conseil, juridiction 
non seulement indépendante du père de famille, mais 
juridiction s’exerçant sur lui ot contre lui. Dans 
ces traces il est possible de voir l’ancienne action, 
l'ancienne autorité de la gens. 

I°- La plus nette résulte d’un texte de Denys 
d’Halicarnasse, également attribuée par lui à une loi 
de Romulus. Denys , Ant. rom, 2.15 Romulus imposa aux 
citoyens romains l’obligation d’élever toute leur des-
cendance mâle et leur fille première née . Il leur dé-
fendit de tuer aucun nouveau né jusqu’à l’âge de 3 ans, 
à moins qu’il ne fût infirme ou monstreux. Ces derniers, 
il leur permit de les exposer après-les avoir montrés 
à trois voisins, et si ceux-ci le jugeaient ainsi. Con-
tre ceux qui n’obéissaient pas à cette loi, il édicta 
diverses peines, et parmi elles, la confiscation de 
la moitié de la fortune. 

L’autorité 
du père de 
famille 
sous la Répu-
blique. 

Cette prétendue loi de Romulus impose ou pou-
voir absolu du père de famille une très importante 
restriction, puisqu’elle ne lui laisse pas la liberté 
d’accepter ou de refuser l’entrée dans sa famille aux 
enfants nouveau  -nes mais lui impose l’obligation d'é-
lever tous les mâles et pour les filles au moins la 
première née. Elle comporte la défense de les tuer au 
moins jusqu'à l’âge de 3 ans et la prohibition de les 
exposer, c’est-à-dire de les abandonner, à moins d’in-
firmité, ou de monstruosité. C’est une restriction 
tout à fait de même nature que celle qui est opposée 
à l' autorité du mari par la loi de Plutarque sur les 
divorces. L’analogie continue d'une manière bien symp-
tomatique en ce qui concerne la destinée ultérieure 
de ces lois. Toutes les deux tombent également en 
désuétude. Les usages familiaux à l’époque  postérieu-
re, sous la République, sont différents. De même que 
le mari a acquis la liberté complète du divorce, il 
a acquis le droit d ’ accepter ou de refuser les enfants 
nés dans la famille et le droit de les exposer et de 
les tuer. Nous savons que l'entrée dans la famille 
d’un nouveau né se fait avec une certaine solennité, 
qui marque en mène temps le droit du père de famille 



157 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 157 

L’enfant est apporté au père de famille, devant l’au-
tel des ancêtres. Il est déposé aux pieds du père, 
qui le soulève et le prend dans ses bras, s'il l’accep-
te, qui se détourne s’il le refuse. Cet acte symboli-
que fait entrer l’enfant dans la famille, et l’en fait 
devenir un membre légitime. A cause de sa forme, 1’ ad-
mission par le père est dite "tollere" "succipere",ou 
"recipere liberos”, élever, prendre ou accueillir les 
enfants. Pendant toute l’histoire de Rome, si le père 
exerce rarement son droit de tuer l’enfant nouveau-né, 
c’est un usage fréquent et impuni de l’abandonner et 
de l’exposer. Chez les Grecs et chez les Romains, c’est 
un usage fréquent et universel. Ce sont les empereurs 
chrétiens qui les premiers ont essayé de restreindre 
cet usage. Ainsi, de même que la loi du divorce la 
loi sur l'éducation est abrogée après l’époque royale. 
S'il s'agissait d’une vraie loi de la cité, cette abro-
gation présenterait les mêmes difficultés. Au contrai-
re, si nous l’interprétons comme une coutume gentili-
ce interprétation qui correspond à sa nature de cou-
tume familiale et religieuse, nous pouvons constater 
qu'elle est tombée en désuétude avec la disparition de 
l'autorité de la gens. 

La sanction de cette loi fait continuer l’analo-
gie avec notre loi de Plutarque. Comme  pour un divorce 
injustifié, la peine est la confiscation de le. moitié 
de la fortune, Denys d’Halicarnasse ne parle pas, il 
est vrai, d’une consécration à Gérés, mais d'une con-
fiscation. Il est indubitable que pour lui il s’agit 
d'une confiscation au profit de l’autorité publique. 
Mais ceci ne doit pas nous arrêter et c'est d’une im-
portance secondaire. Denys, pour résumer, ajoute qu'il 
y a d'autres peines. C'est son habitude, nous le sa-
vons par de nombreux exemples, de transformer les sour-
ces dont il se sert pour rendre son récit plus cohérent 
et le mettre en rapport avec les usages ou les idées 
de son temps. Nous verrons un exemple de cette trans-
formation en ce qui concerne la.loi du divorce, trans-
formation que le texte de Plutarque permet de contrô-
ler. Ici nous n'avons pas la même possibilité, car 
Denys d’Halicarnasse est notre source unique. Les in-
terprètes modernes ne font aucune difficulté poux voir 
dans ces autres peines des "piacula”, des offrandes 
propitiatoires pour réparer là faute religieuse. Ils 
pensent aussi que le produit de cette confiscation de-
vait être offert à un dieu. Voigt, Leges regiae, pense 
à Junon, parce qu'elle est la protectrice de la fécon-
dité et de la procréation des enfants dans le mariage. 
Mais ce n’est qu'une hypothèse. Elle est certainement 
fausse à notre point de vue, car elle est basée sur un 



158 Consécration à Cérès. 158 

état postérieur des croyances. Rien ne nous permet 
de dire que cette confiscation ait été faite au profit 
de Tellus ou de Gérés, comme la première, parce que 
le texte est muet, mais il est inutile de chercher ar-
bitrairement à quel autre dieu elle pourrait s’appli-
quer. 

Le tribunal 
des voisins. 

Que cette sanction religieuse ne soit pas con-
fiée à l’autorité du roi, c’est ce que notre texte lui-
même permet de dire avec une grande certitude, car sans 
le vouloir Denys d’Halicarnasse nous a indiqué quels 
étaient les juges, à qui par conséquent la surveillan-
ce du paterfamilias incombe. Il nous dit que si le 
père de famille voulait abandonner un de ses nouveau-
nés, il en avait le droit, si celui-ci était infirme 
et monstreux, mais non pas sans l’avoir montré à 5 
voisins, par conséquent à un tribunal composé de 5 voi-
sins. Ceux-ci devaient donner leur assentiment, ils 
devaient juger. Il ne s’agit pas d'une simple consul-
tation, comme dans le conseil des proches et des amis 
qui entourent le père de famille dans le tribunal do-
mestique. La décision leur est réservée. Le tribunal 
des voisins lève dans certains cas prévus par la cou-
tume la prohibition religieuse, défendant au père de 
tuer ou d’exposer ses enfants . C’est donc à ce tribu-
bal, à cette réunion des voisins qu’incombe la charge 
de surveiller l'exécution de la prohibition. Nous en 
concluons que c’est à eux de prononcer la peine quand 
cette prohibition est transgressée., de prononcer la pei-
ne de la confiscation au profit du dieu ou des dieux 
considérés comme offensés. 

Voisin, mem-
bre de la 
gens. 

Quels sont ces voisins ? Assurément il ne peut 
s’agir des voisins de hasard, connus ou inconnus, que 
l’on peut avoir quand le groupement territorial n'a 
pour limite que la cité, lorsque tous les citoyens sont 
mélangés sur ce territoire par les hasards de l’habi-
tation. Mais ce terme de voisins reprend une toute au-
tre signification, si nous envisageons l’état que nous 
avons considéré comme étant l’état originaire. C’est 
l’état où chaque gens est groupée dans un "viens", et 
autour du village se trouve la terre le "pagus", appar-
tenant en commun à la gens. Ces voisins, ce sont les 
gentiles, les autres membres de la communauté. De Frans-
cici, dans la Storia di Diritto romano, Ettore Pais, 
Histoire du Droit Romain, I, P. 73, nous indiquent 
d’autres exemples où sous la personnalité des voisins 
on peut retrouver les anciens gentiles, dont les con-
testations sont résolues par le témoignage des cojura-
tores. Ces cojuratores, ces voisins, étaient originai-
rement les gentiles,M. Giffard dans son cours atta-
che lui aussi une grande importance ces voisins . 



159 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 159 

et à leur caractère primitif de gentiles. 

Le jus osculi 
et le pouvoir 
de juridiction 
de la gens. 

2 - Une autre trace de juridiction des parents, 
de la gens nous est fournie par une institution singu-
lière : le jus osculi. Les historiens, qui la rappor-
tent n’en connaissent plus la signification. Ce jus 
osculi nous fournit un second indice, moins clair que 
le premier, parce que sans doute la coutume ancienne 
a été davantage transformée et que les textes ne mar-
quent pas s'il s’agit ici d’un acte de juridiction, 
et spécialement contre le mari. Mais l’importance ré-
sulte dans le fait qu’il est mis par tous les anciens 
en rapport direct avec la prohibition de boire  du vin. 

Définition 
du jus osculi. 

Qu'est-ce que le jus osculi ? C'est le droit et 
en même temps l'obligation pour les femmes romaine s de 
saluer, non seulement leur mari, mais leurs parents, 
par un baiser, donné sur la bouche. Cette obligation 
est restreinte à l'époque classique aux cousins issus 
de germains, aux parents au troisième degré, et non 
seulement aux parents du coté du mari, mais encore du 
côté de la femme. Polybe, 6,2,6 et Athénée, 10,440. 
" La femme doit donner un baiser à ses parents et aux 
parents de son mari jusqu'au degré de cousin issu de 
germain, et elle doit faire cela chaque jour, lorsqu’el-
le les rencontre pour la première fois". C’est seule-
ment Polybe et Athénée, dont Polybe est la source, qui 
délimitent le champ des parents ayant le jus osculi. 
Les autres auteurs, et ils sont nombreux, ne parlent 
que des parents en termes généraux. Cicéron, de Re pu-
blica, 4,6, nous dit que si la femme n'était pas de 
bonne réputations ses parents ne lui donnaient pas 
le baiser. 

Le sens reli-
gieux du bai-
ser. 

Ce jus osculi est une coutume religieuse. Ser-
vius, ad Eneidem, 1,260 "Sciendum osculum religionis 
esse suavium voluptatis", il faut savoir que l’oscu-
lum est religieux, que le suavium est pour le plaisir. 
L'un et l'autre sont des baisers sur la bouche donnés 
avec les lèvres. 

Quelle est l'explication de cette coutume four-
nie par les anciens ? Plutarque dans ses Questions ro-
maines, 6, nous fournit quatre explications, ce qui 
est bien la preuve qu’aucune ne lui paraît absolument 
péremptoire. Les explica-

tions fournies 
par les histo-
riens. 

La première est tiree de la legende romaine. 
Lorsque les Troyens, qui fuyaient Carthage prise par 
les Grecs et brûlée, arrivèrent sous la conduite d'E-
née à l’embouchure du Tibre, les femmes pour en 
finir avec les fatigues de la navigation brûlèrent 
les vaisseaux dans une absence de leurs maris. Chacune 
craignant le retour de son mari, entoura de ses cares-
ses et de ses baisers ses parents et ses amis pour 



160 Consécration à Cérès. 160 

apaiser leur colère. Une fois cette colère apaisée, 
elles conservèrent cette coutume d’échanger des cares-
ses avec leurs parents. Les deux autres explications 
sont des explications rationnelles. L’une, aussi peu 
à retenir que la première, dit que cela aurait été 
pour les femmes un signe d’honneur et de considération 
car elles montraient par ce baiser qu’elles avaient 
des parents nombreux et honorables. L’autre, qui pa-
raît à Plutarque  la plus vraisemblable est que, comme 
le mariage était interdit entre parents proches, mais 
qu’il était permis à l’affection des proches d’aller 
jusqu’au baiser, ce baiser était à la fois le signe 
et le privilège commun de la parenté. C’est pourquoi 
il était permis jusqu’au degré prohibé de mariage. 
Ettore Pais, Histoire, I, p. 73 y voit la trace de 
l’ancienne communauté des femmes. 

Le jus osculi 
et la défense 
de boire du 
vin. 

Mais il est une quatrième explication donnée 
par Plutarque : Romulus avait interdit aux femmes de 
boire du vin, il leur était impossible de le cacher, 
d’abord, parce qu’elles n’avaient pas la disposition 
du vin, ensuite parce qu’elles étaient obligées de 
donner un baiser à leurs parents, tous les matins, 
lorqu’elles les rencontraient pour la première fois, et 
par suite elles faisaient attention, ne sachant pas 
qui elles rencontreraient d’abord. 

Tandis que Plutarque ajoute à cette explication 
trois autres différentes, tous les auteurs qui citent 
notre coutume la rattachent unanimement et uniquement 
à cette prohibition de boire du vin. Polybe, 6,2,3, . 
qui est la source de Plutarque, se borne à indiquer 
cette raison, Athénée, 10, 440, répète, lui aussi, 
Polybe. Le témoignage de Caton l’Ancien nous est trans-
mis par Aulu-Gelle et par Pline l’Ancien. Pline , His-
toire naturelle, 14, 89 : "Non licebat temetum feminis 
bibere, Cato ideo propinquos feminis osculum dare ut 
scirint an temetum olerint". Il n’était pas permis 
aux femmes de boire du vin. Caton dit que les proches 
devaient donner aux femmes le baiser pour savoir si 
elles sentaient le vin. Aulu-Gelle, 10,23."Qui de vic-
tu atque cultu populi romani scripserunt mulieres Ro-
man atque in Latio abstemiae esse, hoc est vino semper 
abstinuisse dicunt; Institutumque cognatis osculum 
reprehendendi causa ut odor indicium faceret si bibis-
sent",Ceux qui ont écrit sur la nourriture et le cul-
te des Romains disent que les femmes à Rome et dans 
le Latium étaient abstinentes, c’est-à-dire devaient 
s’abstenir de boire du vin. Il avait été institué qu’elle 
les donneraient le baiser à leurs parents pour être 
reprises lorsque l’odeur fournirait la preuve qu’el-
les avaient bu. Tertullien, Apologétique, 6,3 : "Cum 



131 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 161 

mulieres vino abstinerentur. Idcitco et oscula propin-
quis offere etiam nécessitas erat ut spiritu dijudi-
carentur", les femmes s’abstenaient du vin. C’est pour-
quoi c’était une obligation pour les femmes de donner 
le baiser à leurs proches, afin qu’on pût les juger 
par leur haleine. 

l’ancienne 
juridiction 
de la gens. 

Assurément, ce jus osculi apparaît d’une façon 
générale comme un signe de parenté. C’est une coutume 
très ancienne et comme telle un peu dépouillée de si-
gification. Mais il n’est pas possible de repousser 
le témoignage unanime des auteurs, de ne pas tenir comp-
te de la liaison établie par eux entre la prohibition 
de boire du vin et le jus osculi. Il semble qu’on peut 
y voir davantage qu’un signe extérieur de parenté. 
C’est un acte de surveillance, c’est un procédé d’in-
vestigation qui permet aux proches, et pas seulement 
au mari, de se rendre compte de la façop dont est res-
pectée la prohibition religieuse. Le jus osculi ne 
peut être pour le s historiens qui nous la rapportent, 
qu’une bizarrerie dépouillée de signification. D’abord 
parce que la prohibition religieuse n’existe plus. 
Les changements dans les croyances l’ont détruite. En 
outre, il ne peut plus être question de juridiction, 
au sens propre du mot, pour les parents agnatiques ou 
cognatiques, qui ont le jus osculi. Car dans la famil-
le ne subsiste qu’une seule juridiction : celle du pè-
re de. famille. Pourtant, cette tradition, sa liaison 
avec l'ancienne prohibition, nous fournit une trace 
indéniable de juridiction. Caton nous dit "reprehenden-
di causa”, pour être censurée, Tertullien, afin qu’on 
pût la juger par son haleine. Il y a encore d’autres 
traces; Pline dans son Histoire naturelle, 14,13. et 
Tertullien, Apologétique, 6, 4, nous disent qu’une ma-
trone, qui avait décelé des casiers dans lesquels é-
taient les clefs du cellier fut condamnée à mourir de 
faim par ses proches. Il s’agit d’une matrone, par con-
séquent d’une femme mariée. Le texte ne dit pas qu’elle 
était veuve. Fou importe, s’il est vrai qu’on a réel-
lement prononcé une sentence de mort. Ce qui est impor-
tant, c’est la constatation de leur droit de surveil-
lance, non seulement de surveillance, mais encore de 
leur juridiction qui va jusqu’à la peine la plus sévè-
re . 

Cette tradition, qui est impossible pour l’époque 
républicaine, reprend toute sa signification pour l’é-
poque gentilice. A ce moment, dans 1e gens existe un 
pouvoir supérieur au paterfamilias et le contrôle, et 
cette tradition nous permet de reconnaître, à côté de 
la prohibition religieuse, le pouvoir qui la contrôle 
et qui sont les autres membres de la gens. De cette 

“Les Cours de Droit’’ 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



162 Consécration à Cérès. 132 

donnée nous pouvons tirer deux constatations : 
Conclusions. I°- Ces usages gentilices ne paraissent pas ê-

tre placés sous la juridiction d’un chef unique, du 
princeps gentis, mais ils paraissent plutôt être pla-
cés sous la surveillance de la communauté elle-même. 
Ce sont les voisins,ce sont les parents, ce sont les 
cogentiles, de quelque façon que soit composé ce tri-
bunal, c’est la communauté elle-même qui agit. Cette 
communauté est assez restreinte pour que sa surveillan 
ce soit effective et que sa juridiction soit efficace. 
Mais c'est le groupe lui-même qui maintient chacun de 
ses membres dans la stricte observance des usages et 
qui applique la sanction. 

2°- Le jus osculi nous donne encore un procédé 
d'investigation par lequel s'exerçait ce droit de sur-
veillance pour l’une dos prohibitions de notre texte 
de Plutarque. Ce procédé d’investigation était employé 
de façon continue, il pouvait l’être tous les jours. 
Il nous permet d’ajouter, comme nous l’avons déjà vu, 
un dernier trait, et non pas un des moins caractéris-
tiques, à ces usages archaïques. Ce droit implique la 
sanction. La sanction, c’est sans doute la punition 
de la femme. Mais pas plus que pour l’adultère, cette 
sanction ne paraît être celle qui est spécialement vi-
sée. La conséquence directe de la transgression de 
l’une des prohibitions est son effet sur le mariage. 
Il semble que Plu turque , ou ses sources, influencés 
par le droit postérieur, ont présenté de façon un peu 
inexacte le véritable droit ancien. Il dit en effet 
que tandis que la femme n’a pas le droit de se, séparer 
de son mari, celui-ci a le droit de répudier la femme 
dans trois cas. Il paraîtrait plus exact do dire qu’il 
est obligé par les usages gentilices. Si la gens sur-
veille si étroitement la famille, c’est qu’elle n’exe; 
ce pas seulenent un droit négatif, laissant le mari li-
bre de divorcer, si la femme est mise dans l’un des 
trois cas justifiant le divorce. Il semble plus exact 
de dire qu’elle l’y oblige qu’elle impose le divorce, 
la répudiation de celle qui a contracté la souillure, 
qui a rendu la famille impure par sa faute. Cette sur-
veillance, cette contrainte est tout à fait dans la 
nature de ces groupes fermés, de cette solidarité de 
familles qui les unit, et solidarité qui a pour résul-
tat l’absence de liberté des membres du groupe. 



163 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat), 163 

§ 4 - Spurius Cassius. 

Nous terminerons ces explications par un rappro-
chement. Nous verrons que les difficultés et les in-
certitudes dans l'explication du texte de Plutarque 
se retrouvent de la même façon dans l'histoire de Spu-
rius Cassius. Seulement les difficultés et les incerti-
tudes sont dans le premier cas chez les historiens 
modernes, dans la second on les trouve déjà chez les 
historiens anciens. Elles ont la même origine à mon 
avis. Dans l'un et dans l’autre cas on a oublié l’état 
antérieur, on a oublié les institutions de la gens. 

De même que pour le texte de Plutarque, l’histoi-
re de Spurius Cassius peut s'éclairer par la même hy-
pothèse sur la gens. Nous ferons ici une simple compa-
raison, et assez brève, car elle n’est pas directement 
dans notre sujet. 

Spurius Cassius fut trois fois consul dans les 
premières années de la République:252,26I et 268 de R,F. 
C’est lui qui consacra le temple de Gérés, pendant son 
deuxième consulat en 261. Après avoir beaucoup fait 
pour la terminaison de la sécession de la plèbe, il 
aurait été l’auteur d'une loi agraire, partageant en-
tre les plébéiens et les latins les terres prises aux 
Herniques, qu’il-venait de vaincre, et aussi des ter-
res du domaine public. A cette occasion il souleva 
l’opposition la plus vive des patriciens, menacés par 
la loi agraire dans leurs possessions. Les deux consuls suivant 
agirent si bien contre lui qu’ils le rendirent suspect 
au peuple . Il fut accusé d’avoir voulu rétablir la 
royauté et d'aspirer à la tyrannie. Aussi après son 
dernier consulat en 268 il fut mis à mort. Sa maison 
fut détruite, et sur l'emplacement de cette maison on 
construisit un temps à Tellus. Ses biens furent confis-
ques, et consacrés à Gérès. Avec le produit de leur 
vente, on éleva une statue dans le temple de Gérés, 
qui était encore visible à l’époque historique .Tite-
Live et Denys d’Halicarnasse citent tous les deux l'ins-
cription qui figurait sur la statue : "Inscriptur ex 
cassia familia datum", il est inscrit provenant de la 
fortune de Cassius. 

Les deux sources de l'histoire de Spurius Cassius 
sont Tite-Live, 2,41, et Denys d’Halicarnasse, 8,69, 
80. Entre elles il y a des différences, des changements, 
qui en rendent l’interprétation incertaine et diffici-
le . 

Cette histoire a été étudiée sérieusement par 
les grands historiens de Rome : Niebuhr, Histoire Ro-



164 Consécration à Cérès. 164 

maine, 2, p. 197 Schweglér, Hist. Rom. tome II, p. 
463, Mommsen, Römische Forschungen II, 164. 

Spurius et 
Te premier 
mouvement 
agraire. 

Elle fut étudiée d’abord en ce qui concerne la 
portée de sa loi sociale: la. loi de partage des terres. 
L’étude attentive desdétails donnés par les historiens 
conduit à voir dans cette loi agraire une anticipation. 
Les détails, en effet, donnés par les historiens ro-
mains paraissent être, inspirés des lois agraires d'une 
époque bien postérieure, de la loi agraire des Grac-
ques. Quant à la nature de son inculpation, on ne sait 
trop qu’en penser. Les historiens ne permettent pas 
de la discerner. On peut voir seulement dans les faits 
racontés et arrangés par eux un souvenir obscur qui 
rapproche Spurius Cassius d’un mouvement agraire. 

Les trois ver-
sions de la 
condamnation 
de Spurius. 

Ce qu'on voit plus nettement encore , ce sont 
les hésitations des hiètoriens sur la condamnation de 
Spurius Cassius et sur l’autorité qui a porté cette 
condamnation. Il y a, en effet, plusieurs traditions 
contradictoires sur la nature de la sanction. Une tra-
dition, rapportée par Tite-Live, 2,41,10 et Denys d’Eal: 
carnasse, 8,79,1 attribut la punition de Spurius à son 
père , en fait un "judicium domesticum". Le père décou-
vrit sa trahison, le jugea et le condamna à mort. En 
même temps il détruisit sa maison et consacra son pécu-
le à Cérès. Valero Maxime, 5,8,1, ajoute : "le conseil 
des proches et des amis ayant été réuni". Mommsen con-
sidère que cette tradition est la moins ancienne. Il 
semble, au contraire, que c’est la version la plus an-
cienne, que c'est elle qui est basée sur la tradition 
populaire. Elle est basée aussi sur la présence de la 
statue dans le temple de Céres. Mais cette version a 
été affaiblie. Cicéron, .2,60 de Re publica, dit : "Le 
questeur accusa Spurius Cassius d'aspirer à la tyrannie 
et son père convaincu le tua". On voit donc ici la con-
damnation rester toujours domestique mais l’Etat inter-
venir dans l’inculpation. 

Enfin dans la troisième version donnoe par Denys 
Halicarnasse, 8,79o, en meme temps que la première, 

le jugement du père a complètement disparu. Ce sont 
des magistrats publics, les. "quaestores parricidii" 
qui jugent et qui condamnent Spurius Cassius et le pré-
cipitent du haut de la Roche Tarpéienne. 

Critique des 
textes rela-
tifs à la con-
damnation de 
Spirius. 

Aucune de ces versions n’est satisfaisante. Tou-
tes présentent des difficultés et des incertitudes, 
qui montrent qu'aucune n'a pu être entièrement accep-
tée. Mommsen notamment a montré ce que la dernière 
version a d'insoutenable. Les quaestores parricidii 
ne sont pas encore créés à l’époque de Spurius Cassius 
Mais le jugement par le père rencontre aussi une gran-



165 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 165 

de difficulté. Il se heurte à ce qui paraît être la 
seule donnée certaine et historique du problème, le 
seul document véritable : la destruction de la maison 
de Spurius Cassius et l’inscription qui figure sur la 
statue du temple de Cérès. 

Du fait qu’ils le font juger par le père, les 
historiens insistent sur ce que c’est son pécule qui 
est consacré. Mais Spurius Cassius apparaît bien plu-
tôt comme un père de famille. L’inscription qui est 
la seule donnée relativement certaine , "ex familia. 
Cassia datum", est en contradiction formelle avec les 
énonciations des historiens sur le pécule. Le mot de 
familia est une désignation technique du patrimoine 
du père de famille : familia ou familia pecuniaque. Il 
est absolument impossible que cette inscription dési-
gne un pécule, Mais elle désigne un patrimoine, soit 
complet au sens moderne, ou bien plutôt au sens origi-
naire d’objets mobiliers, esclaves, bétail et instru-
ments. Il est impossible de penser que le père de Cas-
sius ait consacré son propre patrimoine. Quant à la 
maison de Spurius Cassius, détruite et sur l’emplace-
ment de laquelle on a élevé un temple à Tellus, elle 
se présente bien comme un heredium d’un père de famille. 

Spurius con-
damné par la 
gens. 

Si nous rapprochons ces données historiques in-
certaines et contradictoires de notre hypothèse sur la 
gens et sur l’organisation gentilice, notre texte s’é-
claire et s'explique avec beaucoup plus de vraisem-
blance. Les explications reprennent leur place. La solu-
tion vraisemblable est donnée dos contradictions des 
anciens, comme la même hypothèse a permis pour le tex-
te de Plutarque de résoudre les contradictions et les 
incertitudes où sont tombés les historiens modernes. 
Cette fois-ci dans l’hypothèse satisfaisante de la 
gens, il s’agirait d’un jugement de la gens.  Nous se-
rions en présence d’une consécration des biens d’un 
père de famille, d’un paterfamilias, aux divinités tel-
luriques Tellus et Cérès, comme dans notre cas de Plu-
tarque. La familia et l’heredium sont voués aux dieux 
agraires par les cogentiles. Cette tradition , comme 
dans notre cas, est transformée d’abord en juridiction 
familiale. Mais comme cette transformation amène des 
contradictions impossibles à résoudre, elle est modi-
fiée en jugement de la cité, et elle est considérée 
comme l'oeuvre des Quaestores parricidii. C’est une 
"solution également impossible. Il semblerait aussi que 
l’on pourrait par la même hypothèse retenir une par-
tie de notre histoire comme une réalité historique. 
En ce qui concerne la loi agraire et l’accusation por-
tée, la date de cette histoire, quoiqu’elle soit peu 
certaine, nous conduit à la fin du 2ème siècle de F 



166 Consécration à Gérés. 166 

Lorsque nous avons étudié les transformations de la 
propriété collective des gentes, devenant propriété 
individuelle par la création des tribus, nous avons vu 
que cette transformation sociale était faite, tout 
au moins très avancée vers 283 et qu’elle a peut-être 
débuté vers 254. C’est la période même de Spurius Cas-
sius. Cette transformation n’a pas dû se faire sans 
difficulté, sans secousses et sans résistances. Les 
patriciens, attaqués par les plébéiens, ont dû résis-
ter. Comment s'est faite cette transformation, les 
historiens de Rome ne le savent plus. Aussi lui don-
nent-ils des traits qui sont des anticipations, et 
ils lui donnent les traits des luttes agraires du VI° 
siècle et du VII° siècle, de l’epoque des Gracques, 
Lais notre hypothèse permet de conserver à ces antici-
pations une certaine réalité historique. L’histoire, 
de Spurius Cassius représenterait une certaine valeur 
envisagée sous ce jour. Elle serait un épisode de ces 
luttes de la cité contre les gentes et de la trans-
formation de la propriété. Ce sont déjà des lois agrai-
res. Spurius Cassius est peut-être l’un des promoteurs 
de cette transformation favorable à la plèbe. Il pro-
voque une réaction des gentes, et l’accusation de ty-
rannie qui se termine par un acte de juridiction de 
sa gens peut être un des derniers actes de juridiction. 
Il a trahi, non pas la cité, mais la gens, et ses in-
térêts. 

L’application de notre hypothèse dans un cas 
semblable, si nous revenons à Plutarque, permet de don-
ner un dernier trait à notre institution. Les histo-
riens modernes sont choqués de la disproportion qui 
existe entre la faute du divorce injustifié, qui n'est 
pas une faute très grave, et la peine qui est la con-
fiscation de toute la fortune. En réalité, en replaçant 
cet usage à l'époque gentilice, il perd de sa gravité. 
Il s’agit seulement de la fortune mobilière du père de 
famille, qui est la base de la subsistance de sa fa-
milia. La famille ayant été détruite par cette répudia-
tion, ses ressources mobilières sont consacrés aux 
dieux. Mais il ne s’agit pas d’un bouleversement aussi 
grand qu'il l'aurait été sous le régime de la pro-
priété individuelle. 



167 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat), 167 

Chapitre IV. 

JUDICTUM DOMESTICUM. 

Différences en-
tre la coutume 
gentilice 
et les usages 
familiaux 
postérieurs. 

L’examen du texte de Plutarque, auquel nous nous 
sommes livrés dans les chapitres précédents nous a 
permis d’entrevoir une coutume gentilice dont la phy-
sionomie est assez différente des usages familiaux pos-
térieurs que nous connaissons. Le lien conjugal est 
très étroit, à la différence de l'époque familiale où 
le divorce est fréquent. Le mariage est un mariage re-
ligieux. Il s’agit du mariage cum manu et le mari a 
autorité sur sa femme. Le mariage sine manu est d’une 
époque postérieure, puisque, d'après ce que nous avons 
pensé, il date de l’époque des XII Tables. Ce mariage 
religieux est indissoluble. Il ne peut être dissous 
qu'à la suite d'une transgression de certaines prohi-
bitions religieuses, de certains tabous. Des tabous 
innombrables qui devaient entourer le. femme mariée ro-
maine dans ces temps primitifs, comme toute femme de 
primitifs, la tradition ne nous a conserve que le sou-
venir de trois, parmi lesquels l'adultère. Pourquoi 
seulement ces trois tabous ? Parce qu'à l'époque pos-
térieure, ils se sont transformés en causes de divorce, 
et ils apparaissent comme les causes les plus graves 
de divorce que peut fournir une faute de la femme. Nul 
doute qu'ils devaient être beaucoup plus nombreux, mais 
tous d’ailleurs pouvaient ne pas être sanctionnés par 
la répudiation. Mais quel que soit leur nombre et la 
raison pour laquelle beaucoup ont disparu, ils devaient 
être tous rigoureusement fixés par la coutume religieu-
se. Ils étaient limitativement créés par elle. 

Prohibitions 
religieuses 
concernant le 
mari et la 
femme. 

Ces transgressions  n'étaient donc pas laissées 
à l’appréciation du mari, comme les cas de divorce le 
furent plus tard. Car ces prohibitions sont des règles 
religieuses, auxquelles sont soumis à la fois le mari 
et la femme. Le mari n’est pas juge, mais il est juge. 
Il est observé, surveillé, par le groupe des autres 
pères de famille de la communauté. Cette tyrannie de 
la communauté est un phénomène assez général dans les 
groupes étroits à base familiale, et qui sont unis 
par une solidarité rigoureuse, autour de croyances 
religieuses. C’est notamment l’exemple que nous don-
nent assez près de nous les Mormons de l'Amérique au 
XVIII° siècle et au XIX° siècle. Cette tyrannie du grou-



168 Judicium domesticum. 168 

pe subsiste longtemps dans la société romaine. C’est 
la tyrannie des mores majorum. Ces coutumes ont eu 
comme véritable caractère de consacrer la solidité 
du lien matrimonial, l’ indissolubilité de ce lien. 
Enfin, la sanction des usages est de forme pécuniaire. 
La femme répudiée justement renvoyée, perd sa dot. 
Au contraire, une répudiation injustifiée fait punir 
le mari par la perte de son patrimoine, et la femme 
est indemnisée par la remise d’une partie de ce patri-
moine. Il ne s’agit pas encore de la restitution de 
sa dot comme dans le droit postérieur. Au reste , que 
pouvait être cette dot ? Quelques objets mobiliers, 
des esclaves ou un bétail peu nombreux, du métal pour 
les riches, qui lui sert de parure, quelques vêtements, 
Mais cet usage a l’importance pour nous de nous faire 
constater que même à cette époque primitive on no doit 
pas renvoyer la femme sans qu’elle ait droit à une 
indemnité, à une réparation pécuniaire, si elle ne 
s’est pas mise complètement dans son tort. Au contraire 
si la répudiation est juste, le droit lui impose une 
peine pécuniaire. Ces deux aspects sont déjà les deux 
fondements de l’action rei uxoriae. 

Ces usages gentilices, que nous avons relevés, 
devaient disparaître, ou tout au moins se transformer 
avec la disparition de l’autorité de la gens. 

Accroissement 
de l’autorité 
du paterfami-
lias. 

Lorsque la gens comme organe autonome, comme é-
tat dans l’état, a été dissoute, nous l’avons vu pro-
bablement dans les premières années de la République, 
en même temps que son support, la propriété gentilice, 
avec la disparition de son autorité disparaissent les 
coutumes qui reposaient sur elle.- L’autorité de la 
cité augmente, mais la cité reste étrangère aux usages 
familiaux. Elle est exclusivement politique et civile. 
Son domaine commence là où s’arrête le cercle des in-
térêts purement familiaux. Le résultat de la ruine de 
la gens, c’est la libération du paterfamilias, restant 
seul en face de l’état. C’est l’accroissement, ou plu-
tôt l’établissement de son autorité, par suite de la 
disparition parmi les usages gentilices de ceux qui éta-
blissaient sa subordination à la gens. En particulier, 
en notre matière, le père acquiert la liberté du di-
vorce, plus exactement de la répudiation, qui n’est 
plus soumise à la surveillance et au contrôle de la 
gens. Cette liberté augmente encore par l’usage qui 
s’établit sans doute vers la même époque du mariage 
sine manu, du mariage libre. Celui-ci, avons-nous dit, 
est connu des XII Tables, c’est-à-dire de la fin du 
III° siècle. Par conséquent le mariage sine manu com-
porte la liberté du divorce. 

Mais il est un phénomène bien connu, d’après le-



(2) 169 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 169 

quel les idées morales et religieuses se modifient 
plus lentement et plus difficilement que l’état social. 
Une révolution politique peut bouleverser un état so-
cial, les moeurs, basées sur des idées morales et re-
ligiouses, dereurent permanentes et évoluent beaucoup 
plus lentement. Le père de famille est devenu le juge 
suprême dans sa famille. Il n’a plus de juridiction 
gentilice au-dessus de lui . Mais les usages que L’au-
torite de la gens lui imposait par leur sanction, con-
tinuent à le règir et pèse sur lui une obligation mora-
le. Les mores exercent encore leur contrainté pour 
la lui faire respecter. Les mores majorum acquièrent 
un représentant dans la cité qui s’organise. Ce repré-
sentant, c’est le censeur, qui devient la plus haute 
autorité morale de l’état, et qui a le "rogimen morum". 

L’objet de ce chapitre, c’est de suivre l’évolu-
tion des usages que nous étudions. Nous allons voir 
comment ils se transforment devant le tribunal du pè-
re de famille, et comment leur respect est maintenu 
par le censeur, qui en impose l’observation au père de 
famille. 

§ I - Judicium domesticum. 
§ 2 - Conseil des proches. 
§ 3 - Surveillance du censeur. 

§ I - Judicium domesticum. 

Désuétude des 
sanctions pro-
noncées ancien-
nement contre 
le mari. 

La Rome de l’autorité de la gens a eu pour ré-
sultat la désuétude des sanctions édictées contre le 
mari, de la consécration de ses biens à Cérès. On ne 
trouve plus do trace de confiscation dans les époques 
postérieures, pas plus que l’on  ne trouve la confis-
cation de la moitié de la fortune édictée contre le 
père de famille qui exposerait un enfant. Ces notions 
n’ont pas été recueillies et transformées par le droit 
de la cité. Ces usages ne Sont pas entres dans la ju-
ridiction civile, ils ne peuvent plus subsister dans 
les usages familiaux , car d’assujetti, le père de 
famille est devenu le juge. 

L’état nouveau le cette tradition, nous est rap-
porté par un texte de Denys d ' Halicamasse, que nous 
allons maintenant etudier : Denys d’Halicarnasse, An-
tiquités Romaines, 2, 25. 

L’état nou-
veau d’après 
Denys d’Hali-
carnasse. 

“ Les Cours de Droit ” 
3. PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



170 Judicium domesticum. 170 

Romulus ne donna d’action en justice ni au mari 
contre sa femme qui a commis l’adultère ou qui a aban-
donné à tort sa maison, ni à la femme qui se plaint de 
mauvais traitements ou d’un divorce injustifié pas plus 
qu’il ne fit de lois pour la restitution ou pour le 
paiement de la dot... Si la femme commet quelque faute, 
elle a pour juge son mari offensé qui est maître de la 
grandeur de la peine. Et les parents jugent avec le 
mari de ces choses, parmi lesquelles sont l’adultère 
et ce qui paraîtrait aux Grecs le plus minime des pé-
chés, le fait de boire du vin. Ces deux fautes, Romu-
lus permit qu’elles fussent punies (de mort), comme 
étant les plus graves que puisse commettre une fem-
me. 

Valeur des 
renseignements 
fournis par 
Denys d’Halicar-
nasse. 

Denys d’Halicarnasse est un historien de beaucoup 
plus de valeur que Plutarque. Il est aussi plus ancien, 
car il est contemporain d’Auguste et du début du pre-
mier siècle de l’ère chrétienne, tandis que Plutarque 
est de la première moitié du II° siècle. Il est mort 
en 140, Son oeuvre n’est pas comme celle de Plutarque 
un recueil d’anecdotes réunies sans critique. Sous 
couleur de raconter les règnes des deux plus anciens 
rois de Rome, Romulus et Numa, il fait le tableau des 
institutions primitives de la cité, ou tout eu moins 



171 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 171 

de ce qu’il considère d’accord avec les analystes, ses 
sources, comme les institutions primitives. Le Livre 
II de ses Antiquités Romaines est consacré à Romulus 
et à Numa. C’est le tableau des institutions politi-
ques et sociales du peuple romain dans ses débuts,, Il 
indique la division du peuple en tribus et en curies, 
la division sociale entrp patriciens et plébéiens et 
il étudie le patronat et la clientèle. 

D’autre part, il indique la composition du Sénat, 
le culte des Romains, et enfin les institutions fami-
liales. Le chapitre V est réservé à la description 
des lois du mariage primitif, à la loi attribuée à 
Romulus. 

Précisément parce que Denys d’ïïalicarnasse a un. 
plus grand souci de la composition, ses sources sont 
plus retravaillées. Il les a systématiquement modi-
fiées pour les faire rentrer dans le cadre de ses con-
ceptions et pour les fondre dans l’unité de son récit. 
C’est cette nécessité de composition qui nous permet-
tra de rendre compte des transformations subies par 
notre tradition dans cette recension. 

La législation 
de Romulus sur 
le mariage. 

Le récit débute en indiquant que les Romains fi-
rent de nombreuses lois pour que leurs femmes conser-
vent leur chasteté. Mais, ajoute-t-il, Romulus ne créa 
pas d’action civile entre le mari et la femme pour le 
divorce. Il ne fit pas de loi pour la constitution et 
la restitution de la dot. Ceci est conforme à la tradi-
tion et aussi conforme très probablement à la réalité 
historique, si du moins nous ne voulons parler que de 
législation civile, de loi de la cité. Mais c’est une 
énonciation qui rend difficile l’existence de la loi 
de Romulus sur le divorce, si on veut y voir une loi 
de la cité. C’est pourquoi elle subit la transformation 
Suivante ; "Romulus, dit Denys d’ïïalicarnasse, fit u-
ne loi qui eut une grande efficacité pour rendre la 
femme romaine fidèle et chaste. C’est la loi du maria-
ge cum manu, plaçant la femme sous l’autorité du mari, 
et établissant entre elle et le mari une communauté 
totale de vie, d’intérêts, de culte, et formant un 
lien indissoluble. Le mariage est placé sous l’autori-
té de la religion. C’est un mariage sacré." Ce carac-
tère sacré, d’après Denys d'Halicarnasse, il le tire 
de la confarreatio. Pour lui la confarreatip exprime 
par excellence la forme religieuse du mariage. 

La confarreatio 
fait du maria-
ge un acte pu-
blic et offi-
ciel du culte. 

C’est sur l’autorité de ce récit que la plupart 
des auteurs modernes fondât l'opinion courante que la 
confarreatio est la plus ancienne forme du mariage à 
Rome. Nous avons vu ce qu’il faut en penser. Ici en-
core d’ailleurs si l’on ne peut pas parler pour la con-
farreatio de loi de Romulus, de la loi de la cité pri-



172 Judicium domesticum. 172 

mitive, puisque Jupiter n’est pas encore le dieu, la 
confarreatio n’en est pas moins une loi de la cité, 
je veux dire une coutume faisant du mariage un acte 
public et officiel du culte, tandis que les autres 
formes, quoique plus anciennes ne sont que des coutu-
mes gentilices, tirant leur caractère religieux du 
culte de la gens. 

Pouvoirs de 
juridiction 
absolue du 
mari sur sa 
femme. 

Ces mariages cum manu, qui mouraient la femme 
sous l’autorité du mari, établissaient le mari juge 
de sa femme. Si elle commet quelque faute, c’est lui 
qui jugeait, qui était l’arbitre de la grandeur de la 
peine. Vient alors dans le récit l’exposé de la loi 
du divorce de Romulus. Elle est interprétée comme un 
acte de la juridiction du mari. Il n’y a plus aucun 
souvenir chez les historiens d’une juridiction quelcon 
que de la gens sur le mari. D’autre part, il y a une 
tradition sûre qu’au cas de divorce et de restitution 
de dot, il n’y a pas de juridiction, du roi. Donc pour 
pouvoir être conservée la tradition de la loi des di-
vorces devait subir une première amputation. Il fal-
lait supprimer toute sanction contre le mari, qui 
n’observait pas la défense du divorce. C’est ainsi que 
dans le récit de Denys d’Halicarnasse on ne trouve 
plus trace de là confiscation de la fortune du mari au 
profit de Gérés. Cette suppression, ailleurs, corres-
pond encore à une vérité historique. En effet, avec 
la disparition de l'autorité de la gens, disparaît la 
sujétion du mari. C’est lui qui est bénéficiaire de 
cette disparition, puisqu’il devient le juge. Sans 
doute la force de la coutume et des moeurs lui impose 
encore des limites à la liberté qu’il vient de conqué-
rir. Elles lui imposent encore pendant plusieurs siè-
cles la nécessité de reprocher quelque chose à sa fem-
me pour la répudier. Il doit baser sa sentence sur un 
juste cause. Sans doute encore la coutume lui impose 
l’obligation de ne pas renvoyer sa femme sans la dé 
dommager pécuniairement. En ce sens survit une partie 
de l'ancienne sanction, mais ce qu'il lui rend de sa 
dot ou d’une partie de sa dot, c’est par un acte de 
sa juridiction qu’il le fait : il est juge de la gran-
deur de la peine. Quant à la confiscation du reste de 
sa fortune, il ne peut plus en être question. C’est 
donc la première transformation, la plus grave, qui 
été subie par notre tradition. 

Diminution 
des cas de di-
vorce. 

La deuxieme modification est moins importants. 
Nous nous trouvons en face d'une diminution des cas 
de divorce. Ils ne sont plus apparemment que deux : 
l’adultère et le fait de boire du vin. L’empoisonne-
ment des enfants a disparu. La disparition de ce cas 
parmi les trois cas de divorce les plus graves, est 
un fait egalement prouvé par une autre source. Caton 



173 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 173 

l’Ancien, Aulu-Gelle 10,23 nous dit également que les 
fautes les plus graves que puisse commettre la femme 
sont l’adultère et le vin sans mentionner l’avortement. 
Nous avons vu que les Romains n’ont jamais considéré 
l’avortement comme une faute grave. Impuni aux yeux de 
la loi, il n’est pas capable de soulever la colère lé-
gitime du mari comme l’adultère et comme le fait sans 
doute aussi le vin. Nous savons par les sources qu’il 
n’a jamais été puni de mort par le mari. Jamais on 
n’a donc considéré que le mari remplissait un devoir 
et exerçait son droit en tuant la femme qui s’est fait 
avorter, comme il tue la femme qui a bu du vin. Par 
conséquent, dans cette période, cette troisième cause 
grave de divorce est tombée en désuétude et a disparu 
de cette énumération. Elle est devenue un cas de di-
vorce parmi les autres cas de deuxième catégorie. C’est 
en ce sens que nous la retrouvons comme nous l’avons 
dit à l’époque de Tibère et dans l’énumération des cau-
ses de divorces de Justinien. 

Néanmoins, on peut relever, dans le texte de De-
nys d’Halicarnasse, comme un souvenir de l’existence 
de ce troisième cas. Le vin est indiqué d’une façon 
claire: Si une femme est surprise buvant du vin, dit 
le texte. L’adultère est caractérisé par les mots 
grecs suivants ; ce qui 
veut dire mot à mot, corruption, souillure du corps. 
On ne se trompe pas en traduisant adultère. Néanmoins, 
ce n’est pas une façon usuelle de caractériser l’adul-
tère. A ce mot ne figure pas dans les dictionnaires 
la traduction d’adultère. Au contraire, de nombreux 
textes cités, notamment l’article déjà cité de l’Ar-
chiv für Religions Wissenschaft XII,p. i et s. nous 
prouvent que c’est le terme technique désignant l’a-
vortement. Il est donc probable que nous nous trouvons 
en face d’une seconds correction de Denys d’Halicar-
nasse, correction faits pour suivre la tradition et 
sa transformation, mais faite de façon volontairement 
amphibologique. Il semble que c’est volontairement 
que l’on a réuni en un seul les deux cas primitifs, le 
cas toujours en vigueur d’adultère, le cas périmé d’a-
vortement, mais on les a réunis dans une transcription 
volontairement assez vague pour pouvoir ne pas trop 
trahir le modèle et an même temps suivre la transfor-
mation. 

la glose 

dans le texte 
de Denys d’Ha-
licarnasse. 

Il est enfin une troisième modification qui paraî-
trait, celle-ci beaucoup plus grava, si nous acceptions 
le texte tel qu’il se présente actuellement chez les 
auteurs. Dans le texte que je vous ai mis sous les 
yeux, nous voyons qu’il est dit que l'une et l’autre 
faute, Romulus permit qu’elles fussent punies (de mort) 
comme étant les plus graves que puisse commettre une 



174 Judicium domesticum. 174 

femme. Si nous acceptons cette lecture, qui est bien 
celle que nous trouvons, notamment dans les Fontes de 
Bruns, et dans les Textes de Droit Romain de Girard, 
dans leur traduction des Leges Regiae, la significa-
tion de notre texte serait profondément chargée, car 
nos cas ne seraient plus présentés comme des cas de 
divorce, mais comme des cas où exercerait le droit de 
punir du mari, le droit de vie et de mort sur la fem-
me coupable. Il est bien exact que l'adultère et le 
fait de boire du vin se présentent dans la tradition 
romaine sous ce double aspect s à la fois comme cas 
de divorce, et comme faute méritant la mort. Mais ce 
sont deux aspects différents de la même faute. Il ne 

me paraît pas douteux que ce texte ait été modifié 
pour 2ui faire dire ce qu'il ne disait pas et que cet-
te modification, cette fois-ci , n'est pas l'oeuvre do 
Dénys-d’Halicarnasse. Elle est résultée d'une clause 
postérieure qui a introduit dans ce texte le mot 

En effet, les éditions modernes portent, 
comme le texte accepté par Bruns et par Girard, punir 
de mort, mais les éditions anciennes ne portent pas 
le mot "de mort”, et si nous nous reportons aux manus-
crits, nous constatons que de tous les manuscrits qui 
nous conservent le texte de Denys d’Halicarnasse, il 
n'y en a qu’un seul, le Codex Vaticanus, qui comporta 
ce mot. Les autres ne l'ont pas. On doit donc en conclu-
re que c'est une glose postérieure, qu'un copiste a 
ajouté à son texte. La raison pour laquelle il l'a fait 
est la même que la raison qui l'a fait admettre plus 
tard. Grâce à ce mot, le texte présente un sens plus 
facile et un sens plus clair . Comme par ailleurs le 
copiste et les éditeurs modernes savent que ces deux 
cas méritent la mort, ce mot a été introduit par le co-
piste et conservé par les éditeurs comme glose expli-
cative. Mais c’est une explication fausse. 

Interpréta tion 
juridique du 
texte. 

Entendu ainsi, le texte perd de sa valeur signifi-
cative. Assurément, la femme peut être punie de mort 
pour ces cas, mais le droit de vie et de mort s'étend 
à bien d'autros fautes, à tant de fautes qu’elles n'ont 
jamais été nulle part énuméré es, parce que le droit du 
père de famille est absolu. Appliquée à ce droit, cet-
te énumération devient arbitraire et incomplète. En 
outre, ce qui est une raison encore plus importante, 
cette indication n’est plus à sa place dans le texte 
de Denys d’Halicarnasse. -Elle rompt l’unité du récit, 
le contexte condamne cette clause. Avant et après il 
n'est parlé que du mariage et du divorce, et non pas 
du droit de punir. Il faut donc que notre passage lui 
aussi se rapporte au mariage et au divorce. 

De sorte que si nous supprimons ce mot, comme n'e-



175 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 175 

tant pas originaire: veut dire 
punir et veut dire comme sens technique une punition 
par une amende. En rapportant l’ensemble de l’exposé 
de Denys à des peines pécuniaires, au cas de divorce, 
nous pouvons traduire, si la femme commet quelque fau-
te, le mari est juge et arbitre de la peine; les pa -
rents avec le mari jugeaient de tous ces cas, parmi 
lesquels l’adultère et le fait de boire du vin; l’un 
et l’autre de ces cas , Romulus ordonna de les punir 
d’une amende, comme les plus graves fautes que puisse 
commettre une femme. Nous trouvons donc ici déjà indi-
quée, quoique d’une façon imparfaite, la distinction 
classique pour l’action rei uxoriae entre les fautes 
légères et les fautes graves les mores leviores et les 
mores graviores. Dette distinction sert de base aux 
calculs des peines pécuniaires que la femme supporte 
sur sa dot au moment d’un divorce justifié. 

Confirmation 
de l’interpré-
tation adoptée 
à l’aide d’un 
texte de Caton. 

Cette interprétation me paraît la plus sûre, et 
la meilleure, si nous rapprochons notre texte à la fois 
de celui de Plutarque et de celui de Caton . C'est 
à la lumière du témoignage de Caton, rapporté par Aulu-
Gelle, 10, 23, que nous devons chercher le sens vérita-
ble du texte de Denys. Caton fait exactement la même 
distinction : "Si quid perverse tetreque factum est a 
muliere, multatur; si vinum bibit si cum alieno viro 
probri quid fecit , condemnatur", si la femme fait quel-
que chose de blamâble et de honteux, elle est frappée 
d’une amende, si elle commet l’adultère avec un autre 
homme, elle est condamnée. Nous verrons un peu plus 
loin le sens qu’il faut attribuer à l’un et l’autre 
verbe comme gradation de peine. 

Ce texte nous apporte la preuve que cette distinc-
tion date déjà de la jurisprudence familiale. Le défaut 
de clarté, l’obscurité de Denys d’Halicarnasse, est 
probablement volontaire. Il l’a rendu plus vague à des-
sein, à cause de la contradiction qu’il voyait entre 
l’indication de causes de divorce et l’affirmation qui 
suit de l'absence de divorce jusqu’à 530. En effet, 
l’exposé de Dénys d’Halicarnasse se termine de la ma-
nière suivante : " Pendant longtemps ces deux fautes 
excitèrent chez les Romains une colère inexorable. 
Que cette loi sur les femmes fût excellente, la longue 
durée de son application en est le témoin. On est 
d’accord, en effet, sur ce que pendant 530 ans aucun 
mariage ne fut dissous à Rome. Nous examinerons le 
sens de cette affirmation, qui a besoin d’être atté-
nuée, car il est certain qu’il y a eu des divorces a-
vant ce temps. Mais nous avons déjà vu comment la loi 
de Romulus sain ment interprétée est une loi protégeant 
les mariages, non pas une loi permettant le divorce. 



176 Judicium domesticum. 176 

Enfin cette dernière remarque nous permettra 
de mieux comprendre la raison de l’erreur commune que 
nous allons examiner pour en terminer avec le texte de 
Denys d’Halicarnasse. 

Conciliation 
des textes de 
Plutarque et 
de Denys d’Ha-
licarnasse. 
Critique des 
opinions gé-
néralement ad-
mises. 

La plupart des auteurs pensent qu'il y a contra-
diction entre le texte de Plutarque et celui de Denys-
d'Halicarnasse, meme ceux qui prétendent les concilier 
par exemple Cuq, Institutions juridiques des Romains, 
1ère édition, tome I, Ancien droit, 1891, p. 227. Pour 
les auteurs en effet, la loi de Romulus, d’après Plu-
tarque, est une loi établissant la liberté du divorce, 
soit dans les trois cas prévus, soit même dans tous 
les autres cas. Ils l'interprètent d'une façon assez 
singulière, comme permettant dans tous les cas les 
divorces , à condition de s'exposer purement et simple-
ment à la confiscation de tous ses biens ! Pour quel-
ques auteurs comme Cuq et Voigt, il faut y ajouter 
un sacrifice expiatoire. Au contraire, pour ces mêmes 
auteurs, le récit de Denys d’Halicarnasse pose le prin-
cipe de l'indissolubilité absolue du mariage. Pour eux 
les cas d'adultère et de vin ne sont pas dans notre 
texte des causes de divorce, mais des causes de mise 
à mort. Ils ajoutent cette restriction que comme l'in-
dique Denys d’Halicarnasse, l'indissolubilité du maria-
ge n'est valable que pour le mariage par confarreatio, 
celui-ci étant le seul mariage religieux. 

On prétend, d’autre part, renforcer le témoignage 
de Denys d’Halicarnasse en invoquant la situation du 
flamine de Jupiter et des flamines en général. Le fla-
mine de Jupiter doit être né d’un mariage par confar-
reatio. Il doit lui-même contracter un semblable ma-
riage. Gaius, 1,112. " Nam flamines majores, id est 
Diales, Martiales, Quirinales, item Reges Sacrorum, 
nisi ex farreatis nati non leguntur, ac ne ipsi quidem 
sine confarreatione sacerdotium habere possunt", car 
les flamines majeurs, c’est-à-dire le flamine de Jupi-
ter, le flamine de Mars, le flamine de Quirinus, de 
même que les Reges Sacrorum, ne peuvent être choisis 
que nés d’un mariage par confarreatio, et eux-mêmes ne 
peuvent exercer le sacerdoce s’ils ne sont pas mariés 
par un mariage par confarreatio. 

D’autre part, il nous est dit que le mariage du 
flamine ne doit pas être dissous. Même sous l’Empire, 
au moment où tous les autres  maris ont conquis la li-
berté du divorce, les flamines ne l'ont pas. Aulu-Gel-
le, 10, 15. "Uxorem si amisit flaminio decedit matrimo-
nium flaminis nisi morte dirimi non est jus". S’il 
perd son épouse, le flamine doit abandonner son emploie 
il n'est pas de droit que le mariage du flamine soit 
dissous autrement que par la mort. Plutarque, Ques-
tions romaines, 5. Les anciens n'ont pas permis que 



177 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 177 

le flamine répudie son épouse. Même actuellement encore 
cela n’est pas permis, sauf qu’à notre époque Domitien, 
à qui on avait demande la permission, l’a accordée. 
Les prêtres par la dissolution du mariage s’exposeraient 
à faire naître beaucoup de choses terribles, inusitées 
et funestes. 

On remarquera que tous les textes rapprochent la 
mort de la flaminica qui fait abandonner son emploi au 
flamine. quoiqu’il soit nommé à vie, et le divorce qui 
n’est pas permis. Dans les deux cas, c’est la même 
raison qui a fait naître cette règle. La flaminica a 
son rôle actif à côté du flamine dans le culte public. 
Le prêtre doit être marié pour pouvoir être assisté de 
sa femme dans 1’ exercice du culte. Son épouse doit être 
"univira", c’est-à-dire n’avoir connu qu’un seul homme, 
son mari. Les auteurs concluent que la situation à l’é-
poque de l’empire du flamine était l’état ancien du 
mariage pour tous les citoyens, C’est en effet une con-
clusion exacte. Mais ils ajoutent inexactement que le 
mariage du flamine était complètement indissoluble, et 
par conséquent le mariage ancien, comme le dit d’ail-
leurs Denys d’Halicarnasse, était lui aussi entièrement 
indissoluble. 

Il nous sera facile , grâce à nos explications 
antérieures de mettre au point ces difficultes et de 
voir qu’elles reposent sur une double erreur s la pre-
mière fausse conception est une conception uniquement 
juridique et de droit civil, du texte de Plutarque. 
Nous avons suffisamment indiqué ce point de vue pour 
n’avoir pas à y revenir longuement. Nous n’aurons donc 
pas à insister sur l’erreur de cette conception. Cette 
loi de Plutarque n’est pas une loi qui pose des cas de 
divorce et qui permet la liberté du divorce s c’est 
au contraire une loi protectrice du mariage, qui défend 
le divorce. 

Mais la deuxième erreur consiste en une fausse 
conception de l'indissolubilité du mariage. Cette con-
ception n’a jamais été celle de Plutarque ni des Romains 
on général. C’est celle de la religion chrétienne. Des 
auteurs modernes semblent poser en principe en effet 
que la défense de divorcer, qui était l’état du droit 
primitif, maintient indissolublement le mariage, mal-
gré la volonté contraire du mari; que le mari qui 

renvoie sa femme, même contre la coutume, n’en reste pas 
moins marié. Cette conception est celle du droit chré-
tien, et non pas du droit romain. C’est notre droit mo-
derne, héritier du droit chrétien, qui considère le ma-
riage comme un état protégé par la loi, qui ne peut 
donc cesser qu’en vertu de la loi. Par conséquent, dans 
notre droit comme dans le droit chrétien, le divorce 
pour produira ses effets doit être prononcé par l’auto-

"Les Cours de Droit” 
3. PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



178 Judicium domesticum. 178 

rité publique. Une séparation de fait n’empêche 
pas les époux séparés de continuer à être juridique-

ment des gens mariés. Il n’y a rien de semblable à Ro-
me. La loi primitive défend le d.ivorce, en ce sens que 
si le mari y contrevient, il est sévèrement puni, de 
même que si la femme y contrevient, elle est de même 
sévèrement punie. Mais de toute façon le mariage n’est 
pas maintenu. 

Dans la tradition connue de Denys d’Halicarnasse, 
toute une partie des contreforts de cette loi s’est 
écroulée : c’est la sanction contre le mari. Il y a 
un déséquilibre qui rend son exposé obscur et incertain 
Mais malgré la disparition de la sanction, il n’en res-
te pas moins une obligation morale pour le mari de ne 
pas abuser de son droit, et les moeurs lui imposent 
le respect de cette obligation morale jusqu’au VI° 
siècle. 

La situation 
particulière 
du flamine 
est une sur-
vivance du 
droit ancien. 

Quant a la situation particulière du flamine, el-
le représente bien en réalité l’ancien droit pour tous 
les citoyens . Il peut être considéré comme une survi-
vance du droit ancien. Il est un point cependant où 
la situation du flamine n’est pas celle de tous les 
citoyens. Il est spécialement obligé de contracter un 
mariage par confarreatio, tandis qu’il n’y a pas de 
trace , et tout indique le contraire, que les citoyens 
n’aient pu se marier que par la confarreatio. Cette 
exigence a une raison facile à discerner. Le prêtre 
est un fonctionnaire public, et il est, spécialement 
lorsqu’il s’agit du flamine de Jupiter, le prê-
tre de Jupiter. On comprendra donc que l’usage ait pu 
leur imposer le mariage d’état, puisqu’ils sont spé-
cialement consacrés au culte des dieux de l’Etat. 

Pour le reste, la situation du flamine paraît ê-
tre celle de tous les citoyens de l’époque primitive. 
D’une part, il paraît évident que ’ on ne supporterait 
pas qu’un flamine garde sa femme si elle est adultère 
et ajoutons si elle a bu du vin, car une telle faute 
souillerait une famille, qui plus encore que toutes 
les autres doit rester pure. Mais si le flamine renvoi 
sa femme, quel que soit le motif de ce renvoi,c ’ est 
un événement funeste, inusité et terrible qui peut a-
voir des conséquences religieuses dangereuses pour 
toute la communauté. Aussi ne pourra-t-il plus être 
flamine. Il lui sera impossible de remplir son office 
puisque aussi bien la flaminica joue un rôle actif à 
côté de lui. Cette situation sera la même qu’au cas de 
mort de sa femme. Quoique nommé à vie, il devra se dé-
mettre de sa charge. Peut-être, mais le texte ne nom 
le dit, cette obligation de conserver sa femme compor-
te quelques sanctions supplémentaires, et peut-être 



179 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 179 

qu’une démission pure et simple ne suffirait pas. Nous 
avons vu que Plutarque nous dit que s’il divorce, il 
s’expose à faire naître beaucoup de choses terribles, 
inusitées, funestes. En divorçant, il transgresse le 
tabou ancien qui est resté vivant pour lui et par con-
séquent, nul doute que pour se racheter de la trans-
gression de ce tabou il ne doive accomplir des céré-
monies expiatoires, ou qu’il ne soit exposé à quelque 
autre sanction. Avec peut-être une aggravation dans 
sa situation, cette situation n’en est pas moins cel-
le de tous les autres citoyens. Il n’y a donc aucune 
antinomie entre nos deux textes. La situation spécia-
le du flamine aux temps historiques n’a plus que l’a-
vantage d’être le témoin de l’ancien état général de 
tous les Romains. 

§ 2 - Sentence de divorce du paterfamilias. 

Caractère for-
maliste et 
formules du 
divorce à l’é-
poque ancienne. 

Le texte de Denys d’Halicarnasse, et quelques au-
tres que nous aurons à citer, nous apportent la preu-
ve que le divorce, ou plutôt la répudiation, était un 
acte dépendant de.la juridiction familiale. Le père 
de famille, asisté du conseil des proches., rend un ju-
gement. Ce jugement devait être rendu, au moins à l’é- . 
poque ancienne, où le lien du mariage était encore si-
non indissoluble, du moins étroit, certis verbis, à 
l’aide de paroles solennelles. C’est ce que nous dit 
Cicéron, de Oratore, 40,0,40. 

Ces paroles nous les connaissons. Elles ont été 
conservées dans plusieurs sources. Cicéron, Philippi-
ques 2,28,69. "Illemsuas res habere jussit, ex XII 
Tabulis, claves ademit exigit, fecit divortium", il 
lui ordonna de prendre ses affaires, d’après les XII 
Tables, il lui enleva les clefs et la mit dehors, il 
fit le divorce. Nous retrouvons plus ou moins les 
trois termes de cette formule dans les autres textes, 
et le terme dominant, c’est le premier, "tuas res 
habeto", prends tes biens". Gaius, de divortiis et re-
pudiis, 24,2,2,1. "In repudiis autem id est renuncia-
tione comprobata sunt haec verba, tuas res tibi habeto 
idem haec, tuas res tibi ageto", dans les répudiations 
c’est-à-dire dans la déclaration de désunion, ces pa-
roles sont admises : reprends tes biens, ou encore cel-
les-ci, emporte tes biens. 

A cette formule, par laquelle le mari rendait à 
la femme ce qui lui appartient, ses "res", était join-
te une seconde formule où il réclamait ce qui était 
à lui. Avant tout, d’après les XII Tables, ses clefs, 
Plaute, Amphitryon, acte III, scène 2, vers 47" valsas 
tibi, habeas res tuas, reddas meas" porte-toi bien, 
prends tes biens, rends-moi les miens. 



180 Judicium domesticum. 180 

Le divorce 
est précédé 
de la liquida-
tion de la 
communauté. 

Ce que le mari 
doit restituer 
à la femme. 

Dans une troisième partie de la formule, le mari 
chassait l’épouse, Quintilien, Declamationes, 262, 
Tune repudiatam tu credis uxorem cum res suas sibi ha-
bere jussa est cum egredi domo. Tu peux considérer ton 
épouse comme répudiée lorsqu’il lui a été ordonné de 
reprendre ses biens, ou de sortir de la maison. Apulée, 
livre V, de l’Ane d’or, "toro meo divorte, tibi res 
tuas habeto", va-t-en au plus vite de mon lit, reprends 
tes biens. Martial, livre II, Epigrammes, 105, "Uxor 
vade foras,” épouse, va-t-en, Juvénal, Satires, 6,46, 
"collige sarcinulas die et libertus et exi ", ramasse 
tes affaires, dira l’affranchi et va-t-en". Une formule 
plus archaïque nous est donnée par Varron, au mot "be-
tere", "betere est ire quod parère non poterat mulier 
foras betere jussit". Betere, c’est-à-dire aller par-
ce que l’épouse ne pouvait obéir , il lui ordonna de 
s ’ en al 1 er. 

Je suis étonné que les auteurs modernes, à l’ex-
ception de Voigt, Loges Regiae, p. 582, note 56, suivi 
par Cuq, Institutions des Romains, I,p.65 , note 8, 
n’aient pas attaché plus d’importance à ces formules. 
Assurément, à l’époque classique, quand l’action rei 
uxoriae assure depuis longtemps la restitution de la 
dot, ce ne sont plus que des formules. Si on leur trou-
ve un sens, peut-être ce sens ne va-t-il pas plus loin 
que celui de Juvénal "Ramasse tes frusques, prends tes 
affaires". Entendu dans le sens restreint d’objets per-
sonnels, vêtements, parures, objets mobiliers de peu 
d’importance, "fais tes paquets". Mais pour l’époque 
ancienne, ces paroles prennent, à mon avis, une tout 
autre signification. Ce sont des "certa verba" des 
paroles consacrées. C’est une "jussio" du mari, c’est 
un ordre. Elles sont très anciennes, puisqu'on peut a-
vec Cicéron les faire remonter au moins jusqu’aux XII 
Tables. C'est la formule du divorce. On peut dono les 
considérer avec certitude comme étant l’expression con-
sacrée du jugement du mari, du "judicium domesticum". 

Avant de chasser la femme, ces paroles contiennent 
une véritable liquidation de la communauté. Le mari 
réclame à la femme les biens qui lui appartiennent et 
qu’elle détient, avant tout les clefs, symbole et moyen 
de son autorité dans l’intérieur de la maison, et avec 
les clefs tout ce dont, elle a l’administration. Au 
besoin même, nous  le verrons par l’action rei uxoriae, 
il lui fait restituer ce qu’elle a soustrait et qu’el-
le voudrait s’approprier, les "res amotas". Mais il 
lui remet à son tour ses biens; "res suas". 

En quoi consistent ces biens ? Est-ce déjà la res-
titution de la dot ? Nous pouvons pour essayer d’expli-
quer l’importance de la formule du divorce nous appuyer 

sur les 



181 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 181 

usages antérieurs que nous avons déterminés. Les cas 
de divorce sont limités à trois. La femme coupable doit 
être renvoyée sans indemnité dans ces trois cas, mais 
si elle est renvoyée, en dehors de ces trois cas, el-
le a droit comme indemnité pécuniaire à la moitié des 
biens du mari. Nous avons dit que l’affaiblissement 
de l’autorité de la gens a eu pour  conséquence la dé-
suétude de la consécration à Cérès de l’autre moitié 
des biens. La désuétude de cette confiscation a amené 
aussi la liberté pour le mari de divorcer pour d’au-
tres cas moins graves que les trois premiers. Mais 
il reste que les usages imposent au mari l’obligation 
de ne pas la renvoyer, hors des trois cas, sans indem-
nité. Il peut lui remettre une partie des biens de 
la famille. La quotité des biens, qui doit lui être 
remise, est décidée par le mari. De même qu’il a acquis 
la liberté d’apprécier les causes du divorce, il ac-
quiert la liberté d’apprécier la part des biens qui 
doit lui être remise. 

Il est possible suivant encore en cela des usages 
antérieurs, que ce soit sur ses propres biens, sur sa 
fortune, qu’il choisisse les res qu’il doit remettre 
à sa femme. Nous nous plaçons toujours dans l’hypothè-
se des temps primitifs, où la fortune privée d’un pa-
terfamilias se compose d’un nombre limité d’objets mo-
biliers, esclaves, animaux, instruments , en dehors de 
son heredium. La dot elle-même se composait, en dehors 
des objets de parure et d’habillement, d’un nombre 
limité d’objets mobiliers de même nature. Ces objets 
mobiliers se sont confondus avec les objets apparte-
nant au mari. Il est évident que si la femme a appor-
té au début du mariage un certain nombre d’animaux, 
un boeuf , quelques moutons, ces animaux se sont con-
fondus avec ceux du mari, et au moment du divorce ils 
peuvent d'ailleurs ne plus exister. 

Mais dès l'époque des XII Tables, la propriété 
comprend le fundus, les terres, et la fortune de la 
femme peut consister en immeubles. Avec l’accroissement 
de la fortune des Romains cette dot acquiert de plus 
en plus d’importance. C’est donc par une évolution na-
turelle que la restitution opérée par le mari s’est 
peu à peu limitée à la dot. 

Pour cette période, nous verrons que les Romains 
ont conservé le souvenir très certain de la très gran-
de rareté des divorces, et même c’est en cela qu’ils 
pensent que le mariage est indissoluble. Ils ont eon-
servé le souvenir qu’il n’y avait pas de divorce, di-
sons pas de divorce injustifié. Suivant la gravité des 
cas de divorce, le mari apprécie la part de la dot 
qu’il retient, et la part de la dot qu’il rend à la 

femme, il 



182 Judicium domesticum. 182 

est l’arbitre, dit Denys d’Halicarnasse, de la gran-
deur de la peine. Il en retient une partie dans les 
cas moins graves, il la retient tout entière dans les 
trois ou plutôt dans les deux cas les plus graves. 
Cette jurisprudence nous est attestée par le livre de 
Caton sur les dots, Aulu-Gelle, 23, et elle nous est 
indiquée comme étant celle du juge dans l’action civi-
le. Mais il résulte des textes qu’elle était déjà la 
jurisprudence du tribunal domestique. Le résultat de 
cette appréciation est la restitution à la femme de 
la partie de la dot que le mari juge équitable de res-
tituer. Cette partie, ce sont les "res suae", "restuas 
tibi habeto". 

Le mot "res" est l’appellation technique dans les 
"certa verba" de la formule du divorce de la restitu-
tion du mari à la femme. Que cette appellation désigne 
la dot, la persistance de cette désignation technique 
nous le prouve. 

L’actio rei 
uxoriae déri-
ve de la ju-
risprudence 
du tribunal 
domestique. 

Quand le droit civil crée le droit à la restitu-
tion de la dot ou plutôt qu’il sanctionne à son tour 
cet usage, il garde cette meme appellation, il crée 
l’action rei uxoriae, La res uxoria désigne pour lui 
la dot, ou plus exactement la partie de la dot qu’il 
est équitable de rendre à la femme. A notre sens, ce 
n’est pas une désignation nouvelle. Le nom comme la 
chose est pris à la jurisprudence du tribunal domesti-
que, c’est la formule du jugement domestique, qui per-
siste dans l'action rei uxoriae. Il y a cependant une 
transformation. Les textes , que nous venons d’énumé-
rer pour la sentence du mari parlent des "res suae", 
des choses appartenant à la femme. L’action rei uxo-
riae s’en tient à la formule plus technique "res sua" 
la chose de la femme. Il me semble qu'il n’y a pas 
une différence fondamentale entre ces deux appella-
tions. J’en tirerai la preuve dans un cas analogue 
d’une transformation inverse, celle-là à propos des 
biens du fou. Il ne faut pas oublier que les textes 
qui nous ont conservé la formule du jugement rendu 
par le mari ne sont pas des textes juridiques. Ce sont 
des textes littéraires. 

Les XII Tables disent à propos de la fortune d’un 
père de famille, 5,3. "Uti legassit (super pecunia tu-
telave) suae rei, ita jus esto". Comme il aura fait 
un legs(sur sa fortune et sur la tutelle) sur son bien, 
ainsi est le droit. De même à propos des biens d'un 
fou, les XII Tables, 5,7,10. " Si furiosus escit agna-
tum gentiliumque in eo pecuniaque ejus potestas esto ' si 
quelqu'un est fou, que l’agnat et les gentils aient 
puissance sur sa personne et sur sa fortune. Ce mot 
de pecunia est traduit dans un texte de Gaius, Institu-
tes, 2,64. par rem furiosi. Gaius nous dit que d’après 



183 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 183 

la loi des XII Tables il est permis au curateur d’a-
liéner la res furiosi. C’est pour désigner le meme en-
semble de biens que nous trouvons alors dans Cicéron, 
Tusculanes 3,5,11 ." Qui ita sit affectus, eum dominum 
esse rerum suarum vêtant XII Tabulai", celui qui est 
ainsi malade, les XII Tables lui défendent de rester 
maître de son bien. 

Cette série de textes nous montrent que l’expres-
sion "res sua" du droit est couramment traduite par 
les auteurs littéraires par res suae. Mais en réalité 
dans l’un et dans l’autre cas, c’est la même  significa-
tion, c’est le patrimoine des individus, dont il est 
parlé. 

Par une transformation analogue à ce, qui s’est 
passé quand les, actions de la loi sont devenues des 
formules, le discours à la première personne du mari 
est devenu un écrit à la troisième personne. Les "tuas 
res" de la formule prononcées par le mari sont devenues 
la "res uxoria" de la formule. Mais dans l’un et dans 
l’autre cas, ce sont les mêmes choses qui sont dési-
gnées : c’est ce qui est rendu à la femme sur sa dot. 

La liberté acquise par le mari consiste en ce que 
les causes de divorce ne sont plus limitées à trois 
défenses fixées par la coutume religieuse. Elles peu-
vent être une série de causes légitimes appréciées 
par lui. Ces causes légitimes cependant doivent être 
une faute de la femme. Ce sont les mores leviores pour 
lesquelles il apprécie ce qu’il doit garder de la dot. 
Valère-Maxime, 6,3,10,12 nous donne des exemples de 
ces causes moins graves. Il nous dit : "Sulpieius Gal-
lus répudia sa femme pour s’être montrée en public le 
visage découvert; Aptistius Vêtus répudia sa femme 
pour l’avoir vue s’entretenir en public dans la rue 
avec une affranchie de mauvaises moeurs; Publius Sem-
pronius fit subir à sa femme l’humiliation d’un di-
vorce seulement pour avoir osé assiter aux jeux publics 
à son insu. Il y a encore quelques autres indications 
de divorce, mais tous ces exemples se réfèrent à une 
faute de la femme. Celles qui nous sont indiquées sont 
spécialement peu graves, parce qu’elles sont restées 
dans la mémoire des auteurs comme étant un des repro-
ches les plus légers que l’on puisse faire à la femme, 
mais qui cependant légitiment le divorce. Mais quand 
en 530, Carvilius Ruga invoqua la stérilité de sa 
femme pour dissoudre son mariage, ce fut le premier 
mariage qui fut dissous sans que le mari invoquât la 
faute de la femme. Ce fut le début d’une période nou-
velle où la liberté du divorce fit un pas de plus, où 
le divorce fut admis sans justification. A,partir de 
ce moment, la jurisprudence familiale ne suffit plus 



184 Judicium domesticum, 184 

et la loi dut accorder à la femme des garanties nouvel-
les. C’est ainsi que naquit l’action rei uxoriae. 

§ 3 - Conseil des proches. 

Le mari est juge et arbitre et décide du montant 
de la restitution. Quand il rend la dot, ce n’est pas 
pour lui une obligation de restituer. La dot lui appar-
tient comme le reste de la fortune, et elle est à lui 
par une causa perpétua, mais comme juge domestique 
il arbitre en équité ce qu’il est juste qu’il rende 
et qu'il retienne. 

Le mari juge 
sa femme avec 
l’assitance du 
conseil des 
proches. 

Ses pouvoir? arbitraux ne sont pas arbitraires. 
La coutume des mores majorum lui impose une limite. 
Une première garantie, c'est la limite de son autorité 
venant de ce qu’il ne juge pas seul. Il est entouré 
d’un conseil de parents. La nécessité de réunir ce con-
seil lui est imposée plus fortement , quand il s'agit 
de sa femme et du divorce, que lorsqu'il s'agit des au-
tres personnes placées sous son autorité, par exemple 
de son fils. Car pour le fils, il n'y a pas de traces 
qu’il fût nécessaire de réunir ce conseil. Au contraire 
pour la ferme, nous avons l’exemple d'une sanction, 
s'il contrevient à cette obligation. C'est une sanction 
du censeur, qui a le "regimen morum", qui a la tâche 
de surveiller la fidélité des Romains à obéir aux an-
ciens usages. 

Valère-Aaxime, 2,9,2. "Horum severitatem Marcus 
Valerius Maximus et Gains Junius Brutus Bubulcus censo-
res, simili genere animadversionis imitati surit. Lucium 
enim Annium Senatu moverunt quod Virginem quam in ma-
trimonium duxerat, repudiasset nullo amicorum concilie 
adhibito". Valère-Maxime cite une série de traits de 
sévérité des censeurs et il ajoute : "Valérius Maxinus 
et Junius Bubulcus, censeurs, imitèrent la sévérité de 
leur prédécesseurs, en un semblable cas de censure. Ils 
chassèrent, en effet, du Sénat Lucius Annius, parce 
que celui-ci répudia la femme qu'il avait épousée vier-
ge sans avoir réuni le conseil des amis". 

Ce texte établit l 'obligation qu'a le mari de réuni 
le conseil des amis pour opérer la répudiation. C'est 
une obligation qui est sanctionnée par la note d’infa-
mie censorienne. Cette note d'infamie a pour conséquen-
ce l'expulsion du Sénat. Dans ce cas particulier de Lu-
cius Annius, le censeur a suivi la règle générale qu'il 
à posée dans tous les cas où il note l'infamie. C'est 
une sanction normale entre les mains du censeur. Cetta 
sanction, c’est purement et simplement le refus par lui 
d'inscrire sur la liste du Sénat, sur la liste des che-
valiers, sur la liste des citoyens suivant son rang, 
celui qui est noté d’infamie. Il est rejeté par lui, 



(2) 185 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 185 

Ce que nous sa-
vons du con-
seil des pro-
ches et sa com-
position. 

à titre de peine, au rang inférieur. L’existence de ce 
conseil des proches a été attestée par de nombreux tex-
tes. Liais nous sommes mal renseignés sur son fonction-
nement, encore moins sur sa composition, ou plutôt 
nous sommes renseignés sans aucune précision. Cette 
précision manquait à 1’institution. Ce conseil était 
réglé par les moeurs, et était variable avec l’état de 
ces moeurs. Ce que l’on peut dire, c’est que par sa 
composition un peu flottante, ce conseil est plus lar-
ge qu’un conseil de famille, au sens strict du mot, car 
ce conseil ne comporte pas seulement le paterfamilias 
et ses parents agnatiques, mais il conserve les traits 
d’un conseil plus large, sans que l'on puisse d’ail -
leurs retrouver d’une manière précise des traces d’un 
conseil gentilice, au sens propre du mot, car suivant 
les exemples qui nous sont donnés, sa composition est 
indiquée ainsi qu’il suit : ce sont des parents, cogna-
ti, ou propinqui, ou même amici necessarii, des parents 
aussi bien de la femme que du mari, des proches, des 
amis, et des amis intimes. Denys d’Halicarnasse, dans 
notre texte 2,25,et 4,66 à propos de Lucrèce parle de 

ce qui pourrait bien s’en-
tendre de membres de la même gens. C’est le sens étymo-
logique du mot. Mais sous la plume de Denys d’Halicar-
nasse, il a certainement perdu ce sens précis. Il 
doit s’entendre de parents en général, sans qu’il soit 
légitime de traduire par cognats, plutôt que par agnats 
comme le font certains auteurs. Nous trouvons encore 
ce terme général de propinqui, de proches, dans Tacite 
Annales 13,32 : "Paulus Plautus jugea sa femme Pompo-
nia Cressina, accusée de superstitutions étrangères 
"prisco instituto propinquis coram", suivant l’usage 
ancien en présence des proches. Ce jugement se termina 
par une absolution. Tacite, Histoire, 2,50 Valère-Maxi-
me, 5,6,38, emploie lui aussi ce mot de propinqui. Sué-
tone . Mais d'autres textes parlent des cognats, des 
parents par le sang, Tite-Live, livre 38,18 Valère-
Maxime , 6,3,7. Quelques-uns parlent d’un conseil d’a-
mis. Plaute Stichus, I 2,71. Le père dit à sa fille 
"Mini auctores amici ut vos hinc abducam domum", mes 
amis me conseillent de vous reprendre à la maison". 
Le divorce est ici fait par le père de la femme mariée 
sine manu. Tite-Live, 1,58 à propos de Lucrèce parle 
d’amis, là où Denys d’Halicarnasse parlait de parents. 
Ce sont ces amis que Valère-Maxime, 2,9, 2 signale pour 
ce mari chassé du sénat parce qu’il avait répudié 
sa femme, nulle amicorum concilio adhibito, sans avoir 
réuni le conseil des amis. C’est également une senten-
ce d’amis, par la quelle Carvilius Ruga fit le premier 
divorce pour cause de stérilité. Aulu -Celle, 17,21. 

“ Les Cours de Droit " 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



186 Judicium domesticum. 186 

Enfin Valère Maxime, 6,11 parle pour Lucrèce de neces-
sarii, ce qui veut dire aussi bien parents, là où Denys 
d’Halicarnasse parle de parents et où Tite-Live par-
lait d’amis. 

Cette incertitude provient sans doute du pouvoir 
arbitraire du père de famille d'y appeler qui il veut, 
de ce que par conséquent le droit d’y figurer n'était 
pas fixé. Mais elle provient aussi très probablement 
surtout de l’incertitude de la tradition, qui n'était 
pas fixée sur sa composition, mais qui conservait le 
souvenir de ce que ce conseil avait été composé d'un 
groupe plus large que la famille agnatique, d’un grou-
pe plus étendu. 

A 1’ époque 
historique 
le mari est 

seul juge, 
le conseil 
des proches 
ayant seule-
ment voix con-
sultative. 

Si l'on doit admettre pour les temps historiques 
que le mari est seul juge, que c’est lui qui compose 
le conseil et que ce conseil n’a pas de juridiction 
et n'a que voix consultative, il y a dans nos textes 
des traces indéniables d’une juridiction propre, par 
conséquent d'une survivance de l’ institution primiti-
ve et qui est le témoin de cette attribution. Girard, 
Organisation judiciaire, p. 37 note 2, reconnaît cette 
juridiction propre pour les femmes sui juris, et pour 
les femmes non mariées. Mais il faut la reconnaître, 
meme pour les femmes mariées. Tite-Live, 38,18 et 
Valère-Maxime, 6,3,7, nous disent que les femmes com-
promises dans la conjuration des Bacchanales et con-
damnées furent livrées à leurs parents pour être exé-
cutées. Tite-Live, Epitome 48, dit que Publia et Lici-
nia qui étaient accusées d'avoir fait périr leur mari 
furent tuées par décret de leurs parents. Il s’agit 
ici de femmes non mariées, ou encore non mariées in 
manu. Mais Suétone nous parle de matrones, c’est-à-di-
re de femmes mariées cum manu qui se livrent à la 
prostitution et contre lesquelles Tibère releva l’an-
cien usage de les faire périr par une sentence rendue 
par leurs proches. Suétone, Tibère, 35. "Matronae 
prostitutae pudicitiae quitus accusator publicus dees-
set, ut propinqui more majorum de communi sentencia 
coercerent auctor fuit", à l’égard des matrones qui 
se prostituent, il ordonna qu’à défaut d’accusateur 
public, suivant l’usage des anciens, ce serait leurs 
proches qui les puniraient en vertu d’une sentence 
rendue en commun. 

Ce sont les maris de ces femmes qu'Auguste veut 
faire condamner comme proxénètes, comme "lenones", 
dans sa loi de adulteriis . Pour les femmes, Tibère 
veut ressusciter l’ancienne juridiction des parents, 
more majorum. Ce qu’il fit contre la prostitution, il 
le fit aussi contre l'adultère. Tacite, 2,50. "Libera 
vit Apuleïa lege majestatis, adulterii graviorem poe-

nam 



187 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). ' 187 

deprecatus ut exemple majorum propinquis suis ultra du-
centesimum lapidemremorevetur suasit". Tibère fit ab-
soudre Apuleïa du crime de lèse-majesté, il demanda 
qu’on adoucît le châtiment de l’adultère et conseilla 
qu’elle fût condamnée par ses proches, suivant la cou-
tume des anciens, à être éloignée de Rome à une distan-
ce de 200 milles. Denys d’Halicarnasse , 2,25, nous 
avait dit que les parents jugeaient avec le mari. Les 
cognats et les amis du tribunal, domestique n’ont pas 
et ne peuvent avoir de juridiction propre sans le ma-
ri ou même contre le mari. Nous voyons que le souvenir 
de cette juridiction subsiste et c’est sans doute le 
souvenir de l’ancienne juridiction de la gens qui sur-
vit sous le nom générique et vague de parents et d’amis. 

§ 3 - Surveillance du censeur. 

Nous avons vu la première garantie de l’observa-
tion des usages familiaux. C’est l’obligation pour le 
mari de consulter le conseil des parents. Voici main-
tenant la seconde de ces garanties, qui consiste dans 
l’intervention du censeur. Avec l’intervention du cen-
seur, nous nous trouvons en face de la première inter-
vention de la cité dans la surveillance des institu-
tions familiales, et dans une certaine mesure le con-
trôle du censeur vient ici remplacer le contrôle de 
la gens au moment où l’autorité de celle-ci s’efface. 

La création 
de la censure. 
Attributions 
du censeur. 

En effet, c’est au début du IV° siècle que fut 
créée la censure, en l’an 311 ou 319. La censure eut 
des commencements très modestes . Les censeurs furent 
créés pour décharger les consuls du soin d’opérer le 
recensement des citoyens. Tous les 5 ans, en effet, à 
chaque lustre, le roi, puis les consuls, et à partir 
du IV° siècle les censeurs dressent la liste des ci-
toyens, qui sont divisés en un certain nombre de clas-
ses, suivant l’état de leur fortune. Ces classes sont, 
d’une façon générale, les sénateurs, les chevaliers, 
puis 5 classes de citoyens d’après leur fortune. Plus 
tard, on dressa une dernière classe; la classe des 
proletarii, sans fortune, ne payant pas l’impôt, que 
l’on appelle les aerarii. Les pères de famille faisaient 
inscrire leurs enfants parvenus à la puberté depuis 
le dernier lustre. 

Le but du 
recensement. 

Le but essentiel de ce recensement était 
d’établir les bases du paiement de l’impôt et du servi-
ce militaire. Les déclarations que faisaient les ci-
toyens devant le censeur étaient confirmées par le ser-
ment prêté par eux de dire la vérité dans la mesure 
de leur force. Notamment parmi ces déclarations se trou-
ve. celle de leur qualité de gens mariés. Aulu-Gelle 



188 Judicium domesticum. 188 

4,20,3 nous donne la formule de leur serment : "Verba 
ita concepta : et tu ex animi tui sententia uxorem 
habes ?" La formule était la suivante : et toi, réponds 
selon ta conscience, es-tu marié ? Cicéron donne la 
même formule de serment, d’une façon probablement plus 
correcte, "ex tui animi sententia tu uxorem habes"? 
en ton âme et conscience, es-tu marié ? Aulu-Gelle nous 
rapporte cette formule à propos de la censure de Caton 
et pour raconter la petite histoire suivante. Caton , 
suivant  l'usage, comme censeur, faisait prêter le ser-
ment déclarant l’état d’homme marié. Celui qui jurait 
était un mauvais plaisant de naturel railleur. Pensant 
que l’occasion était bonne pour faire rire, il répondit 
"lïabeo equidem uxorem, sed non hercle ex animi mea sen-
tentia", j’ai bien une épouse, mais, par Hercule, non 
pas à mon goût. Pour cette réponse déplacée, Caton re-
légua le plaisent parmi les aerarii, c’est-à-dire par-
mi les citoyens privés du droit de suffrage, et moti-
va son arrêt sur l’inconvenance de la plaisanterie fai-
te en présence du censeur. 

La fonction du censeur d’inscrire les citoyens 
sur les listes du cens est en apparence relativement 
peu importante . C’est pourtant à cette occasion que 
cette magistrature acquiert toute sa portée. Car elle 
acquiert en établissant les listes,le droit d’interro-
ger tous les citoyens sur leur façon de vivre, sur 
leurs moeurs. Peut-être ce droit n’est-il pas aussi 
ancien que la censure. Il n' est jamais question pour 
les lustrations des rois et des consuls de cette juri-
diction sur les moeurs. La gens remplissait encore suf-
fisamment son office. Tite-Live nous dit que cet ac -
croissement aux pouvoirs du censeur fut postérieur à 
sa création Tite-Live 4,8,2 : "Idem hic annus censuras 
initium. fuit, roi a parva origine aucta, quae deinde 
tanto incremento aucta est ut morum disciplinaeque ro-
manae poenes eam regimen", cette même année 312, vit 
l’établissement de la censure, dont  l’origine fut peu 
considérable, mais qui bientôt prit un tel développe-
ment que la direction des moeurs et la discipline ro-
maine tomba entre ses mains. 

De très bonne heure ce pouvoir a été attaché à 
la fonction du censeur. Il l’exerce à l’occasion de 
l’inscription du citoyen sur ses listes et des décla-
rations qui lui sont faites à cette occasion. Il a le 
droit de poser toutes les questions qu’il veut, sans 
aucune restriction. Il n’est arrêté par aucune règle 
legale lui imposant une limite, notamment il n’est 
arrêté par aucun sujet qui s erait en dehors de sa com-
pétence, comme le préteur dans son pouvoir judiciaire 
est tenu aux limites du droit. Varron, 6,71 oppose 1s 



189 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 189 

censorium judicium ad aequum au praetorium jus ad le-
gem le jugement du censeur d’après l’équité et le droit 
du préteur d’après la loi. Assurément l’examen est princi-
palement dirigé par des considérations politiques. Il 
se rapporte en première ligne à la façon dont le ci-
toyen remplit ses devoirs envers l’Etat. Mais le cen-
seur fait entrer dans le champ de sa critique toute 
la vie privée des citoyens jusque dans les détails les 
plus intimes. Pourtant, cette juridiction a une limi-
te, elle ne s’exerce pas contre les femmes. Le censeur 
ne surveille pas directement les femmes. Il ne les no-
te pas, il ne les atteint que par l'intermédiaire 
du mari. C’est le mari qui est blâmé pour avoir été 
un juge trop indulgent ou au contraire trop sévère. 
C’est qu’en effet la critique, comme nous l'avons dit, 
s’exerce à l'occasion du cens, à l’occasion de l'ins-
cription des citoyens sur la liste du sénat, et dans 
les différentes classes de citoyens les femmes n'é-
taient pas inscrites. 

La surveillan-
ce du censeur 
sur la vie 
publique et 
privée des ci-
toyens. 

Les historiens nous ont conservé des applications 
multiples de la procédure censorienne. Ces applications 
nous sont d’ailleurs données par eux seulement à ti-
tre d’exemples, et elles ne forment à aucun degré une 
liste limitative. Nulle part nous ne trouvons une énu-
mération des pouvoirs du censeur, Mais la réunion de 
ces exemples nous permet de nous rendre compte du 
fonctionnement général de l’institution. Les censeurs 
surveillent donc les mores des citoyens. Les moeurs 
publiques d’abord. Il examine la façon dont ils remplis-
sent leurs devoirs de citoyens, leurs devoirs de sol-
dat, leur courage devant l’ennemi, leur respect de la 
discipline, leur respect de leurs obligations militaires 
s’ils ont comparu au recrutement, ou s’ils se sont ab-
sentés sans permission ou sans congé. Il examine la 
négligence que peuvent mettre les employés subalternes 
de l’état à remplir leurs offices. Pour tous les magis-
trats, même pour les consuls, il examine et critique 
les abus de leur imperium, de leur pouvoir de commander. 
Il examine les abus de toutes espèces, par exemple 
il leur demande s’ils ont exercé arbitrairement leurs 
pouvoirs de vie et de mort s'ils se sont laissés cor-
rompre, s’ils ont proposé des lois injustes, contre 
les simples citoyens. Ils s’inquiètent des abus des 
fonctions du juré, des abus dans leur droit de vote, 
de l'usurpation des insignes d'un rang supérieur, si 
les citoyens ont été criminels, condamnés au criminel 
ou au civil, et pour un acte qui implique quelque cho-
se de déshonorant, cela fait partie de la juridiction 
du censeur. Il examine si on donnait des marques d’im-
probité, de manque de foi, dans ses relations privées. 



190 Judicium domesticum. 190 

Il reproche aux citoyens des tentatives de suicide. 
La surveillance du censeur ne s’arrête pas à 

la vie publique des citoyens. Elle pénètre dans leur 
vie privée, dans leurs relations de famille. Le cen-
seur apprécie la façon dont les citoyens respectent 
le culte des ancêtres. Il note la négligence qui a 
été mise par eux eux soins du sanctuaire ou des tom-
beaux familiaux, la façon dont ils négligent leurs de-
voirs vis-à-vis de leurs proches. Il examine leur 
mode d’administration de leur fortune. Le censeur blâ-
me la mauvaise administration , la dissipation des 
biens, et de la fortune en général. Il blâme le luxe 
déréglé. Enfin le censeur surveille l’exercice de la 
puissance domestique. Dans toutes ces matières il s’at-
tache à faire respecter les mores majorum, les coutu-
mes des anciens. C’est ainsi que ce pouvoir de surveil-
lance générale remplace en quelque sorte la surveillan-
ce exercée autrefois par la gens. 

Le c enseur 
juge des cau-
ses de divor-
ce. 

C’est en ce qui concerne la puissance domestique 
que nous rencontrons les quelques textes qui nous in-
téressent. Les censeurs répriment, nous dit-on en gé-
néral, tous les abus de la puissance domestique, sur-
tout envers la femme et les enfants. Il veille à ce 
que cette puissance ne soit pas exercée avec une ex-
cessive rigueur ou au contraire avec un excès d’indul-
gence. Denys d’Halicarnasse, 20,33."Les Romains ouvrait 
la maison tout entière et faisant entrer le pouvoir 
des censeurs jusque dans la chambre à coucher, soumet-
tent à leur examen et à leur surveillance tout ce qui 
se passait à l’intérieur des familles. Ils estimaient 
que le maître ne devait pas être cruel dans le châti-
ment de l’esclave, le père trop dur ou trop faible dans 
l’éducation des enfants, le mari injuste dans le trai-
tement de son épouse, Cicéron de Re publica, 4,6. "Cen-
sor viros doceat moderariuxoribus", le censeur ensei-
gne aux maris à se montrer justes vis-à-vis des épou-
ses. Nous trouvons là le principe général soumettant 
les relations du mari et de sa femme à la surveillance 
du censeur. De ce principe, le texte de Valère-Maxime 
que nous avons déjà cité, nous montre une application 
au cas qui nous intéresse, c’est-à-dire au divorce, et 
à la façon dont le. censeur surveille à ce propos l’ap-
plication des coutumes familiales par le mari. Valère-
Maxime, 2,9,2. Les censeurs de 447, Junius Brutus Bu-
bulcus et Valerius Maximus expulsèrent du Sénat Lucius 
Annius parce qu’il avait répudié la femme qu’il avait 
epousée vierge sans avoir réuni le conseil des amis. 
Cet exemple suffit à nous prouver que la surveillance 
du censeur s’exerce sur le mari, sur le conseil de fa-
mille et sur leur décision, car non seulement le cen-



191 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 191 

seur examine si les formes traditionnelles du divorce, 
c’est-à-dire la consultation du conseil des amis, a 
été observée, mais il s'informe des causes pour les-
quelles le mari a répudié sa femme. Ceci nous le sa-
vons par les textes qui nous parlent de l’histoire de 
Carvilius Ruga, dont nous parlerons dans le chapitre 
suivant. Carvilius Ruga avait divorcé d’avec sa femme, 
et le censeur qui suivit lui demanda pour quelles cau-
ses il avait divorcé. Le texte nous dit que le censeur 
approuva ses causes, tandis qu’au contraire le peuple 
les désapprouva. 

Nous n’avons pas d’autres exemples directs de 
cette juridiction du censeur , en ce qui concerne le 
mariage. Nous rappellerons que cette juridiction est 
beaucoup moins connue que celle par exemple du préteur. 
La juridiction du censeur n’a pas été codifiée comme 
la juridiction du préteur. Elle a disparu d’assez bon-
ne heure sous la République. Les dernières années de 
la République ne connurent plus la magistrature du 
censeur. Celle-ci, en effet, est devenue gênante et 
s'est d’elle-même déconsidérée par le manque d’impar-
tialité des derniers censeurs. Les exemples que nous 
en conservent les historiens ne sont donc plus que 
des exemples isolés, et une grande part de hasard exis-
te dans cette conservation. C’est donc par des témoi-
gnages indirects qu'il nous faut essayer de déterminer 
cette juridiction, en ce qui concerne le divorce. Mais 
nous pouvons voir dès maintenant sa pensée dominante. 
La juridiction du censeur est destinée à déterminer 
l’honorabilité civique du citoyen, ou plutôt à consta-
ter à l’inverse son ignominie, l’infamie qui résulte 
de l’acte que le censeur estime contraire aux moeurs . 
Cet acte, qui est ainsi blâmé par le censeur, a un nom 
technique, c'est un "probrum", désignation technique 
du délit censorien, que l’on peut traduire par opprobre 
ou ignominie, ou même d'une façon générale par délit 
au sens de délit censorien. Cicéron, de Legibus, 3,37, 
"Censores mores populi regunto, probrum in senatu ne 
relinquento", que les censeurs régissent les moeurs 
du peuple et qu'ils ne laissent pas l’opprobre dans le 
sénat. Pline, 18,3,12. "Agrum male colere, censorium 
probrum judicabatur", mal cultiver son champ est jugé 
être un délit censorien. Catilina ajoute, 23. Curius 
quem censores probri gratia senatu moVerunt , Curius, 
que les censeurs rayèrent du sénat pour cause de délit 
censorien (ou d'opprobre). 

La repression 
du "probrum”. 

Comment ce probrum était-il constaté ? En princi-
pe il est constaté au moment de la confection des lis-
tes du cens, par conséquent, remarquons-le, tous les 
5 ans seulement. D'autre part, en principe, pour ceux 



192 Judicium domesticum. 192 

qui se présentent au cens, au moment de leur déclara-
tion. Mais le censeur peut les juger, même s’ils ne 
se présentent pas. Il y a une véritable procédure, une 
procédure contradictoire, pour ce jugement l'intéres-
sé est cité par le censeur, en vertu d’une "jussio", 
qui émane du censeur. Velleius Faterculus, p. 60 - : 
"Censores Lepidum adesse jusserant", les censeurs don-
nèrent l’ordre à Lepidus de se présenter. L’accusation 
était formulée en général par un tiers et non pas par le 
censeur lui-même. La défense peut être présentée par 
un tiers qui assiste les personnages incriminés. Il 
y a donc un débat contradictoire et le censeur pronon-
ce "cognita causa", après avoir examiné l’affaire. Seu-
lement comme tout ici qualification du délit censo-
rien, procédure, dépendent de l’arbitraire du censeur 
et non de la loi, ces formes ne sont pas toujours 
strictement observées. Surtout dans les dernières an-
nées de la République elles sont traitées avec la 
plus extrême légèreté. 

Le "judicium 
de moribus" 
ou infamie 
censorienne. 

Enfin le censeur rend son jugement. C’est le nom 
qui est donné à son verdict de blâme. On l’appelle du 
nom de "judicium de moribus". Tite-Live, 23,23,4. "Ju-
dicium arbitriumve de fama ac moribus", jugement et ar-
bitrage sur la réputation et sur les moeurs. Aulu-Gel-
le, 14,2,8 "Rem enim de pecunia petenda apud judicem 
privatum agi non apud censorem de moribus", la cause é-
tait portée devant le juge privé pour une réclamation pécu-
niaire et non pas devant le censeur au sujet des 
moeurs. D’autres textes nous disent la même chose. 
Entre autres Varron parle bien d'un "judicium" dans 
le texte que nous avons déjà cité. Varron, 6,7I. "Censo-
rium judicium ad aequum. 

Ce n’est pourtant pas un judicium au sens legal 
du mot, un jugement civil, c’est-à-dire une sentence, 
mettant fin à une controverse judiciaire et comportant 
une condamnation pécuniaire, c’est une note, un blâme, 
qui n’a pas l’autorité de la chose jugée. Cicéron, pro 
Cluentio, 42,17, "Sequitur id quod illi judicium appel 
lant, majores autem nostri nunquam neque judicium nomi-
narunt neque ut rem judicatam observarunt animadversio-
nem atque auctoritatem censoriam", il, s'ensuit que ce 
que ceux-ci appellent judicium, nos anciens ne l’appe-
laient pas ainsi, et ne considéraient pas comme une 
chose jugée le blâme et l’autorité du censeur. La con-
damnation prononcée par le censeur était simplement 
une note d’infamie. C’était l’infamie censorienne. Ce-
lui qui est noté par le censeur est chassé par lui du 
rang qu’il occupe. S'il est sénateur, il est rayé par 
le censeur de la liste du sénat; s’il est simple ci-
toyen, il est rayé de la liste des citoyens 
pleno jure et mis parmi les aerarii qui n'ont 



(2) 193 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 193 

pas le droit de suffrage. Cicéron, de Re publica, 4,6 
"Censoris judicium nihil damnato nisi ruborem affert, 
atque ut omnis ea judicatio versatur in nomine animad-
versio illa ignominia dicta est", le jugement du cen-
seur n’inflige à celui qui le frappe d’autre châti-
ment que la rougeur du blâme, et comme son arrêt ne 
porte que sur un nom, on appelle cette condamnation : 
ignominie. Tite-Live, 42,10,4, "Omnes quos senatu move-
runtquibus equos ademerunt aerarios fecerunt et tribu 
moverunt", tous ceux qu’ils chassèrent du sénat, à qui 
ils enlevèrent leurs chevaux, furent éliminés de leur 
tribu et mis parmi les aerarii”. Cette note dure 5 ans, 
la durée du lustre, et elle peut être révisée par le 
censeur suivent, C’est donc une punition qui, quant 
à sa rigueur, ne dépend que de l’opinion qu’on en a 
et du prestige de ceux qui l’infligent. Elle est suf-
fisante dans la société aristocratique et sévère des 
débuts de Rome. Mais elle perd de son autorité avec la 
société de la République à cause de la démocratisation 
de l’abaissement des moeurs. 

Aussi cette censure dut de plus en plus dans 
les dernières années de la République être remplacée 
par autre chose.  Quand l’empire des moeurs devient 
moins tyrannique dans la cité agrandie et dans un état 
social individualisé, elle est remplacée notamment dans 
quelques uns de ses domaines par la juridiction civile 
du préteur Cette juridiction est en effet plus cocroi 
tive, plus rigoureuse dans ses décisions, et ses deci-
sions ont d’avantage de durée. 

Les premiers 
textes relatif 
à la restitu-
tion de dot. 

Nous avons vu par cet examen général du pouvoir 
du Censeur quel est le principe de ses attributions. 
Nous avons vu que le censeur intervient dans l’inté-
rieur de la famille, qu’il surveille la façon dont le 
père de famille exerce son autorité. Nous avons vu de 
plus qu’il intervient  au moment du divorce, qu’il sur-
veille la façon dont le mari respecte et applique les 
usages familiaux, et par le divorce de Carvilius Ruga 
nous verrons qu'il apprécie les causes de divorce al-
léguées par le mari. Il apprécie, s’il n'y a rien de 
contraire à son honorabilité dans ce divorce. Nous n’a-
vons pas de renseignement direct plus précis.  Notamment 
aucun texte ne nous dit s’il surveille la restitution 
de la dot, et s'il apprécie si le mari respecte les 
usages dans la quotité de la dot qu’il rend à la fem-
me. Que cette, surveillance ait existé, l’examen de l’é-
tat postérieur du droit nous permet de n’en pas douter. 
Il nous faut donc anticiper sur nos explications et 
examiner ici les premiers textes indiquant le début de 
la restitution civile de la dot, les premiers textes 
par lesquels nous voyons que cette restitution est en-

“Les Cours de Droit’’ 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales. 

Reproduction interdite 



194 Judicium domesticum. 194 

trée dans le droit civil. Parce que, grâce à ces tex-
tes, non seulement il nous sera permis de conjecturer 
l’existence de la surveillance du censeur, mais il 
nous sera possible de reconnaître les modalités dans 
lesquelles s’exerce cette surveillance, c’est-à-dire 
les usages qu’il admettait et qu’il entendait faire 
respecter. Ces usages, ce sont précisément ceux qui 
sont passés dans les actions civiles. Cette conjectu-
re s’appuie sur le témoignage formel des textes, qui 
rappellent le censeur en ces matières, sur le nom qui 
est donné à ces premières actions. De meme sur le nom 
qui est donné aux fautes de la femme, qui sont répri-
mées par ces actions. 

Les premières actions civiles à propos de la 
dot, exercées au moment du divorce, portent le nom 
de "judicium de moribùs". L’appréciation faite par 
le juge des fautes de la femme et les conséquences 
de cette appréciation sur la quotité de restitution 
de la dot sont appelées par les jurisconsultes dans 
l'action civile "coercitio morum", c’est-à-dire que 
nous retrouvons ici le nom technique du délit censorien 
le nom technique du pouvoir du censeur et de son acte 
de juridiction. Tous ces noms techniques étant appli-
qués aux actions civiles nous prouvent que ces ac-
tions civiles ont pour origine la juridiction du cen-
seur. Il nous faut d'abord examiner ici le chapitre 
d’Aulu-Gelle, dont nous avons souvent parlé, et il 
est bon de le redonner ici dans son ensemble. 

Le témoignage 
d’Aulu-Gelle 
Intervention 
d’un juge 
civil en cas 
de divorce. 

Aulu-Gelle, 10,26. Chapitre qui commence par 
l’indication que les femmes ne buvaient pas de vin 
à Rome et doivent donner l’osculum à leurs proches 
pour que l'odeur indique si elles avaient bu. Il con-
tinue ainsi : "Sed Marcus Cato, non solum existimatas 
sed mulctatas quoque a judice mulieres refert, non 
minus si vinum in se quam, si probrum et adulterium 
admississent verba Marci Catonis adscripsi ex ora-
tione quae inscribitur de dote in qua id quoque scrip-
tum est., in adulterio uxores reprehensas jus fuisse 
maritis necari. Vir, inquit, cum divortium facit , 
mulieri judex pro censore est, imperium quod videtur 
habet, si quid perverse tetreque factum a muliere 

mulctatur. Si vinum bibit, si cum alieno vino probri 
quid fecit, condemnatur". Mais Marcus Caton avance 
que pour avoir bu du vin, non seulement les femmes 
étaient réprimandées, mais qu’elles étaient condamnées 
à une amende par le juge, avec non moins de sévérité 
que si elles avaient commis une action honteuse, et un 
adultère. J’ai rapporté les paroles de Marcus Caton 
dans son traité sur la dot, dans lequel il est aussi 
écrit que le mari a le droit de tuer son épouse sur-
prise en adultère; lorsque le mari fait le divorce, 



195 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 195 

dit-il, le juge est pour la ferme à la place du cen-
seur, il a une espèce d’imperium. Si la femme commet 
quelque chose de répréhensible et de honteux, elle 
est frappée d’une amende, si elle boit du vin et si 
elle commet un opprobre avec un autre homme, elle est 
condamnée. 

L’importance de ce texte réside dans le témoi-
gnage de Caton qu’il nous fournit. Le témoignage d’Au-
lu-Gelle serait de beaucoup moins de valeur au point 
de vue juridique,. car Aulu-Gelle n’est pas un juris-
consulte, il est beaucoup moins ancien que Caton. 
Mais ce sont les paroles même de Caton qui sont ici 
rapportées. Ce sont donc des paroles d'un jurisconsul-
te de valeur, parlant de choses qu’il, connaît, dans 
un ouvrage technique, par conséquent des paroles dont 
il est nécessaire de tenir le compte le plus grand, 

La première question qui se pose à propos de 
ce texte, elle se pose parce qu’elle a été discutée 
par les auteurs, c’est la question de savoir quel est 
le juge qui est ainsi nommé. Les auteurs se sont de-
mandé s’il s’agissait du mari ou d’un juge civil. 
Si, en effet, nous faisons abstraction de la première 
partie du texte, et si nous prenons seulement les 
paroles de Caton citées par Aulu-Gelle, "Vir, inquit 
cum divortium facit mulieri judex pro censore est", il 
y a une traduction possible différente de celle que 
nous avons donnée, le mari, dit-il, lorsqu’il fait 
Le divorce, est juge à la place du censeur. Parmi les 
nombreux auteurs du XIX° siècle qui sa sont occupés 
de ce texte, il y a toujours eu une controverse. Les 
auteurs se partagent en deux camps opposés: les uns 
admettent la traduction que nous avons donnée, lors-
que le mari fait le divorce, le juge est à la place 
du censeur; les autres , au contraire, préfèrent la 
deuxième traduction, faisant du mari le juge de la 
femme à la place du censeur. Entendue dans ce dernier 
sens, nous serions en face d’un texte visant la ju-
ridiction domestique du père de famille. Si c’est ain-
si qu’on le comprend, nous avons en face de nous le 
texte le plus net, le plus décisif et le plus circons-
tancié sur cette juridiction du père de famille. Les 
deux auteurs fondamentaux sur la dot, Bechman et Czyl-
harz, sont d’un avis différent. Bechman, Dotal Recht 
I.p.74, est d’avis qu’il s’agit du juge ; Czylharz 
Dotal Recht, 37 remarque 16, est d’avis qu’il s’agit 
du mari, "judex domesticus". 

Karlowa, Römisches Rechts Geschichite, 2 p.2I2, 
prend parti avec autorité. Il déclare que l’on doit 
sans aucun doute être de l’avis de ceux pour qui le 
"judex" est le mari. Cette opinion paraît avoir entraî-
né la plupart des auteurs modernes, qui à peu près 



196 judicium domesticum. 196 

tous, notamment Girard dans son Manuel, 8ème édition, 
p. 1011, note I, suivent sans hésiter l'avis de Kar-
lowa; et cependant, Esmein, Nouvelle Revue Historique, 
1893, dans son article  célèbre sur la nature originel-
le de l'action rei uxoriae, tout en suivant l'avis gé-
néral, dit p. 149, note 3: "cependant le sens naturel 
paraît être, lorsque le mari répudie, le juge, à l'é-
gard de la femme, a les pouvoirs du censeur". Mommsen, 
Droit public, 4, p. 54, en bon latiniste qu'il est, 
sans être influencé par l’interprétation des auteurs 
de droit civil, donne la traduction que nous adoptons. 

En dehors d'autres bonnes raisons, la raison 
de fond qui a entraîné les auteurs, c'est qu'une ac-
tion civile, à propos de la dot, à l’époque de Caton, 
c'est-à-dire dans la première partie du VI° siècle, 
526-609, serait trop précoce. Une opinion encore géné-
ralement admise jusqu'à ces dernières années faisait 
dater le droit de bonne foi. de la procédure formulai-
re, la procédure formulaire de la loi Aebutia, et la 
loi Aebutia du VII° siècle. Cette liaison est une des 
idées fondamentales du manuel de P.F. Girard. Si 
c'est une action civile, qui est visée par notre tex-
te, c'est une action éminemment du droit de bonne foi. 
Elle est donc trop précoce. Nous verrons ce qu'il faut 
penser de ce système. 

Mais si nous ne nous en laissons pas imposer 
par un système et par une idée préconçue, il n'est 
pas douteux que nous devons comprendre notre texte 
comme je l’ai traduit. Lorsque le mari fait le divor-
ce le juge est à l'égard de la femme à la place du cen-
seur, car si cette phrase latine peut laisser place à 
une ambiguité, cette ambiguité disparaît lorsqu'on la 
rapproche de la phrase précédente, et lorsqu'on l’ex-
plique, comme il est légitime et comme il n'est pas 
pos sible de faire autrement, par cette phrase précéda 
te. "Sed. Marcus Cato non solum existimatas sed mulcta-
tas quoque a judice mulieres refert", mais Caton avan-
ce que les femne s sont, non seulement blâmées, mais 
même condamnées à une amende par le juge. Ici il est 
impossible de penser qu'il ne s'agit d'autre chose que 
d'un juge et rien ne peut nous faire dire que ce juge 
est le mari. Il s'agit du "judex", c'est-à-dire du 
juge civil, et non pas du mari, la seconde phrase é-
tant l'explication qu'Aulu-Gelle recherche dans le tex-
te lui-même de Caton. 

De ce que je viens de dire, nous conclurons 
que dans la seconde phrase comme dans la première il 
s'agit du judex civil et non pas du mari. Puisqu'il 
s'agit du juge civil, c'est d'une action civile que 
parle  le texte. 

Quelle est cette action ? Ce n'est pas l’ac-



197 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 197 

tion rei uxoriae. L’action rei uxoriae est intentée 
contre le mari détenteur de la dot, pour lui en de-
mander la restitution. Cette action est intentée -ici 
de toute évidence contre la femme. C’est elle qui est 
condamnée à une amende, c’est elle qui est condamnée. 
S’il ne s’agit donc pas de l’action rei uxoriae, il 
ne peut s'agir que du judicium de moribus. Le judi-
cium de moribus est une action du mari contre la fem-
me au sujet de la dot, action symétrique de l’action 
rei uxoriae, action de la femme contre le mari au 
sujet de la même dot. Cette action figurait dans l'é-
dit du préteur, au titre "de re uxoria " à côté de 
l’action rei uxoriae. C’est ce que nous dit Lenel, 
Edictum Perpetuum, 20, p, 303 de la 3ème édition, 
1927. Ce judicium de moribus subsiste à travers tout 
le droit classique à côté de l’action rei uxoriae, 
bien qu’elle fasse en somme double emploi avec l'ac-
tion, car sa fonction propre est remplie par les ro-
tentiones propter mores dans l’action rei uxoriae. 
Elle n'a été supprimée que par Justinien, quoique Jus-
tinien nous le dise lui-même, elle soit depuis long-
temps déjà en désuétude. Code 4.17.11.2. "Judicium de 
moribus quod antea quidem antiquis legibus positum 
erat non autem frequentabatur. La citation de Caton 
est le témoignage le plus ancien que nous ayons d'une 
action civile autour de la dot. Ce témoignage est 
plus ancien que les témoignages que nous pouvons avoir 
sur l’action rei uxoriae. Il semble donc que c’est la 
première de ces actions qui ait été créée . 

L'action visée 
par Aulu-Gel-
le est le ju-
dicium de mo-
ribus. 

Raison de la 
création du 
" judicium de 
moribus" . 

Quelle est la raison de cette création ? D’a-
près la conjecture, que nous soutiendrons, elle est la 
riposte à la stipulation de restitution de la dot. 
Nous tâcherons de montrer dans le chapitre suivant la 
vraisemblance de l'hypothèse suivante; on verra qu'a-
près le divorce de Carvilius Ruga, après la multiplica-
tion des divorces, on prit l’habitude pour garantir la 
femme contre la perte probable de sa dot de stipuler 
la restitution de la dot au moment où on la consti-
tuait. C’est du divorce de Carvilius Ruga, nous disent 
les textes, que date l'usage des cautiones rei uxoriae. 
C'est par ces cautions que la restitution de la dot en-
tre dans le droit civil. Par suite de cette stipula-
tion formelle, la dot devient exigible au moment du 
divorce, exigible tout entière, quelle que soit la cause 
du divorce. Par suite, les usages familiaux qui im-
pliquaient la perte de tout ou partie de la dot, au 
cas d'une répudiation justifiée, ne pouvaient plus ê-
tre observés. Le censeur ne pouvait plus rien contre 
cette violation des mores. Il s’agit, en effet, désor-
mais du droit civil. C'est en vertu du droit civil et 
en vertu de l'action ex stipulatu, née d'une stipula-



198 Judicium domesticum. 198 

tion formelle, que la femme réclame la totalité de 
la dot au moment du divorce. 

Caractères 
du "judicium 
de moribus.” 

D'autre part, il s'agit de la femme elle-
même, contre laquelle le censeur ne peut rien, car 
sa note d'infamie ne peut l'atteindre. Contre ce dan-
ger qui se révèle ainsi, et pour assurer l'exécu-
tion des usages familiaux que le mari dépouillé n'a 
pu manquer d'invoquer en équité, le préteur a inséré 
dans son édit pour la première fois le "judicium 
de-moribus". Par ce "judicium de moribus" établi con-
tre la femme, le préteur restitue sur le plan du 
droit civil l'autorité des coutumes familiales. Il 
fait ainsi reparaître, mais dans le droit civil, les 
usages qui étaient admis dans le "judicium domesti-
cum", tels qu’ils étaient admis, tels  qu'ils étaient 
acceptés par le censeur. C'est pourquoi cette action 
emprunte son nom au censeur, qui en a donné le mo-
dèle. Comme les "judicia" du censeur, elle est appe-
lée "judicium de moribus", et Caton nous dit expres-
sément: "le juge à l'égard de la femme est à la pla-
ce du censeur". J’entends cette phrase au sens lit-
téral du mot: le juge prend la place du censeur à 
l'égard de la femme, c'est-à-dire qu'il emprunte la 
jurisprudence du censeur, qu'il l'appliquera pour 
apprécier la faute de la femme, pour apprécier l'équi-
té de la punition qu'elle mérite. Son modèle et son 
guide dans son jugement sera la coutume acceptée par 
le censeur, sera la coutume domestique. 

La grande nouveauté de cette action se trou-
ve dans la liberté du juge dans sa sentence de condam-
nation. C'est une liberté qu’il n'avait pas dans les 
autres actions civiles du droit strict. Aussi, dit 
Caton, il a une espèce d'imperium, "imperium cum vi-
detur habet". On a objecté qu'il ne pouvait pas s’a-
gir du juge, car le juge, dit-on, n’a pas l'imperium, 
Cette objection est sans portée. Car ni le jugé ni le 
censeur n'ont l'imperium. Si l'on veut entendre le mot 
dans son sens technique de pouvoir de commander, qui 
appartient au magistrat supérieur, tel que les con-
suls et le préteur, on fait dire à Caton un non sens. Les pouvoirs 

du juge dans 
le "judicium 
de moribus". 

. Mais c'est dans une signification beaucoup 
plus générale et moins technique que Caton entend 
ainsi le mot d’imperium. Imperium veut dire pouvoir 
absolu, pouvoir arbitraire, qu'aucune loi ne limite, 
d'apprécier la cause qui lui est soumise, c’est-à-
dire d'apprécier la faute alléguée par le mari, et en 
conséquence de cette faute le montant de sa condamna-
tion. La jurisprudence suivie par le juge nous est 
donnée. C’est une jurisprudence que nous connaissons 
bien, car elle a débuté avec le tribunal gentilice. 
Elle s’est poursuivie et augmentée devant le tribunal 



199 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 199 

domestique. 
Les 2 catégo-
ries de fau-
tes de la fem-
me entraînant 
le divorce. 

On distingue deux categories de fautes de la 
femme, ayant amené le divorce : une première catégo-
rie générale et indéterminée, si la femme pèche en 
quelque sorte, dit Denys d'Halicarnasse, 2,25. "Si 
quid perverse tetre factum est a muliere", dit Caton, 
si quelque chose de répréhensible et de honteux est 
commis par la femme. Comme dans l'action estimatoire 
du juge, qui est une action in bonum et aequum concep-
ta, le juge apprécie ici souverainement le degré de 
la faute. La deuxième catégorie de fautes est au con-
taire limitativement déterminée, "Si vinum bibit, si 
cum alieno probri quid fecit", si elle boit du vin, 
si elle commet un opprobre avec un autre homme, c’est-
à-dire l’adultère, suivant les explications que vient 
de donner AUlu-Gelle. Nous connaissons ces défenses. 
ce sont.celles qu’indique Denys d’halicamasse, 2.25. 
Ce sont les anciennes prohibitions du droit religieux 
gentilice, desquelles a seulement disparu l’avorte-
ment. La filiation est d'autent mieux établie qu’à l’é-
poque de Caton la défense de boire du vin n'est plus 
qu’une singularité, une survivance qui ne subsiste 
qu’à cause même de son étrangeté. C'est cette étrange-
té qui l’a rendue plus frappante et plus difficile à 
oublier. Mais bien vite elle va tomber en désuétude. 
Or, tandis que la première catégorie est indéterminée, 
susceptible par conséquent d’être étendue et restrein-
te au gré de l'appréciation du juge ou d'un père de 
famille et de l'opinion publique, la deuxième catégo-
rie, au contraire, est rigide. 

Ces deux catégories  correspondent à deux pé-
riodes différentes. Les Usages de la tribu composés 
de tabous rigoureux et limitativement exprimés par la 
coutume, et les usages familiaux où l'arbitraire, 
l'équité du père de famille a libre carrière. C’est 
ce deuxième caractère, le plus nouveau, qui l’emporte 
et qui va donner à l’action civile sa forme définiti-
ve. 

Le taux de . 
l’amende impo-
sée à la fem-
me. 

A ces deux categories correspondent deux sanc-
tions différentes: dans la catégorie la moins grave, 
la femme est frappée d’une amende, "mulctatur", dit 
le texte. C'est un terme technique, s’il en fut dans 
le droit romain. Aulu-Gelle n'ajoute pas que l’amende 
porte sur la dot, car il ne continua pas la citation 
du livre de Caton "de dote", mais le fait que cette 
citation est tirée de ce livre montre qu’il s'agit 
de la dot, et d'ailleurs le judicium de moribus, qui 
est ici décrit, porte sur la dot. "Mulctare" est le 
terme technique d’une amende, c'est-à-dire d'une peine 
pécuniaire privant le condamné d'une partie de sa for-
tune. Ce terme s'oppose à la confiscation, par laquel-



200 judicium domesticum. 200 

le boute la fortune est enlevée, et il semble bien 
que d’après les anciennes coutumes romaines la 
"muleta", l'amende, doit être au maximum de la moitié 
de la fortune du coupable. Cela résulte de la vieille 
loi osque de Bantia, que nous trouvons dans les tex-
tes du droit romain de Girard, p. 26, 5ème édition. 

Cette loi, qui constitue le statut municipal 
de la ville de Bantia, en Lucanie, organise la juri-
diction des magistrats et les amendes qui peuvent 
être prononcées par eux. A propos de ces amendes, cet-
te phrase régulièrement répétée indique la jurispru-
dence suivie, "Si quis contra hoc fecerit, eum, si 
quis volet magistratus, mul.ctare liceto; dumtaxat 
minoris partis pecuniae liceto", si quelqu’un contre-
vient à cette disposition, si le magistrat veut le 
frapper d’une amende, il le pourra; il le pourra jus-
qu'à la moitié de  sa fortune. Cette mulcta s’oppose 
à la condemnatio, qui frappe les femmes ayant donné 
une cause de divorce de la deuxième catégorie. Gon-
demhare a aussi le sens primitif de condamner à don-
ner. C'est donc une peine pécuniaire. Il s'oppose à 
mulcta qui comporte une gradation. C'est une peine 
plus grave qui consiste à donner toute la dot. 

L’ origine 
du pouvoir du 
juge en ma-
tière de res-
titution de 
dot. 

Quelques auteurs se sont demandé si cette 
amende, prononcée par le juge, est tirée directement 
de la pratique du censeur, et s’il s’agit d'une mule-
ta du censeur. Le censeur, en effet, dans l'exercice 
de ses fonctions a une juridiction, qu'il sanctionne 
comme tout magistrat romain par son droit de pronon-
cer une amende. A côté de son pouvoir de dresser les 
listes des citoyens, qui est le principal de son ac-
tivité et le plus important, le censeur a en effet des 
attributions financières. Le censeur afferme les do-
maines de l'Etat. C'est lui qui met en adjudication 
les travaux publics. A l'occasion des contrats qui 
sont ainsi faits, il juge, suivant la règle habituel-
le des magistrats romains, les difficultés qui nais-
sent entre les particuliers et l'Etat, Il est le juge 
des contestations que soulèvent ces actes de ministè-
re, et à ce propos il prononce des amendes, des "mulo-
tae". Mais ici il semble qu'il ne s’agit pas de mulc-
tae censoriennes sur la dot, parce que d'abord ces 
amendes sont prononcées contre les femmes. Or, les femme 
mes sont soustraites à l’autorité du censeur. En ou-
tre, aucun exemple dans les cas de censure contre les 
citoyens à propos de leurs mores ne nous est apporte 
que le censeur ait exercé une autre action que son 
action normale de censeur, c’est-à-dire que, à ce pro-
pos, il notait d'infamie, suivant la règle générale 
de son activité, ceux qui ne respectaient pas les usa-
ges familiaux, tels qu’il les comprenait. 



-(2) 201 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 201 

Le juge s'ins-
pire des prin-
cipes appli-
qués par le 
Censeur. 

Cette surveillance indirecte, les principes 
appliqués par le censeur, le juge civil les prend 
pour modèle et pour guide, quand les circonstances 
l'amènent à intervenir directement, La filiation est 
prouvée pour nous par les noms qu'il emprunte au cen-
seur et à sa jurisprudence. Il nous est dit:1e juge 
est à la place du censeur, "pro censore". Son judi-
cium est un judicium de moribus. L'acte qu'il appré-
cie et qu'il condamne est un "probrum". 

Survivance 
de la prati-
que familiale 
et censorien-
ne dans la 
"retentio 
propter mores". 

Différence 
dans l'appré-
ciation des 
fautes contre 
les mores et 
des autres 
fautes. 

La meme pratique familiale et censorienne, 
nous la retrouvons enfin dans l'action rei uxoriae, 
dans le dernier état de notre question. Elle y est 
transformée, elle est incorporée dans un ensemble in-
finiment plus complexe, mais elle est encore très re-
connaissable. Nous retrouvons la même opposition ca-
ractéristique entre les deux catégories de fautes, et 
par les noms que porte cette pratique, elle constate 
sa filiation, son origine censorienne. Elle est de-
venue, en effet, dans l'action rei uxoriae, la reten-
tio propter mores. Ulpien, Regulae, 6.9. "Retentiones 
ex dote sunt, aut propter libèros, aut propter mores, 
aut propter res donatas, aut propter res amotas, aut 
propter impensas", les retentions se font sur la dot, 
ou à cause des enfants, ou à cause des moeurs, ou à 
cause des choses données, ou à cause des choses enle-
vées, ou à cause des dépenses. Le droit pour le mari, 
à qui la restitution de la dot est réclamée, lui est 
donné par ce système des retentiones de retenir une 
partie de celle-ci dans l'action rei uxoriae. Quand 
le divorce est légitimé par une faute de la femme, 
c'est la retentio propter mores qui va jouer. L'appré-
ciation que le juge fait de cette faute est donc par 
conséquent qualifiée une appréciation sur les moeurs. 
A ce point de vue, la distinction bien connue de nous 
subsiste toujours. Ulpien, Regulae, 6,12. "Morum no-
mine graviorum quidem sexta retinetur, leviorum au-
tem octava, mores graviores sunt adulteria tantum, le-
viores ormes reliqui", au nom des moeurs les plus gra-
ves, le 1/6 est retenu, au nom des moeurs les plus lé-
gères, le 1/8. Les moeurs les plus graves sont l’adul-
tère seulement, les moeurs moins graves sont tout le 
reste. Nous voyons ce qu'est devenue la première caté-
gorie, dont nous avons retrouvé l'origine dans le 
droit gentilice. La disparition des deux premières pro-
hibitions est un fait accompli. Elles ne trouvent 
plus place à cause de leur archaïsme dans le droit 
classique. Le breuvage magique, par lequel on se fait 
avorter et le vin ont disparu. Cette catégorie est 
toujours considérée comme une catégorie, bien qu'elle 
soit réduite à une seule espèce: "adulteria tantum". 

L’autre catégorie, au contraire, reste tou-
" Les Cours de Droit " 

3, PLACE DE LA SORBONNE 3 U Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



202 Judicium domesticum. 202 

jours indéterminée et arbitraire, "omnes reliqui", 
toutes les autres fautes, que l'on peut reprocher à 
la femme et qui restent soumises à l' appréciation du 
mari et du juge. C'est cette manière de présenter 
les fautes reprochées à la femme en deux catégories 
générales, dont il ne reste plus de la première qu'un 
cas, qui est pour nous lo témoin le plus sûr et le 
garant de toute l'évolution juridique que nous avons 
examinée et de son aboutissement dans ce texte d'Ul-
pien. 

La retentio 
jugement plus 
moral que 
pécuniaire. 

Enfin, l'appréciation de ces mutes est sui-
vant le terme technique de l'acte du censeur une 
coercitio morum. Les autres retentiones sont devenues 
des relations pécuniaires entre les époux, des rela-
tions d'obligation par conséquent du droit civil et 
transmissibles aux héritiers, Au contraire, la reten-
tio propter mores, qui. est d'ailleurs sûrement la 
plus ancienne, a gardé son caractère originaire d'ê-
tre un jugement plus moral que pécuniaire. Etant un 
jugement essentiellement moral, il reste par conséquent 
strictement personnel entre les époux, et n'est pas 
transmissible aux héritiers.Digeste 24.3.15.1. "Here-
di mariti licet in solutum condemnetur compensationes 
quae ad pecuniariam causant respioiunt, proderunt, ut 
hoc minus sit obligatus, velut ob res donatas et amo-
tas et impensas, morum vero coercitionem non habet", 
à l'héritier du mari bien qu’il soit condamné pour le 
tout, les compensations qui ont une origine pécuniai-
re lui profitent, de sorte qu'il est à cause d'elles 
moins obligé, comme par exemple à cause des choses 
données, et des choses enlevées et des dépenses, mais 
il n'a pas la correction des moeurs. Il faut noter 
que là où le texte  comporte compensatio, nous dévons 
lire dans le texte primitif retentio. Le mot de com-
ponsatio est une interpolation de Justinien, parce 
que Justinien a supprimé les retentiones dans l'ac-
tion rei uxoriae, qui sont une institution vieillie, 
faisant double emploi avec l'institution plus généra-
le de la compensation. Il a donc transformé, suivant 
les règles générales des actions de bonne foi, les 
retentiones en compensationes. 

Quant au texte lui-même, il n'est pas diffi-
cile à interpréter. Le jurisconsulte se demande si 
l'héritier, quoiqu'il soit condamné pour le tout, peut 
opposer à la femme des compensations. Le jurisconsul-
te distingue, et il dit que les compensations invo-
quées pour une cause pécuniaire, telle que les objets 
enlevés par la femme ou donnés à elle par le mari, 
étant des compensations à base pécuniaire, sont oppo-
sables par les héritiers à la femme réclamant sa dot 

Mais, au contraire, s'il s'agit de compensations qui 



203 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 203 

ont une cause purement morale, telles que la retentio 
propter mores, cette retentio est exclusivement ré-
servée au mari. Si donc le mari à qui on réclame la 
dot ’est mort et que la dot est réclamée par la femme 
aux héritiers, ces héritiers n’auront pas le droit, 
comme le mari l’aurait eu, d'opposer à la femme la 
retentio propter mores et de conserver la partie de 
la dot résultant de cette retentio, parce que, dit 
le jurisconsulte, les héritiers n’ont pas, comme le 
mari, la coercitio morum, le droit de demande qu’on 
juge la femme sur ses moeurs. 

Appréciation 
différente 
des fautes 
contre les 
mores, suivant 
leur gravité. 

Les sanctions, nous le voyons dans ce texte 
d'Ulpien, sont graduées, suivant -les mores. Dans le 
dernier état du droit, cette retentio a un taux fixe, 
les mores graviores exposent la femme à la retentio 
du 1/6 de la dot, les mores leviores l’exposent à 
une retentio du 1/8. Cette sanction est bien diminuée, 
puisque, primitivement, diaprés l'appréciation du ju-
ge, elle pouvait comporter pour les unes au moins la 
moitié de la dot, et pour les autres toute la dot. Ce 
taux fixe, les auteurs pensent qu'il a été établi par 
une loi, et peut-être par les lois d'Auguste sur le 
mariage. C’est qu'en effet à l’époque d’Auguste, cet-
te retentio n'est plus la seule punition ou même la 
principale, qui porte sur la femme au cas de divorce 
justifié. Il y a une autre répression de l'adultère. 
Il s'est établi une répression publique, qui est de-
venue beaucoup plus grave, après laquelle la retentio 
propter mores perd de son importance. 

Les retentio-
nes ne sont 
qu'une survi-
vance dans le 
droit de Jus-
tinien. 

Dans l'action rei uxoriae, cette retentio 
propter mores fait partie d'un ensemble de retentiones 
qui désormais compliquent et aggravent la liquidation 
à l'égard des époux. En réalité, dans ce dernier état 
du droit les retentiones propter mores ne sont plus 
conservées qu'à titre de survivances, parce qu'elles 
ont toujours existé, et elles ne sont plus que les 
témoins dans l'action rei uxoriae de la longue histoi-
re que je viens de vous retracer. 

Chapitre VI 

LES DEBUTS DE LA RESTITUTION LEGALE DE LA DOT. 

Dans les chapitres précédents , nous avons es-
sayé de montrer les traces conservées dans l'histoire 
de la coutume -gentillee et de la coutume familiale. 
Nous avons montré qu'il était d'usage pour le mari de 
ne pas répudier sa femme, de ne pas la renvoyer sans 



204 Les débuts de la restitution légale de 
la dot. 

204 

compensation pécuniaire. Le mari ne devait donc pas 
répudier sa femme sans lui remettre une certaine par 
tie de sa fortune ou de sa dot, sauf si elle avait 
transgressé les tabous imposés par la coutume. Dans 

chapitre, nous inaugurons une partie nouvelle de 
nos développements. Nous allons voir comment ces cou-
tumes entrent dans le droit et deviennent des règles 
du droit civil, qui s'imposent aux deux époux, qui 
s'imposent au mari et à la femme, car ces règles sont 
sanctionnées par des actions, c'est-à-dire par des 
moyens de recours organisés par l’autorité civile, 
par le préteur. Ainsi ces usages quittent le domaine 
du fas, du droit religieux, le domaine des mores et 
du droit familial, pour devenir du droit civil. liais 
ils continuent la coutume ancienne, attestée par la 
tradition. De cette évolution, nous trouvons la preu-
ve dans les circonstances qui ont amené la consécra-
tion légale de la restitution de la dot. La tradi-
tion nous dit, en effet, que c'est à l'occasion du 
divorce que la restitution de la dot a été assurée par 
le droit, même plus précisément à l’occasion d'un di-
vorce, le divorce de. Spurius Carvilius Ruga. On sentit 
alors la nécessité de garantir la femme contre la 
perte de sa dot et de lui a.ssurer la reprise de cette 
dot. C'est à ce moment que s'établit l’usage de sti-
puler cette restitution lorsqu'on constitue la dot. 
Ce sont les cautiones rei usoriae, qui sont des con-
trats verbaux, des stipulations,. 

La. restitution 
de là dot im-
posée par 
contrat. 

La restitution de la dot, imposée des la cons-
titution par un contrat, est une nouveauté. C'est une 
nouveauté qui s’est établie dans le droit par le libre 
accord des parties, par la convention, liais cet accord 
non seulement était une chose nouvelle, mais c’était 
une chose contraire aux usages familiaux, car le con-
trat assure dorénavant la restitution intégrale de la 
dot, et par conséquent de par ces règles contractuel-
les les usages anciens ne peuvent plus être observés. 
Pour sauvegarder les coutumes familiales, pour leur 
permettre de subsister, quoique sur un autre plan, le 
préteur a donc été obligé de créer l'action civile qui 
va de nouveau sanctionner dans le droit civil 
ces usages familiaux et les remettre en vigueur mal-
gré la stipulatio. Ce sera le judicium de moribus. 

Nous étudierons cette évolution dans trois 
paragraphes: 

1°) Le divorce de Carvilius Ruga. 
2°) Les cautron.es rei uxoriae, 
3°) Le judicium de moribus. 



205 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 205 

§ I - Le divorce de Spurius Carvilius Ruga. 

L'indissolubilité primitive du lien matrimo-
nial, l'absence ou plutôt la rareté des divorces dans 
les premiers siècles de Rome est une des données les 
plus générales et las plus certaines de la tradition. 
Si cette donnée peut être interprétée, elle doit être 
acceptée par nous. Le changement des moeurs sur ce 
point, le début d'une ère nouvelle, est rapporté par 
cette même tradition générale, au début du VI° siècle 
de R,F. et au divorce resté célèbre de Carvilius Ruga, 

Les témoigna-
ges histori-
ques sur le 
divorce de 
Carvilius Ruga 
et les mesures 
prises pour 
assurer la res-
titution de la 
dot à partir 
de cette épo-
que. 

Cette histoire nous est apportes par de nom-
breux auteurs et de façon assez concordante; par De-
nys d’Halicarnasse, Antiquités Romaines, 2,25. à la 
suite du texte que nous avons étudié, comme conclusion 
de la description des mariages et des lois de Romulus 
sur le mariage; il nous est rapporté encore par Plu-
tarque à trois endroits de ses oeuvres, dans la vie 
de Thésée et de Romulus, chapitre VI, dans la vie de 
Lycurgue et de Numa, chapitre V, et dans ses Questions 
romaines, chapitre XIV; elle nous est encore indiquée 
par Valère-Maxime, 2,14. Aulu-Gelle, Nuits Attiques, 
4.3.17.21,44; et enfin par Tertullien, Adversus Judeos 
chapitre 9, de monogamia, ch. 1. Chez ces historiens 
cette histoire de Carvilius Ruga fait partie du même 
fonds, des mêmes sources que les textes que nous avons 
étudiés jusqu'ici. 

Denys d'Halic amasse, 2.25. On est d'accord 
sur ce que pendant 520 ans aucun mariage ne fut dis-
sous à Rome. Mais à la 137ème olympiade, sous le con-
sulat de Marcus Pomponius et de Cai'us Papirius, on 
rapporte que Spurius Carvilius, citoyen distingué, fut 
le premier à répudier sa femme, parce qu'il avait été 
obligé de jurer auprès des censeurs qu’il avait pris 
femme pour avoir des enfants et que sa femme était 
stérile. Bien qu'il eût fait cela par nécessité, il 
fut pris en aversion par le peuple pour le reste de sa 
vie. 

Plutarque, Thésée et Rbmulus, chapitre VI. 
De la pudeur, de l'amour et de la constance que Romu-
lus mit dans le mariage, le temps est un sûr garant, 
car pendant 230 ans, on ne vit pas un seul mari qui 
osât quitter sa femme, ni une femme son mari, et comme 
chez les Grecs les gens versés dans l'Antiquité peu-
vent nommer le premier qui tua son père ou sa mère, 
de même tous les Romains savent que Carvilius Ruga fut 
le premier à répudier sa femme pour cause de stérili-
té. 

Plutarque, Lycurgue et Numa, 3. Les Romains 



206 Les débuts de la restitution légale de 
la dot. 206 

nous ont appris que Le premier d'entre eux qui répu-
dia sa femme, 230 ans après la fondation de Rome, 
s'appelait Carvilius Ruga. 

Plutarque, Questions romaines, 14. L'histoire 
rapporte que le premier qui répudia sa femme fut Spu-
rius Carvilius à cause de sa stérilité. 

Valère-Maxime 2.14. "Repudium inter virum et 
uxorem a condita urbe usque quinquagesimum annum nul-
lum interoessit. Primus autem Spurius Carvilius uxo-
rem sterilitatis causa dimisit. Qui, quamquam tole-
rabili ratione motus videbatur, reprehensione tamen 
non Garnit quia ne cupiditatem quidam liberorum, con-
jugali fidei praeponi debuisse arbitrabantur". Il n'y 
eut aucune répudiation entre mari et femme depuis la 
fondation de Rome jusqu'à la cinquantième année. Spu-
rius Carvilius Ruga fut le premier à renvoyer son 
épouse pour cause de stérilité, et bien qu'il apparut 
poussé par une raison valable, il ne fut pas exempt 
de blâme. Car on pensait qu'il n'aurait pas dû faire 
passer son désir d'avoir des enfants avant la fidéli-
té conjugale. 

Aulu-Gellp 4.3. "Memoriae traditum est quin-
gentis fere annis post Romain conditam nullas rei uxo-
riae neque aotiones neque cautiones in urbe Roma auté 
in Latio fuisse. Quoniam profecto nihil desideraban-
tur nullis etiam tum matrimoniis divertentibus Servius 
quoqUe gulpicius in libro quem composait de dotibus 
tum primum oautiones rei uxoriae necessarias esse vi-
sas soripsit cum Spurius Carvilius oui Ruga cognomen-
tum fuit, vir nobilis, divortium cum-uxore fecit, quia 
liberi ex ea corporis vitio non gignerentur, anno ur-
bis conditae quingentesimo vicesimo tertio, Marco Ati-
lio, Publio Vale.rio, consulibus. Atque is Carvilius 
traditur uxorem quam dimisit egregie dilexisse, caris-
simamque morum ejus gratia habuisse, sed jurisjurandi 
religionem animo atque animo praevertisse, quod jure-
ra a censoribus coactus erat se liberum quaerendorun 
grati habiturum". On rapporte que environ 500 ans 
après la fondation de Rome, il n'y avait ni action, 
ni caution rei uxoriae, à Rome et dans le Latium, par-
ce qu’il n’en était aucunement besoin, aucun mariage 
n'ayant été encore jusque-là dissous, Servius Sulpi-
cius dans le livre qu'il composa sur les dots écrit 
que les cautions rei uxoriae furent jugées nécessai-
res pour la première fois. lorsque Spurius Carvilius, 
dont le cognomen était Ruga, homme noble, fit le di-
vorce avec son épouse, parce qu'un vice de conformation 
l'empêchait d'avoir des enfants. Ce fait se passait en 
l’an 523, sous le consulat de Marcus Attilius et de 
Publias Valérius. On dit que Carvilius avait une af-



207 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 207 

fection particulière pour sa femme, qu’il répudia. Il 
la chérissait pour la pureté de ses moeurs, mais il 
sacrifia ses sentiments et son amour à la religion du 
serment, parce qu’il avait été forcé par les censeurs 
de jurer qu'il s'était marié pour avoir ,des enfants. 

Aulu-Gelle, 17.21.44. "Anno deinde post Roman 
conditam quigentesimo unde vicesimo Spurius Carvilius 
Ruga primus Romae de amioorum sentencia divortium cum 
uxore fecit quod sterila esset, jurassetque apud cen-
sores uxorem se liberorum quaerendorum causa habere", 
en l'an 519 de R.F. Spurius Carvilius Ruga, le premier 
à Rome, divorça d’avec son épouse sur l'avis de ses 
amis, parce qu'elle était stérile, et parce qu'il a-
vait juré auprès des censeurs qu'il avait pris une 
épouse pour avoir des enfants. 

La date du 
divorce de 
Carvilius 
Ruga . 

La première question qui se pose pour l'ensem-
ble de ces textes est de savoir quelle est la date à 
laquelle la tradition place le divorce de Carvilius 
Ruga. Plutarque à deux reprises dans Thésée et Romulus, 
VI, dans Lycurgue et Numa, VIII, parle de l'année 230 
de R.F. C'est une erreur certaine, qui remonte peut-
être à sa source, à moins, ce qui est possible, qu'el-
le ne soit le fait d'un copiste ayant corrigé un de 
ces textes par l’autre. Car tous les autres auteurs se 
rencontrent pour placer le fait au début du VI ° siècle. 
Sur l'année même du divorce se produisent quelques di-
vergences. Denys d’Halicamasse le place à la 137ème 
olympiade, sous le consulat de Marcus Pomponius et de 
Caïus Papirius, la 137ème olympiade étant l'année 523, 
et le consulat de Pomponius et de Papirius étant bien 
de la même année 523. Aulu-Gelle dans le premier tex-
te cité dit que le divorce de Carvilius Ruga eue lieu 
en l'an 523, mais il le place sous le consulat de Mar-
cus Attilius et de Publius Valérius, ce qui, d’après 
les fastes consulaires le repousse en 527. Dans le 
deuxième texte il parle de l'année 519. Valère-Maxime 
place le fait en l'an 500. 

Le divorce "de 
Carvilius Ru-
ga n’est pas 
le premier cas 
de divorce. 

En laissant de cote l'erreur certaine de Plu-
tarque et la date peu précise de 500, il reste les an-
nées 519, 523 ou 527» Les deux plus probables de ces 
dates me paraissent être 523 ou 527, selon que l'on 
suit l'autorité de Denys d'Halicarnasse et la préci-
sion de l'olympiade et des consuls, ou que l ' en suit 
l'autorité d’Aulu-Gelle rapportant Servius Sulpicius. 
C'est en tout cas au début du VI° siècle que se situe 
cette histoire. Les historiens semblent nous dire que 
le divorce de Carvilius Ruga fut le premier de tous 
les divorces qui eut lieu à Rome. Il semble bien que 
c'est ainsi que Denys d'Halicarnasse comprenne toute 
l'histoire, puisqu’il affirme à plusieurs reprises 
qu'il-n’y avait eu aucun divorce avant celui-ci. Enten-



208 Les débuts de la restitution légale de 
la dot, 

208 

due de oette manière absolue, cette tradition ne peut 
pas être admise. Elle est contredite par d’autres 
plus certaines, parce qu’elles s'appuient, celles-là, 
sur des faits. Sans parler de Plutarque, Romulus, 22, 
d'après lequel nous savons que la répudiation se pro-
duisait dès l'antiquité la plus haute, au moins dans 
trois cas, nous connaissons par la loi des XII Tables 
la formule des divorces, que nous avons étudiée. Cet-
te formule, nous le savons, est la sentence rendue 
par le tribunal de famille, par le mari, et qui règle 
la liquidation des biens. 

Comment s ' ex-
plique l'im-
portance atta-
chée au di-
vorce de Car-
vilius Ruga. 

L'existence du mariage sine manu depuis x’e-
poque des XII Tables suppose aussi la possibilité du 
divorce. Enfin Valero Maxime, 2.9.2. dans un texte que 
nous avons étudié nous parle du divorce de Lucius An-
nius, chassé du sénat par les censeurs, Valerius Ma-
ximus et Junius Brutus pour avoir répudié sa femme, 
sans avoir consulté le conseil d'amis. Les censeurs 
qui sont ici nommés permettent de placer ce fait en 
l'année 448, sous le consulat de Quintus Marcus Tre-
mulus et de Publias Cornélius Arvina. Ce fait est pos-
térieur d'environ 100 ans au divorce de Carvilius Ru-
ga. Mais dans les témoignages des auteurs eux-mêmes, 
nous trouvons de quoi rectifier l’erreur qu'ils ont 
commise, sauf ceux qui résument à l'excès. Ils di-
sent tous en réalité que Carvilius Ruga fut le premier 
qui répudia sa femme à cause de sa stérilité, par con-
séquent, sans avoir à lui reprocher aucune faute con-
tre les moeurs. Au contraire, nous dit Aulu-Gelle, et 
surtout son auteur Servius dulpicius, il l'aimait a 
cause de la pureté de ses moeurs. Si ce divorce est 
donc resté dans la mémoire des Romains, ce n’est pas 
parce qu'il fut le premier de tous les divorces, mais 
le premier de ceux qui ont été faits contrairement à 
la coutume, c'est-à-dire sans que le mari ait à re-
procher à la femme une faute contre les mores. 

La nouveauté de ce divorce consiste donc pour 
Carvilius Ruga à ne pas invoquer contre sa femme une 
infraction à la fidélité conjugale. Il respecte par 
ailleurs l'usage, car il avait réuni, dit Aulu-Gelle, 
le conseil des amis. 

La portée et 
le sons du di-
vorce de Car-
vilius Ruga. 

Les auteurs ne paraissent pas davantage avoir 
exactement compris la suite de l'histoire et sa portés 
Ils disent que Spurius Carvilius Ruga invoque comme 
cause de divorce la stérilité de la femme. Mais il 
divorce parce qu’il avait été forcé de jurer par les 
censeurs qu'il s'était marié pour avoir des enfants, 
et il préféra respecter son serment, plutôt que 
fidèlé à son amour. Le serment des hommes mariés de-
vant le censeur, nous l'avons vu, c’est celui-ci: 



(2) 209 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 209 

ton âme et conscience, es-tu marié ? C’est la consta-
tation de l’état, du statut do l’interroge, mais non 
pas dos motifs de ce mariage. Il semble donc que l’on 
peut rétablir ainsi le sens do l’histoire. Le motif 
invoqué, la stérilité, est donné unanimement par tous 
les auteurs. Ce motif fut sans doute accepte par le 
conseil des amis, mais ce divorce nouveau ayant at-
tire l’attention des censeurs, ils interrogèrent au 
moment de la confection des listes Carvilius Ruga, 
suivant l’usage que nous avons déterminé. Carvilius 
Ruga répondit (nous avons vu que toute réponse faite 
aux censeurs se fait par serment) en jurant qu’il 
s’était marié pour avoir des enfants, "liberorum quae-
rondorum causa", et qu’il renvoyait sa femme parce 
qu'elle ne pouvait lui en donner. 

La réaction 
de l'opinion 
publique. Les 
cautiones rei 
uxoriae. 

Le censeur admit la légitimité de cette réponse, 
et par conséquent Carvilius Ruga ne fut pas noté.d’in-
famie. Mais le censeur n’a peut-être pas vu, ou en tout 
cas s’il l’a vu, il l’a accepté, la nouveauté de ce 
cas qui lui est ainsi apporté. S’il en a vu la nou-
veauté, il est infiniment probable qu’il n’a pas appré-
cié toutes les conséquences que cette nouveauté pou-
vait apporter dans les usages. Au contraire, cette 
nouveauté et son caractère contraire aux anciennes moeurs 
ont été aperçu par l’opinion publique. Nos au-
teurs nous disent que l’opinion publique fut plus sé-
vère qv.e le censeur, et ne ratifia pas l’absolution 
qu’il donna. Valère Maxime nous dit: Carvilius ne fut 
pas exempt de blâme, car on pensait qu’il n'aurait pas 
dû faire passer son désir d’avoir des enfants avant 
la fidélité conjugale. Denys d'Halicarnasse, 2.25. 
nous dit: bien qu’il ait fait cela par nécessité, il 
fut pris en aversion par le peuple pour le reste de 
sa vie, Ce n'est pas la première fois que l'opinion 
publique est plus clairvoyante et juge sévèrement 
les faits nouveaux contraires aux mores majorum. 

Par conséquent, bien qu'un censeur moderniste 
eût approuvé en somme la nouveauté, elle choqua et 
ce scandale conserva le souvenir du fait, parce que 
ce fait était contraire aux usages. Le témoignage le 
plus précieux est celui de Servius Sulpicius rapporté 
par Aulu-Gelle, parce qu’il s’agit d’un témoignage 
de jurisconsulte et non pas seulement d’un témoignage 
d'historien. Servius Sulpicius fut consul en 703 et 
mourut en 712. C'est un contemporain et un ami de Ci-
céron, avec Quintus Mucius Scaevola, c'est l’un des 
plus grands parmi les veteres, parmi les jurisconsul-
tes de la République. Il écrivit un traité "de Doti-
bus", cité par Aulu-Gelle, et cité aussi au Digeste, 
12.4.8. Ce traité est en un livre. Ce traité fut fait 

" Les Cours de Droit” 
3. PLACE DE LA SORBONNE 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



210 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

210 

à une époque où l'action rei uxoriae existait sûrement 
et par conséquent Sulpicius la connaît. Son témoigna-
ge nous est précieux, parce qu’il nous donne la signi-
fication juridique de cette histoire, la raison pour 
laquelle son souvenir a été conservé. Il est un peu 
ingénu, dit Bonfante, dans son Corso di Diritto Roma-
ne, I. p. 252, de vouloir connaître le premier divor-
ce. Mais le divorce de Çarvilius Ruga resta dans la 
mémoire des Romains, parce qu’il fit scandale comme 
étant le premier qui fût fait pour une cause autre 
qu’une faute de la femme, et parce qu’il fut approuvé 
comme tel par le censeur. 

liais ce souvenir resta surtout parce que les 
jurisconsultes rattachent à ce divorce l’institution 
juridique qui fut la réaction de l’opinion publique 
contre les nouvelles moeurs, contre la fréquence des 
divorces injustifiés. Avant ce divorce, nous dit Aulu-
Gelle, d'après Servius Sulpicius, et son traité sur 
les dots, il n’y avait ni action ni caution rei uxo-
riae, mais à partir du divorce de Carvilius Ruga les 
cautiones rei uxoriae parurent nécessaires. On peut 
donc conclure de la façon dont Aulu-Gelle cite Serviua 
que celui-ci parlait à propos du divorce de Çarvilius 
Ruga des cautions rei uxoriae et non pas de l’action. 
Par conséquent le premier en date des remèdes juridi-
ques qui furent en usage fut la caution, et non pas 
l’action. L’action ne fut créée que par la suite. la 
réaction de l’opinion publique fut donc d'abord une 
précaution contractuelle, prise par les parties, et 
non pas un remède légal. 

La caution est une stipulation, un contrat ver-
bal, garanti par d'autres personnes, qui, à côté de 
l’obligé principal viennent promettre qu'il remplira 
son obligation, Ges personnes sont des cautions. Nous 
étudierons les cautiones rei uxoriae dans le chapitre 
suivant où nous déterminerons quelle est la conven-
tion faite verbis de restituer la dot, convention fai-
te par les parties au moment où la dot est constituée 
C’est le père, ou un tiers, ou la femme elle-même dans 
le mariage sine manu qui peuvent faire cette conven-
tion. 

§ 2 - Cautiones rei uxoriae. 

Par l’histoire de Carvilius Ruga et le témoi-
gnage de Servius Sulpicius, nous avons la preuve que 
la stipulation de restituer a précédé l’action. Les 
cautions rei uxoriae sont les premières garanties la 
gales de restitution de la dot. L’action rei uxoriae 
a été créée postérieurement. C’est donc par suite 



211 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 211 

d’une convention des parties, par la volonté expri-
mée d'avance par les parties que la restitution de 
la dot est entrée dans le droit civil. 

Personnes qui 
peuvent sti-
puler la res-
titution de 
la dot. 

Qui peut stipuler cette restitution ? Ce peut 
être, sans doute, celui qui constitue la dot, le 
père de famille ou un tiers. Il peut faire cette sti-
pulation aussi bien dans le mariage cum manu que dans 
le mariage sine manu. Mais la convention de restituer 
à un tiers n’entre pas dans l’objet de notre étude. 
C'est la restitution de la dot à la femme que nous de-
vons étudier. Pour la femme, on peut penser que seu-
le la femme mariée sine manu peut valablement sti-
puler la restitution de la dot. Elle le fera, ou bien 
son père le fera pour elle. C’est l’avis général des 
auteurs. Voir notamment Solazzi, Restitution de la 
dot, p. 173. La femme mariée cum manu ne pourrait pas 
conserver pour elle le bénéfice de la stipulation. 
Ce bénéfice tomberait dans le patrimoine du mari 
avec le reste des biens de la femme, et par conséquent 
cette obligation serait éteinte par confusion. C'est 
donc avec l’extension du mariage sine manu que se 
répand l’usage de la stipulation. 

Contenu de la 
stipulation 
de restitu-
tion de dot. 

La question la plus importante qui se pose au 
sujet de la stipulation est celle de son contenu. 
C’est une question qui a été compliquée et obscurcie 
par le témoignage d'un auteur non juriste et de basse 
époque, par Boèce, dans un commentaire de Cicéron, 
Topiques, 17.66. Avec ce texte nous voyons apparaî-
tre l’aequius melius, la formule caractéristique de 
l'action rei uxoriae. 

Interprétation 
du commentai-
re de Boèce 
sur les Topi-
ques ,17,66. 

Est autem judicium rei uxoriae quotiens post 
divortium de dote contentio est. Dos enim, licet matri-
monio constante in bonis viri sit, est tamen in uxo-
ris jure, et post divortium velut res uxoria peti po-
test. Quae quidem dos interdum his conditionibus dari 
solebat, ut si inter virum uxoremque divortium conti 
gi sset quod aequius melius esset apud virum maneret, 
reliquum dotis restitueretur uxori, id est quod ex 
dote judicatum fui sset melius aequius esse apud vi-
rum maneret, id vir sibi retineret, quod vero non es-
set aequius melius apud virum manere, id uxor post 
divortium reoiperet, in quo judicio non tantum boni 
natura spectari solet, verum etiam comparatio bonorum 
fit, ut non tam quod bonum sed quod melius aequiusque 
est, id sequendum sit. Quae omnia ex precedentibus 
causis investigari soient, nam si viri culpa divortiu 
factum est, aequius et melius nihil apud virum mane-
re; si raulieribus, aequius et melius est sextans reti 
neri". Le jugement sur le bien de la femme a lieu 
toutes les fois qu'après le divorce il y a une disons 
si on sur la dot. La dot, en effet, quoiqu'elle soit 



212 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

212 

pendant le mariage dans les biens de l’époux, est pour 
tant dans le droit de l’épouse, et après le divorce 
elle peut être réclamée comme un bien de la femme. La 
coutume était quelquefois de donner cette dot sous 
les conditions suivantes; que dans le cas où le di-
vorce aurait lieu entra, le mari et la femme, ce qu’il 
y a de plus équitable et de mieux reste au mari, que 
le surplus de la dot soit restituée à l’épouse, c’est-
à-dire que ce qui de la dot serait jugé le plus équi-
table et le meilleur soit laissé au mari, que celui-ci 
le retienne, mais que ce qui ne serait pas le plus 
équitable et le meilleur de le laisser au mari, que la 
femme après le divorce le reprenne. Dans ce judicium 
on a coutume, non seulement de tenir compte de ce qui 
est naturellement bien, mais même l’appréciation du 
bien est faite de telle sorte que l'on doit suivre, 
non seulement ce qui est bien, mais ce qu’il y a de 
plus équitable et de meilleur. Tout cela, d’après les 
raisons précédentes, doit être examiné, car si le di-
vorce a lieu par la faute du mari, il est le plus équi-
table et le meilleur que rien ne lui reste, s’il a lieu 
par la faute de la femme, le meilleur est que 1/6 soit 
retenu. 

Valeur du 
témoignage de 
Boèce. 

Boèce est un écrivain chrétien d’une époque as-
sez tardive: 470 à 524 après J.C., très loin par con-
séquent de la période dans laquelle nous sommes. Ce 
n’est pas un jurisconsulte. Entre autres travaux va-
riés sur la théologie, il écrivit un commentaire en 
6 livres des Topiques de Cicéron. Il veut expliquer 
le passage que nous retrouverons où Cicéron cite les 
paroles caractéristiques de l’action uxoriae: "in ar-
bitrio rei uxoriae in quo est quid aequius melius". 
La fin du passage est une amplification de ces paro-
les, qui ont l’intérêt de nous faire remarquer la 
liaison établie par les auteurs entre l’aequius melius 
l'arbitrage en équité, et la retentio propter mores. 
C’est en effet la signification historique de cette 
formule, c’est son explication originaire. Vous remar-
querez combien elle perd de sa valeur, de son sens, 
avec l’évolution postérieure de l’action rei uxoriae, 
quand le taux de la retentio est fixé à l/6, par con-
séquent quand il y a un taux fixe, depuis Auguste. Pour 
appliquer ce barême, il n'est plus nécessaire d’invo-
quer l’aequius melius. Il prend alors une autre si-
gnification plus complexe, il tend à se rapprocher de 
la signification des paroles ex fide bona, dans la for 
mule des actions de bonne foi. L’action rei uxoriae 
devient l’une des actions de bonne foi. 

Dans la première partie de ce texte, il semble-
rait, d’après les paroles de Boèce, que l’aequius me-



213 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 213 

lius résulterait d’une convention. Quelquefois, dit 
Boèce, la dot a l'habitude d’être donnée sous cette 
condition, c’est-à-dire avec les clauses suivantes. 
Les auteurs modernes ont rapproché de ce passage de 
Boèce celui d’Aulu-Gelle. Ils veulent y voir le con-
tenu des cautiones rei uxoriae. Cette première stipu-
lation pour eux aurait donc eu pour objet, non pas 
la restitution pure et simple de la dot, mais id quod 
aequius melius esse. C'est la thèse soutenue par 
Bechmann, Dotalrecht, I, p. 73» Il s’agirait pour lui 
d’une véritable stipulation, mais cette stipulation 
n’aurait qu’une importance de forme. Ce serait un 
moyen employé par la jurisprudence pour assurer la 
restitution de la dot, moyen analogue aux cautions ju-
diciaires, au cours d’un procès, qui sont imposées 
par le juge aux parties, pour sauvegarder certains 
droits. De cette habitude de la jurisprudence serait 
venue assez naturellement l’action rei uxoriae. Cet-
te stipulation aurait été considérée comme sous-en-
tendue, et remplacée purement et simplement par l’ac-
tion rei uxoriae. 

L’action rei 
uxoriae déri-
ve-t-elle de la 
stipulation 
dotale primi-
tive ? 

Cette hypothèse se heurte a de nombreuses in-
vraisemblances. La forme même de cette stipulation 
est impossible. Elle est faite par la femme avec le 
mari pour assurer à la femme une prestation. Il est 
donc impossible que l’interrogation faite par la fem-
me à son mari comporte une promesse de celui-ci de 
conserver ce qui serait le plus équitable et le meil-
leur qu’il conserve» C’est une promesse que l’on pour-
rait à la rigueur exiger de la femme, mais c’est une 
promesse qu’il est impossible de penser qu’elle ait 
été exigée du mari. Il est aussi peu vraisemblable 
qu’une stipulation puisse avoir un pareil contenu au 
début du VI° siècle. Nous sommes encore à une époque 
primitive du droit. Le droit de bonne foi n’existe 
même pas encore. On peut dire qu’il n’en est pas en-
core à ses débuts, puisque l’action rei uxoriae, qui 
n’est pas encore créée, est une des toutes premières, 
qui précèdent les véritables actions de bonne foi. Il 
est douteux même qu’il ait existé dès cette époque 
une stipulation d’incertum, qu’il ait existé autre 
chose que la stipulation certae pecuniae, ou certae 
rei, Mais même si un incertum pouvait être déjà sti-
pulé, il ne pourrait s’agir d’un incertum d’une natu-
re aussi complexe que celui qui est indiqué ici. Même 
lorsqu'une promesse incertaine est stipulée, nous res-
tons dans le domaine du droit strict. Si le juge voit 
ses pouvoirs s’augmenter, par suite de la nécessité 
où il est de chiffrer, d’évaluer en argent l'incer-
tum pour la condamnation, il reste tenu par les règles 



214 Les débuts de la restitution légale de la dot. 214 

du droit strict, et cet incertum, il doit pouvoir l’é-
valuer, suivant ces règles, il doit pouvoir apprécier 
suivant le jus strictum le quid debitum. 

Or, la stipulation ici équivaudrait à lui don-
ner le droit de juger en équité, de déterminer en é-
quité le quid aequius melius erit. Ce pouvoir, une 
réforme judiciaire, l’autorité qui préside à la justi-
ce, le préteur peut le donner au juge. Mais on ne 
voit pas comment il pourrait le tenir d’une stipula-
tion, d’un contrat de droit strict, et comment le 
droit strict aurait pu produire un développement du 
droit de bonne foi, qui aurait été jusqu’à l’extrême 
limite de ce développement. On ne voit pas d’ailleurs 
davantage comment au point de vue de la forme, dans 
l’hypothèse de Bechmann, du droit strict et de la sti-
pulation, ait pu sortir un droit de bonne foi sous-en-
tendu» 

Opinion de 
Karlowa. 

C’est donc avec juste raison que la plupart des 
auteurs repoussent cette hypothèse. Karlowa, Romische 
Rechts Geschichte, 2.213. essaie une autre concilia-
tion, tout en maintenant la liaison entre les cautiones 
de Servius Sulpicius et l’énoncé de Boèoe. Il pense 
que cautiones n’a pas le sens ordinaire de stipulation 
formelle, de contrat verbis, qu’il s’agirait purement 
et simplement ici d'une convention, d’un pacte adjoint 
au contrat de dot, non pas une convention de restitu-
tion de la dot, mais une espèce de compromis, un com-
promis, c'est-à-dire la convention de s’en remettre à 
un arbitre chargé de déterminer le quid aequius melius, 

Réfutation 
de la théorie 
de Karlowa. 

Cette explication est liée a l’idee de Karlowa 
qu’il s’agit ici du mariage sine manu. Dans le maria-
ge sine manu, il ne peut y avoir de judicium domesti-
cum, et par conséquent le pacte aurait eu pour but de 
faire appliquer par le juge la jurisprudence du tri-
bunal domestique, la jurisprudence du mariage cum manu-
lorsque nous avons parlé du judicium domesticum,nous 
n'avons pas fait cette distinction, car les textes ne 
la font pas. Même si le mari n’a pas la manus, c’est 
lui ou son père qui pour son compta prononce le divor-
ce. Car c’est lui qui a la dot, c’est lui qui peut 
statuer sur le sort de la dot. Qu’il ait ou non la ma-
nus, c’est lui qui fera donc tout ce qui est du res-
sort du judicium domesticum. Il n’y a aucune raison de 
ne pas considérer que la répudiation est prononcée par 
lui comme un acte de judicium. La seule différence ici 
est que le même divorce peut être prononcé par le père 
de la femme, qui peut enlever au mari sa fille, s’il 
ne peut pas lui reprendre sa dot. 

D’autre part, l’hypothèse de Karlowa suppose un 
développement de la théorie des pactes dotaux, qui est 
impossible pour le VI° siècle. La théorie qui rend va-



215 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 215 

lable comme convention sans forme les pactes adjoints 
à un instrumentum dotale, à un contrat de dot, est 
l’oeuvre du droit classique, et sa validité comme con-
trat indépendant, comme convention de compromis, le 
receptum arbitrii, est subordonnée au consentement de 
l’arbitre; il n’est valable que comme contrat innomé. 

Ici encore nous nous trouvons en face d’un dé-
veloppement beaucoup plus tardif, qu’il est impossible 
d’accepter pour le VI° siècle. C’est pourquoi la plu-
part des auteurs repoussent l’une et l’autre hypothè-
se, Par exemple, Czyhlarz, Dotalrec'ht, p. 40, Brini, 
Matrimonio e divorzio", 2.206. Exmein, Nouvelle Re-
vue historique, 1893, p. 147. Solazzi, Restitution de 
la dot, p. 177, et parmi les tous derniers auteurs. 
Grosso, judicium  rei uxoriae, Revue italienne pour 
les sciences juridiques, 1828, p. 53, note I. Pour les 
traités généraux, nous trouvons la même doctrine dans 
Girard, Manuel, p. 1.011, note 4; Bonfante, Corso di 
Diritto Romano, I. p. 225. Arangio Ruiz, p. 2. L’auto-
rité de Boèce du V° siècle après J.C. est de trop bas-
se époque pour avoir quelque valeur pour le VI° siècle 
de R.F. Il a mal compris son auteur, si cet auteur est 
Paul dans ses Institutes, comme le suppose Dirksen, 
et il donne comme étant quelquefois indu dans une 
convention ce qui est la formula même de l’action ^èi 
uxoriae. 

La stipulatio 
de restitu-
tion de dot 
ne s’est dé-
veloppée qu’a-
près l’action 
rei uxoriae 
et en se mo-
delant sur 
elle. 

Cette stipulation spéciale existe bien dans le 
droit classique. La femme peut se faire promettre le 
contenu de l’action rei uxoriae, quoi judicio rei uxo-
riae conseoutura esset, ce qu’elle peut réclamer par 
l’action rei uxoriae. Gzyhlarz, Dotalreoht, p. 367, le 
montre en s’appuyant sur un texte du Digeste, 36.5.41. 
§ I et Digeste, 33.1.4. Principium. Un jurisconsulte 
de l’époque de Justinien donne dans un recueil  de for-
mules, la formule de cette stipulation, modelée sur 
l’action rei uxoriae, exercée par le père de la femme. 
Code 5.I3.I. "Promittisne si solutum fuerit matrimo-
nium, dotem mihi reddere,ac si eam dédisses patri rei 
uxoriae actionem instituenti", me promets-tu, si le 
mariage est dissous, de me rendre la dot, comme tu 
l’aurais rendue au père exerçant l’action rei uxoriae? 
Mais il est bien évident que cette stipulation n’a pu 
se développer qu’après l’action roi uxoriae et sur son 
modèle. Le but de cette stipulation est de rendre l’ac-
tion rei uxoriae transmissible aux héritiers de la fem-
me. De par sa nature même, elle est intransmissible et 
personnelle à la femme. Au contraire, l’action ex sti-
pulatu est transmissible à l’héritier. C’est une créa-
tion postérieure de la pratique, mais peut-être la 
confusion de Boèce vient-elle de là. 



216 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

216 

La caution rei 
uxoriae dont 
parle Aulu-
Gelle est une 
sti pulation 
pure et simple. 

Il nous reste donc à considérer la caution rei 
uxoriae, citée par Aulu-Gelle, comme une stipulation 
pure et simple. L’avantage de cette conception, c'est 
que, à l’époque classique, nous retrouvons jurement 
et simplement cette stipulation à côté de l’action 
rei uxoriae. Dans le droit classique, la dot peut être 
restituée de deux manières: soit par l’action rei uxo-
riae en dehors de toute convention, soit par l’action 
ex stipulatu, si comme souvent c’est l'usage, la fem-
me avait au moment de la constitution de la dot fait 
une stipulation de restitution. Il est donc beaucoup 
plus naturel de penser que la stipulation du droit 
classique ne fait que continuer cette stipulation pri-
mitive que cite Aulu-Gelle, qu'elle n'est jurement et 
simplement que ces cautiones rei uxoriae de l'époque 
de Carvilius Ruga. Cela est beaucoup plus naturel que 
de supposer qu'il y a eu une première forme anormale 
de la stipulation, forme disparue par la suite, et 
remplacée par une véritable stipulation. 

Si la stipulation de restitution de dot a été 
introduite avant que la stipulation d'un incertum 
soit possible, cela peut servir à expliquer l'usage du 
droit classique de constituer une dot avec estimation. 
C’est un usage fréquent. Dig. 23.3.10.15."Acstimatio, 
venditio est", et en vertu de l’estimation, le mari 
s'oblige à restituer, non pas la dot, mais son esti-
mation. L'obligation est ainsi transformée en une obli-
gation de certa pecunia. A partir du moment où. la 
stipulation d'incertum est permise, l'obligation née 
de la stipulation peut être ou une certa res, si l'ob-
jet de la dot est une certa res, ou une res incerta, 
si la dot est une universalité. On a reconnu l'univer-
salité de la dot en droit classique, lorsque l'institu-
tion fut pleinement développée. Les parties peuvent 
stipuler pour la restitution de la dot toutes les con-
ditions qu'ils veulent, envisager par conséquent, soit 
le cas de divorce, et c'est là la condition primitive, 
dans laquelle est née la restitution, qui resta sans 
doute le cas le plus fréquent, mais ils peuvent aussi 
envisager le cas de mort du mari. 

Si comme nous le pensons, cette restitution a 
été stipulée quand les mariages sine manu se sont ré-
pandus, et pour le cas de mariage sine manu, cette 
restitution a dû en principe être stipulée de la façon 
la plus rigoureuse pair assurer du premier coup à la 
femme qui la faisait en sa faveur la restitution in-
tégrale de sa dot, dans tous les cas, sans distinguer. 
Cela correspond à la nature du mariage sine manu, qui 
lui aussi d'emblée au point de vue pécuniaire a opéré 
la libération totale de la femme. 



(2) 217 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 217 

Le témoignage 
de Plaute. 

Il semble que dans -le théâtre de Plaute on peut 
retrouver les effets de cette transformation à la so-
ciété romaine. La crise morale du VI° siècle y trouve 
des échos. Plaute est assez exactement de cette pé-
riode. La date de sa mort nous est indiquée par un 
texte de Cicéron. Il est mort en 570 de R.F.. On con-
sidère qu'il a dû naître entre 500 ou 503. Son théâ-
tre est donc tout entier de l’époque qui suit le di-
vorce de Carvilius Ruga. Costa, Diritto privato roma-
no, le comedie di Plauto, 1890, a relevé p. 142 et s. 
de façon systématique tous les vers de ses comédies 
qui permettent de se rendre compte dos usages matri-
moniaux. Il montre à l'aide de ces extraits la double 
tendance qui se manifeste, l’ancienne conception du 
mariage et des rapports personnels et patrimoniaux en-
tre les époux s’affirme toujours. Le mariage est l'u-
nion de toute la vie. On voit encore s’affirmer la 
répugnance des gens respectueux des moeurs anciennes 
pour les secondes noces. La femme est soumise au mari 
et lui remet ses biens. Elle est maîtresse dans la 
maison à côté du mari, maître et seigneur. Les époux 
ont donc toutes choses en commun. 

La fréquence 
des divorces 
a fortement 
contribué à 
développer la 
pratique des 
cautions rei 
uxoriae. 

Mais à côté de cette conception se manifeste 
une nouvelle orientation de la vie. La dot n'est plus 
la plupart du temps la contribution de la femme aux 

charges du mariage. Mais c’est le moyen pour les hom-
mes d’échapper à la misère, de vivre à l’aise et en 
repos. Par suite, c’est le moyen pour la femme d’é-
chapper à l’autorité du mari, qui en recevant la dot 
a abandonné son autorité. D’où dans le théâtre de 
Plaute la prétention excessive de l’uxor dotata, les 
dissensions continuelles avec son mari et son infidé-
lité. La femme, prend l'habitude de se réserver une par-
tie de ses biens, de les soustraire à l’administration 
et à la jouissance du mari» Il en résulte une dualité 
accentuée du patrimoine. Plaute ne parle pas de la 
manus. Le divorce dans son théâtre peut être provoqué, 
soit par le père de la femme, qui conserve sur elle sa 
patria potestas, soit par la femme elle-même, qui 
semble avoir déjà acquis le droit de divorcer. On peut 
donc en conclure que le mariage le plus souvent dé-
crit par Plaute, c’est le mariage libre, c’est le ma-
riage sine manu. Non seulement le divorce est fréquent, 
il paraît être la cause la plus ordinaire des dissolu-
tions du mariage, mais il n’a pas lieu pour des motifs 
graves. On se contente du plus léger prétexte, par 
exemple pour le mari ou pour la femme le désir de pas-
ser à des secondes noces. Dans le soldat fanfaron. Mi-
les gloriosus, la tromperie machinée contre le fanfa-
ron est mise en oeuvre par une femme mariée. Elle 
feint d’être éperdument amoureuse du soldat, et elle 

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



218 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

218 

doit lui dire qu’elle a déjà divorcé d’avec son mari 
par amour pour lui. De cette façon, elle l’incitera 
à entrer sans défiance dans la maison, où il sait 
qu’elle habitait avec son mari. Pour qu’il y entre, 
elle lui dira que cette maison étant dotale, elle l’a 
reprise par son divorce. Cette facilité de reprise de 
dot montre non seulement l’usage du mariage libre, 
mais l’usage des cautiones rei uxoriae, puisqu’on ne 
peut pas encore parler de l’action. 

Cette transformation des moeurs, que l’on peut 
apercevoir chez Plaute ne fait que s'accentuer dans 
les temps postérieurs. Les historiens nous en donnent 
de nombreux exemples, non seulement chez les gens de 
peu de considération, mais parmi les premiers de la 
République. Paul-Emile répudia sa femme Papiria, mère 
de Scipion, après une longue union, sans motif connu. 
A propos de ce divorce Plutarque, Paul-Emile, chapitre 
5, rappelle une anecdote. Un Romain avait répudié sa 
femme. Ses amis lui demandent pourquoi il répudie cet-
te femme, pourtant pleine de pudeur, belle et féconde. 
Il répond en montrant son soulier: "N'est-il pas élé-
gant et neuf ? et pourtant personne de vous ne sait 
où il me blesse". L’auteur ajoute que la plupart du 
temps c’est à cause de grands défauts que les hommes 
s’éloignaient de leur femme, mais très souvent ce sont 
de légers dissentiments qui échappent aux autres et 
qui provoquent les ruptures. Cicéron se sépara de ses 
deux épouses sans raison particulière. A la fin de la 
République et sous l’empire le mariage apparaît comme 
une union passagère, que le caprice noue et déhoue. 
Dans la laudatio Turiae, 1.27 "Rara sunt tam diuturna 
matrimonia finita morte non divortio interrupta", il 
est rare de voir des mariages durant si longtemps, 
qui se terminent par la mort et qui ne sont pas inter-
rompus parole divorce. Vous connaissez la célèbre phra-
se de Sénèque, De Beneficiis, 3.6. "Non quid jam ulla 
répudio erubescit, postquam illustres quaedam ac no-
biles feminae non consulum numéro sed maritorum annos 
suos computant". Y a-t-il encore quelques femmes qui 
rougissent du divorce, alors que quelques-unes des 
plus illustres et des plus nobles comptent leurs années 
non pas d’après le nombre des consuls, mais d’après le 
nombre de leurs maris. 

L’usage du divorce et son extension peuvent être 
indiqués par quelques exemples pris parmi les hommes 
célèbres: Ovide, et Pline le Jeune furent mariés trois 
fois; César et Antoine, quatre fois; Sylla et Pompée 
furent mariés cinq fois. Une épitaphe de l’empire por-
te mention d’un septième époux. Les satiriques parlent 



219 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 219 

de huit et de dix mariages consécutifs. Martial 6.7. 
"Julia lex populis ex quo Faustine renata est atque 
intrare domos jussa est pudicitia aut minus aut cer-
ta non plus tricesima lux est. Et nubit deoima jam 
Telesilla viro", depuis que la loi Julia faustine a 
été remise en vigueur et que la chasteté a été invi-
tée à rentrer officiellement dans nos demeures, il 
s’est écoulé moins, en tout cas pas plus de trente 
jours, cependant Telesila en est à son dixième époux. 
Un pareil changement dans les moeurs ne pouvait pas 
manquer de provoquer une réaction dans les rapports 
pécuniaires entre époux. La première réaction, c’est 
l'usage des cautiones rei uxoriae, par lesquelles par 
prudence l’épouse, qui entre dans ce mariage devenu 
si incertain, songe à ce que deviendra sa dot au mo-
ment du divorce, et fait une convention avec son ma-
ri, par laquelle son mari lui restituera sa dot. 

§ 3 - Judicium de moribus. 

Les sources. 

Nous pouvons connaître en quoi consiste le ju-
dicium de moribus, et cela par ce qui nous est rappor-
té, d'abord per Valère Maxime, 8.2.3., Plutarque, Ma-
rins, 28. Pline, Histoire naturelle, 14.13.90 et sur-
tout par Aulu-Gelle, 10.23. 

Quelques détails isolés nous sont donnés sur 
ce judicium par des textes juridiques peu nombreux: 
Gains, Institutes, 4.102. Code théodosien, 3.13.I. 
Digeste. 23.4.5. Principium, et Code, 5.I7.I. § 2. 

Il y a eu quelques monographies sur ce sujet, 
dont la dernière se trouve dans l’encyclopédie de 
Pauly Wissowa, au mot "judicium de moribus". On peut 
y trouver la bibliographie. Une étude assez étendue 
se trouve dans Bonfante, Corso di Diritto romano, I, 
p. 344. 

Le judicium de moribus ne figure plus au Di-
geste, parce qu’il a été abrogé par Justinien, la lé-
gislation ayant complètement changé à l’époque de 
Justinien. Code, 5.17.11.2. Judicio de moribus, quod 
antea quidem in antiquis legibus positum erat non 
autem frequentabatur penitus abolito", le judicium 
de moribus, qui avait été autrefois créé par les an-
ciennes lois et qui n’était plus en usage, est entiè-
rement aboli. Nous voyons par ce texte qu’avant d’ê-
tre formellement aboli par Justinien, il était tombé 
en désuétude. C’est le changement de procédure qui 
l'avait rendu inutile. 

Une connaissance d’ensemble de cette action 
nous manque par conséquent et nous eh sommes réduits 
à quelques détails» Ce sont les textes littéraires 



220 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

220 

Témoignages 
de Caton, de 
Pline, de Va-
1ère-Maxime 
et de Plu-
tarque. 

qui nous permettent le mieux d’en entrevoir la physio-
nomie. D’abord le plus important et en même temps le 
témoignage le plus ancien sur ce judicium, c'est le 
témoignage de Caton dans son traité sur les. dots rap-
porté par Aulu-Gelle, Aulu-Gelle, X 23. Lorsque le 
mari fait le divorce, dit Caton, le juge est à la 
place du censeur à l'égard de la femme. Il a une es-
pèce d’imperium. Si la femme a commis quelque chose 
de pervers ou de honteux, il la frappe d’une amende. 
Si elle boit du vin, si elle commet un acte honteux 
avec un homme, il la condamne. Les trois autres tex-
tes nous rapportent des sentences de juge condamnant 
la femme dans les mêmes conditions. Pline, Histoire 
naturelle, 14.13. "Cnéius Doraitius judex pronuntia-
vit mulierea videri plus vini bibisse quam valetudinis 
causa viro insolente et multavit de dote", Cnéius 
Domitius, comme juge, décida qu’une femme ayant bu 
plus de vin qu'il n'était nécessaire pour sa santé, 
comme remède, à l’insu de son mari, sera frappée 
d’une amende sur sa dot. Valère-Maxime 8,2.3. sur les 
jugements privés célèbres, "Multo animosius et mili-
tari spiritu dignum erat, se in simili genere judi-
cii Gains Marias gessit. Nam  cum Caïus Titinius Min-
turnensis Fanniam uxorem quam impudicam de industria 
duxerat, eo crimine repudiataa dote spoliari conaretur 
sumptus inter eos judex, in conspectu habita quaes-
tione, seductum Titinium monuit, ut incepto desiste-
ret, ac mulieri dotem redderet. Quod cum saepius 
frustra fecisset, coactus ab consententiam pronuntia-
re mulierem impudioitiae rea seatertio numo uno, 
Titinium sumno totius dotis damnavit, praefatus idcir-
co si hune judicandi modum secutum quod liqueret si-
bi Titinium patriaonio Fanniae insidias struentem im-
pudicae conjugium expetisse". Marins dans une occa-
sion semblable rendit une sentence plus énergique et 
digne de son esprit militaire. Caïus Titinius de Min-
turnes répudia pour adultère sa femme Fannia qu'il a-
vait épousée, malgré ses moeurs déréglées, qu’il con-
naissait et s'efforça de la dépouiller de sa dot. Da-
rius pris comme juge entre eux ayant examiné la ques-
tion, prit à part Titinius et lui conseilla de se 
désister de l’instance commencée et de rendre la dot 
à la femme. Il réitéra plusieurs fois cette invita-
tion, toujours inutilement. Forcé par le mari de pro-
nonoer une sentence, il condamna Fannia pour impudi-
cité à un sesterce et Titinius à la restitution de 
toute la dot. Il dit le motif de cette dernière dé-
cision; c’était qu'il lui était apparu que Titinius 
avait cherché l’alliance de Fannia, qu’il savait im-
pudique, pour lui prendre son patrimoine. 



221 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 221 

Plutarque, Marius, 28. Fannia ayant été répu-
diée par son mari lui réclama la dot assez importan-
te qu’elle avait apportée. Le mari lui opposait son 
adultère.. Marius étant pour la sixième fois consul 
fut choisi comme juge. La cause instruite, il lui 
apparut que Fannia n’était pas irréprochable, mais 
que son mari le savait quand il l’avait épousée et 
qu’ils avaient vécu longtemps ainsi. Marius les ju-
gea tous les deux coupables, ordonna au mari de ren-
dre la dot et condamna la femme à une amende de 4 
chalcous (une demie obole), pour cause d’ignominie. 

Les deux premiers textes sont un témoignage 
du VI° siècle de R.F., plutôt de la dernière partie 
de ce siècle. Caton vécut entre 520 et 601 de R.F. 
Pauly-Wissowa, au mot Domitius, n° 18, p. 1321, dit 
que ce serait le premier consul de cette famille à qui 
se rapporterait l’anecdote de Pline, Cneius Domitius, 
Aehnobarbus lorsqu'il était préteur, c’est-à-dire en 
560. Cette date est très peu sûre, car oe n’est pas 
comme préteur mis comme judex privatus d’un procès 
civil que juge Cnéius Domitius. Mais c'est une date 
approximative. 

Importance 
des témoigna-
ges pour fixer 
la date d’ap-
parition du 
judicium de 
moribus. 

Le troisième et le quatrième textes nous repor-
tent plus loin. Ils nous reportent au VI° siècle, au 
consulat de Marins en 672. Ici encore c'est une date 
qui est peu sûre, car oe n’est pas comme consul, mais 
c’est comme judex privatus d’un procès, que prononce 
Marius. Il n'a pu le faire l’année de son consulat. 

Les deux premières dates, époque de Caton, 562, 
nous permettent de dire que le judicium de moribus 
est antérieur à l'action rei uxoriae, ou tout au moins 
que les témoignages, que nous examinerons dans le 
prochain chapitre, que nous avons sur la date approxi-
mative de l’action rei uxoriae sont postérieurs à ces 
dates. 

Le témoignage de Caton est le plus précieux de 
tous ceux que nous examinons, car non seulement il 
donne des détails sur le fonctionnement de cette ac-
tion, mais il est le témoignage d’un jurisconsulte. 
Les autres sont des témoignages d'historiens non ju-
ridiques. On ne peut donc y attacher la même impor-
tance au point de vue du droite Le langage qu’ils em-
ploient n’a pas la même précision et peut même compor-
ter une inexactitude. 

Le judicium 
de  moribus 
est intenté 
par le mari 
contre sa fem-
me. 

Il résulte de l'ensemble de ces textes que le 
judicium de moribus est une action intentée par le ma-
ri contre la femme. C'est une action introduite par 
le mari. Marius conseille au mari de renoncer à l'ins-
tance entreprise. Par cette action le mari demande 
une condamnation de la femme, une condamnation pécu-
hiaire sur la dot. Caton ne parle pas de façon exprès-



222 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

222 

se de la dot. Mais il ne faut pas oublier que le tra-
vail, dont sont extraites, les paroles rapportées par 
Aulu-Gelle, est une oratio de dote, et les trois au-
tres textes ne laissent aucun doute. C’est tout ou 
partie de la dot que le mari réclame à la femme. Ca-
ton nous indique, nous l’avons déjà vu, les cas dans 
lesquels cette condamnation pécuniaire est prononcée. 
Il distingue deux catégories de fautes: 1°) Si quid 
perverse tetreque factum est, catégorie impliquant 
tous les cas variés, impliquant la faute que le mari 
a estimée suffi sante pour faire le divorce, et que le 
juge estime à son tour suffisante pour que le divorce 
soit imputé aux torts de la femme. 2°) Si vinum bibit, 
si quid probri cum alieno viro fecit.  Cette deuxiè-
me catégorie, à la différence de la première, ne com-
porte que deux cas déterminés, boire du vin, commettre 
l’adultère. Cette division bipartite nous suffit pour 
reconnaître avec certitude la filiation de cette ac-
tion. Elle vient directement, elle est la transposi-
tion dans le domaine judiciaire, du judicium domesti-
cum, à travers le jugement domestique de l’ancien ju-
gement de la gens. 

Causes en 
vertu desquel-
les le judi-
cium est in-
tenté. 

D'autre part, elle a le meme domaine, et elle 
représente exactement les mêmes cas de fonctionnement 
que dans l’action rei uxoriae les retentiones propter 
mores. C’est cette distinction que nous retrouvons 
dans ces retentiones des mores leviores et des mores 
graviores, permettant au mari de retenir une part 
plus ou moins grande de la dot avant de restituer le 
reste. 

Taux de la 
retentio ré-
clamée par le 
judicium de 
moribus. 

Caractère de 
arbitrage 

du juge: l’ae-
quius melius. 

Suivant que les causes de divorce se trouvent 
dans la première ou dans la seconde catégorie, le 
judicium de moribus permet au mari de réclamer à la 
femme une part plus ou moins grande de la dot. D’a-
près Caton, l'usage était le suivant: dans la première 
catégorie le juge multat, frappe d’une amende; d’a-
près l’usage ancien, que nous avons relevé par la 
loi osque de Bantia, cette amende est au maximum de 
la moitié de la fortune de la dot. Dans le deuxième 
cas, adultère et vin, le juge condemnat, c’est-à-dire 
qu’il enlève à la femme toute la dot. Voici quel est 
l’usage tiré de la pratique du tribunal domestique. 
Mais comme le père, le juge n’est pas arrêté par une 
règle de droit fixe, s’imposant à lui. Il ne juge pas 
en droit, il juge en équité. Il a, dit le texte, une 
sorte d’imperium. Ceci c’est pour distinguer son rôle 
exceptionnel, par rapport aux autres actions civiles, 
son pouvoir arbitraire d’apprécier la faute, d'appré-
cier la sanction. Il est pro censore, à la place du 
censeur. Nous avons vu le sens précis qu’il convient 



223 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 223 

de donner à cette formule. A notre avis, la jurispru-
dence du-tribunial de famille est venue au juge par 
l’intermédiaire du censeur. C’est la pratique du cen-
seur dans ses jugements d'infamie qui s’applique ici, 
Il l’applique à la femme et non au mari, et il l’ap-
plique à la femme pour la forcer à rendre la part de 
la dot qu’il arbitre, et non pas au mari pour le for-
cer à ne retenir de la dot que ce qu’il juge équita-
ble. Mais c’est la même règle d’équité posée pour les 
mêmes cas et dans la même solution. 

Cet arbitrage, c’est l’aequius melius. Tous les 
auteurs supposent que le judicium de moribus avait 
une formule in aequum et bonum concepta, comme l’ac-
tion rei uxoriae et que cette formule comportait le 
quid aequius melius erit de l’action rei uxoriae elle-
même. Bien que la formule du judicium de moribus ne 
nous soit pas connue, que nous n’ayons aucune donnée 
dans les textes permettant de la reconstituer, c’est 
une conclusion qui s’impose. C’est même assurément le 
modèle qui a servi à l’action rei uxoriae. Le judicium 
de moribus a donc été le premier essai du préteur 
dans la rédaction de ses formules qu’il a transposées 
ensuite dans l’action rei uxoriae. Nous pouvons même 
voir dans ces textes le fonctionnement de l’aequius me 
lius dans toute sa signification primitive, dans toute 
son étendue. La règle que donne Caton, une amende de 
moins de la moitié de la dot dans les cas les moins 
graves, une amende allant à la confiscation totale 
dans les cas les plus graves, c’est l’usage du tribu-
nal de famille, c’est l’usage du censeur, c’est l’usa-
ge du jugement dans notre action. Mais c’est un usage, 
ce n’ est pas une règle impérative. Les autres exemples 
nous le montrent bien. L’arbitraire du juge peut trou-
ver dans son équité des raisons de modifier la condam-
nation. Il a en somme le pouvoir de le faire. Ces deux 
exemples de jugement nous le montrent. Cnéius Domitius 
juge une femme à qui son mari reproche d’avoir bu du 
vin. Il juge qu’elle en a ou à l’insu de son mari plus 
qu’il n’en était besoin pour sa santé. On voit le der-
nier état de cette prohibition en 562. Elle est tradi-
tionnelle, mais on ne la comprend plus. On ne la com-
prend plus comme prohibition religieuse. Mais comme 
il lui faut un sens, le juge l’interprète comme une 
défense de l’ivrognerie. Il juge la femme coupable, 
mais il juge aussi que l'ancienne sanction est trop 
sévère. Multavit de dote, il ne lui enlève plus toute 
la dot, il la frappe seulement d’une amende. Nous 
voyons ainsi glisser, si je puis dire, cette prohibi-
tion de la catégorie des fautes les plus graves à la 
catégorie des fautes les moins graves, des mores levio-



224 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

224 

res. Elle vient se confondre avec celles-ci, comme 
déjà l’avait fait l’avortement, pour disparaître tout 
à fait par la suite. Dans l’énumération des causes de 
divorce imputables à la femme en droit classique, 
soit sous Constantin, soit dans les Novelles de Jus-
tinien, nous trouvons bien toujours l’avortement, 
mais la prohibition  de boire du vin, même sous la for-
me moderne d’intempérance et d’ivrognerie, a totale-
ment disparu. 

Dans le deuxième procès, dans le procès de Da-
rius, nous trouvons une application caractéristique 
de l’aequius melius, de l’imperium  du juge. Son équi-
té a été appréciée comme une équité de soldat et non 
pas comme une équité de juge. Ceci veut dire qu’en 
suivant son équité, il a probablement un. peu trans-
gressé ce qui commençait déjà à être un usage judi-
ciaire. On voit que lui-même a hésité à appliquer sa 
sentence. C’était donc une nouveauté. Il aurait préfé-
ré que Titinius retirât sa demande. Il insista plu-
sieurs fois pour que celui-ci se retirât de l’instan-
ce. En effet, le judicium de moribus est basé sur 
l’adultère de la femme. L’adultère n’est pas douteux. 
Il était de notoriété publique que la femme était de 
moeurs légères. C’était donc le cas typique, le cas 
unique des mores graviores. Titinius était fondé à 
réclamer, suivant l’usage attesté depuis si longtemps, 
toute la dot pour lui. Mais il a paru au juge qu’en 
l’épousant Titinius connaissait les moeurs de Fannia 
qu’il les avait supportées pendant longtemps, que 
peut-être il en avait profité. Par conséquent en di-
vorçant aujourd’hui et en réclamant la dot, il ne vou-
lait pas venger son honneur outragé, mais faire un 
profit pécuniaire. Par une application hardie mais 
juste de son pouvoir arbitraire de juger en équité, 
et probablement par une application qui se présentait 
d’une façon nouvelle, Marius condamna Fannia, les 
faits étant patents, mais la frappa d’une condamna-
tion théorique, et il décida que le quid aequius me-
lius apud maritum maneret s’élèverait à un sesterce. 
Il condamna par contre le mari à la restitution de 
toute la dot. 

Fannia n'en voulut point à Marius d’avoir re-
connu son indignité. Mais elle lui fut reconnaissante 
de lui avoir conservé sa dot. La fin de l’anecdote 
le prouve. Lorsque Marius abandonné de ses partisans 
s’enfuit de Rome devant Sylla, il fut pris à Mintur-
nes, au moment où il voulait s’échapper par la mer. 
Les magistrats de cette ville l’arrêtèrent, et ils le 
menèrent dans la maison de Fannia pour le garder. 
Fannia au lieu de lui témoigner du ressentiment pour 



(2) 225 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 2'25 

l’affaire ancienne, où il avait été juge et où elle 
avait été condamnée, le secourut et lui donna du cou-
rage. 

L'anecdote nous indique d’une façon typique 
quelle était la manière de raisonner des Romains, et 
combien à cette époque déjà civilisée elle était loin 
des nôtres. La raison principale qui redonna du cou-
rage à Marius, c’est,d 'après les historiens, que 
lorsqu’il entra dans la maison de Fannia il vit un â-
ne qui courut vers la fontaine. L’âne s’arrêta, le 
regarda, dit le texte, d’un air gai et enjoué et dans 
sa joie se mit à braire de toutes ses forces et à 
gambader autour de lui. Marins conjecture que les 
dieux par l’instrument de cet âne lui marquent que 
son salut viendrait plutôt de la mer que de la terre, 
parce que l'âne après être venu à lui, ne s'était pas 
dirigé vers la prairie, où il pâturait, mais avait 
immédiatement couru à la fontaine! En fait Marius fut 
sauvé cette fois encore et put traverser la mer pour 
aller en Afrique. 

Stabilisation 
du taux de la 
retentio. 

L'aequius melius, en oe qui concerne les mo-
res, a tendance à se stabiliser à un taux fixé par 
l’usage des tribunaux, sauf dans un cas exceptionnel, 
comme celui-ci d’une équité d'un juge. Dette fixa-
tion a dû se produire pour le judicium de moribus 
comme elle s’est produite pour la retentio propter 
mores, en vertu sans doute d’une loi, peut-être la 
loi Fabia Poppea ou la loi Julia de adulteriis. D’a-
près ces lois pour les mores graviores, c’est 1/6 de 
la dot qui est retenu, pour les mores leviores, c’est 
1/8. A partir de ce moment, le judicium de moribus 
perd toute son importance, comme perd d'importance la 
faute et la sanction. C'est la raison de sa désuétu-
de. 

Judicium de 
moribus et 
actio rei uxo-
riae. 

Il nous faut maintenant déterminer la situa-
tion respective de l'action rei uxoriae et du judi-
cium de moribus. Lorsque l’action rei uxoriae est in-
tentée par la femme contre le mari, en restitution de 
sa dot, le mari trouve dans les retentiones propter 
mores la possibilité d'avoir ce qu'il réclamerait 
par le judicium de moribus. Il peut retenir la portion 
de la dot qu’il peut réclamer par le judicium de mori-
bus. Donc, quand l'action rei uxoriae est intentée, le 
judicium de moribus n'est pas nécessaire. Ils font 
tous les deux double emploi. Il y a donc une grande 
difficulté qui nous arrête. Il s'agit de déterminer 
le champ respectif d'application de ces deux actions. 

Caractères 
du judicium de 
moribus et 
cas d'applica-
tion 

Pour résoudre cette difficulté, on a tente di-
verses conciliations, dont aucune n'est satisfaisante. 
Keller, Institutes 186, pense que le judicium de mori-
bus n'était pas un véritable jugement, qu’il résolvait 

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 U 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



226 Les débuts de la restitution légale de la 
dot. 

226 

seulement une question préjudicielle, permettant après 
avoir tranché la question des mores d'opérer les re-
tentiones dans l'action rei uxoriae. liais nous avons 
déjà noté que d'après nos textes il y a une condamna-
tion. Ceci est confirmé d'une manière certaine par 
Gaius 4,102. Le judicium de moribus est parmi les ac-
tions pour lesquelles le défendeur doit fournir la 
caution judicatum solvi, la promesse garantie par des 
cautions qu'il paiera ce à quoi il a été condamné. 
Il est donc absolument certain qu'il y a un jugement 
de condamnation. "Quod si proprio nomine aliquis judi-
cium accipiat in personam certis ex causis judicatum 
solvi, satisdare solet quas ipse praetor signifient..., 
propter genus actionis velut judicati depensive aut 
cum de moribus mulieris agitur", si quelqu'un est dé-
fendeur dans un jugement en son nom propre, il doit 
fournir caution de payer ce qui sera jugé, dans an 
certain nombre de cas que le préteur indique... A cau-
se du genre de l’action, lorsqu'on plaide sur Une ac-
tion de chose jugée ou de ce qui a été payé par la 
caution, ou sur un judicium de moribus. 

Dans ce texte, Gains après avoir indiqué que le 
représentant judiciaire doit dans tous les cas four-
nir la caution de payer le jugement, auquel il s'ex-
pose pour le compte d'autrui, ajoute que dans certains 
cas seulement celui qui plaide pour sa propre cause, 
comme défendeur, devra par exception prêter la même 
caution, et parmi ces exceptions, comme nous le voyons, 
en tête figure le judicium de moribus . 

Quelques auteurs anciens, liasse, GUterrecht, 
p. 182, Dernburg, Compensatio, p. 146, pensaient que 
le judicium de moribus permettait de frapper la femme, 
non pas sur sa dot, mais sur ses autres biens. Ici 
encore les textes ne permettent pas d'admettre cette 
supposition, car ils ne parlent que de la dot, pas plus 
qu'ils ne permettent d'admettre la supposition de Kar-
lowa, Römïsche Rechtsgeschichte, 2.215 et s., d'après 
lequel le judicium de moribus permettrait d'ajouter 
à l'amende sur la dot des peines infamantes contre la 
femme. Karlcwa ne peut pas indiquer quelles sont ces 
peines infamantes supplémentaires. 

Resterait pour un assez grand nombre d'auteurs 
à réserver cette action pour les cas où. le mari n'a-
vait pas fait valoir son droit, quand on a intenté 
contre lui l'action rei uxoriae. Bechmann, 1.89, Czyh-
larz, p. 388. Lenel, Edit perpétuel, 2.28. ou encore 
dans le cas où le mari n'aurait pas effectivement reçu 
la dot, aurait eu comme dot non pas une datio mais une 
promissio Keller, Institutes, 187, Voigt, Lex Moenia 
de dote. 



227 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 227 

Ces suppositions sont bien arbitraires et sont 
dénuées de toute espèce de preuve. Ces dernières ré-
duisent l’action à une hypothèse tellement anormale, 
qu’on ne verrait pas pourquoi elle a été créée. L’hy-
pothèse en particulier de réserver cette action pour 
le cas où le mari aurait oublié de faire valoir sa 
retentio propter mores est un cas bien invraisembla-
ble. Dans ce cas si anormal une restitutio in inte-
grum aurait parfaitement suffi. 

Le défaut général de ces hypothèses est de 
ne pas tenir compte des données historiques, qui nous 
sont fournies par les textes et de vouloir juger du 
point de vue logique d’une législation supposée cohé-
rente et complète, et non point du point de vue his-
torique de l’histoire de l’introduction de nos ac-
tions. 

Les textes nous ont apporté la preuve que la 
restitution de la dot a été assurée d’abord par voie 
de stipulation expresse faite au moment de la consti-
tution de la dot, par conséquent qu’il y eut une cer-
taine période pendant laquelle la restitution de la 
dot est civilement assurée par un contrat, avant qu’el-
le soit assurée légalement par une action, avant que 
l’action rei uxoriae fonctionne. 

Avant l’appari-
tion de l’a. 
r.u. le mari 
n' est tenu 
de restituer 
la dot que 
s’il a promis 
cette restitu-
tion. 

D’autre part, les textes relatifs au judicium 
de moribus qui nous en affirment l'existence sont an-
térieurs à ceux qui affirment l’existence de l’action 
rei uxoriae. Ils nous permettent de dire que le judi-
cium de moribus est plus ancien que l’action rei uxo-
riae. Pour que ce judicium de moribus fonctionne, il 
faut pourtant que la femme ait droit à la restitution 
de sa dot, d'une façon ou d'une autre, car il la con-
damne sur sa dot, il lui en retire pour des fautes dé-
terminées une partie ou même la totalité. C'est donc 
que sans ce judicium, sans cette sentence de condamna-
tion, le mari aurait été obligé de rendre toute la 
dot. Une seule hypothèse peut répondre à ce postulat: 
le mari avant la création de l’action rei uxoriae n'est 
obligé civilement de restituer la dot que s'il a for-
mellement promis la restitution, lorsqu’il est soumis 
à une caution rei uxoriae. 

Le judicium 
de moribus 
riposte à la 
création des 
cautions rei 
uxoriae. 

Il semble que les deux sentences de Marius peu-
vent être interprétées d'une façon plus naturelle en 
ce sens. Evidemment ni Valère-Maxime ni Plutarque ne 
sont des auteurs juridiques, par conséquent leur auto-
rité n'est pas souveraine en cette question de procé-
dure et leur façon de parler n’emporte pas une convic-
tion absolue. Mais ils sont d'accord pour nous présen-
ter l’affaire de Fannia sous l'aspect de deux procès, 
devant se terminer par deux jugements distincts: le 



228 Les débuts de la restitution légale de 
la dot. 

228 

procès de Fannia contre Titinius en réclamation de sa 
dot, le procès de Titinius contre sa femme en récla-
mation d'une amende sur la dot. Pour le premier pro-
cès, le texte ne nous dit pas qu’il s'agisse d'une 
action ex stipulatu, ou d'une action rei uxoriae. liais 
s'il s’agissait d'une action rei uxoriae, il n'aurait 
pas été nécessaire qu'une double condamnation inter-
vienne. La retentio propter mores est à mon avis la 
partie la plus ancienne de cette action. Elle est née 
avec l’action. L'aequius melius aurait donc permis à 
Marius de tenir compte dans l'unique condamnation 
contre le mari des fautes de la femme. Au contraire, 
on conçoit très bien que dans le cas d’une action ex 
stipulatu il y ait lieu à deux sentences distinctes. 
L'une sur la restitution de la dot, en vertu du droit 
strict de la caution', l'autre sur le judicium de mori-
bus, condamnant la femme à restituer tout ou partie de 
la dot. Marius ne voulant pas condamner la femme com-
mence d'abord par conseiller au mari de retirer son 
instance pour rester en face de la seule demande de 
Fannia en restitution de dot. Devant son refus, il 
prononce les deux jugements, condamnation de Titinius 
à rendre toute la dot, sur l'action ex stipulatu, con-
damnation de Fannia à un sesterce, sur le judicium de 
moribus. C’est une condamnation théorique; cependant 
n’oublions pas qu’il en résulte l'infamie pour Fannia» 

Voilà donc l'explication qui me paraît, la plus 
vraisemblable, la meilleure, celle qui situe le mieux 
le judicium de moribus à côté de l’action rei uxoriae 
et avant cette action. C’est une riposte dans le do-
maine du droit civil à la situation nouvelle créée 
par les cautiones rei uxoriae; par suite de l’existence 
de ces cautiones la restitution de la dot est assurée 
en-droit civil totalement et dans tous les cas d’après 
les termes de la convention. La femme libérée de la 
manus par son mariage libre, voit aus si sa dot libérée 
des usages familiaux par le contrat. Le judicium domes-
ticum ne peut plus ‘s’appliquer, le droit civil l’écar-
te. 

Cette libération apparaît comme trop complète, 
comme contraire aux mores. liais le censeur est impuis-
sant. Il ne peut pas contraindre la femme à respec-
ter les usages familiaux, comme il peut contraindre le 
mari par sa note d’infamie. C’est alors que le préteur 
entre en scène et il riposte aux cautiones en inscri-
vant dans son édit un judicium, une action par laquel-
le il ordonne au juge mis à la place du censeur de 
faire respecter les usages familiaux, de les appliquer 
comme faisait le censeur, et comme faisait le père de 
famille, mais il le fait avec les pouvoirs du juge, 



229 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 229 

c’est-à-dire à l’aide d'une action et par une sentence 
de condamnation. 

Le caractère 
d'ordre pu-
blic du judi-
cium de mori-
bus. 

Pour que ce système puisse se tenir, il faut 
que le judicium de moribus ne puisse pas être écarté 
par une convention contraire, destinée à mettre en 
échec la stipulation de restitution, il ne doit pas 
pouvoir être écarté par une convention expresse. C'est 
ce que nous dit l'un des rares textes qui est conser-
vé sur la question. Digeste 23.4.5. Paulus, libro 
septimo ad Sabiaum, "Illud convenire non potest ne de 
moribus agatur, vel plus vel minus exigatur ne publica 
coercitio privata pactione tollatur, on ne peut conve-
nir qu’on n’intentera pas l’action de moribus et qu'on 
ne réclamera pas plus ou moins, pour que la poursuite 
publique ne soit pas écartée par le pacte privé. Vous 
noterez ici l'emploi du mot coercitio, du terme tech-
nique du jugement du censeur, employé en cette ratiè-
re et donné à propos d’un judicium priva tum. 

Le caractère 
personnel de 
jud de mor. 

Le dernier texte qui nous est conserve sur la 
question nous dit le caractère étroitement personnel 
de cette action. Code théodosien 3.I3.I. de moribus 
actio ultra personam extendi non potest, nec in here-
dem dabitur nec tribuetur heredi", l’action de mori-
bus ne peut pas être étendue au-delà de la personne, 
elle ne peut pas être donnée contre l’héritier ni at-
tribuée à l'héritier. De par son origine, l'action de 
moribus conserve un caractère strictement personnel, et 
l’on peut dire extra-patrimonial, comme la retentio 
propter mores l'a dans l'action rei uxoriae, comme 
l'action rei uxoriae elle-même conserve oo trait primi-
tif. Par conséquent, quand le mari l’intente contre 
sa femme, si la femme meurt, il ne peut poursuivre 
l'héritier de la femme. De même si le mari meurt, 
l'héritier ne peut poursuivre la femme. L'action est 
intransmissible, passivement et activement. 

La formule 
du jud. de 
mor. 

Nous n’avons aucune autre donnée permettant de 
reconstituer le judicium de moribus. Nous ne savons 
absolument plus rien de sa formule. Lenel considère 
comme hors de doute que cette formule figurait dans 
l’Edit, au même endroit que l’action rei uxoriae. Le-
nel pense qu’elle figurait à la suite de l'action rei 
uxoriae, dans le titre de re uxoria, soluto matrimo-
nio dos quemadmodum petatur, après l'édit de alteru-
tro et l'action de rebus amotis. Il se peut qu'elle fi-
gurait même avant l'action rei uxoriae, puisqu’elle 
lui est antérieure chronologiquement. 

On est généralement d'accord pour penser que, 
comme l'action rei uxoriae, c’est une action in bonum 
et aequum concepta. Il est probable, à mon avis, que 
la formule, quod aequius melius erit, figurait dans 
cette action comme dans l'action rei uxoriae. Car leur 



230 L'actio rei uxoriae. 230 

origine est la même. On dit d'ordinaire que ce devait 
être une action in factum, mais rien n'est moins prou-
vé. Cette supposition est liée aux conjectures que 
l'on fait sur le caractère originaire de l’action rei 
uxoriae. Une doctrine encore répandue et qui a été 
avancée par Esmein, considère que l'action rei uxoriae 
avant d’être une action civile et de bonne foi a été 
une action in factum créée par le préteur et qu'elle 
est d’origine pénale. Nous étudierons cette doctrine, 
pour nous l'action rei uxoriae a été dès l'origine une 
action civile. Il en e st de même pour le judicium de 
moribus. 

Chapitre VI 

APPARITION DE L’ACTION REI UXORIAE. 

CAS D’APPLICATION. 

Le chapitre précédent nous a permis de fixer 
des dates assez précises et assez sûres, en ce qui 
concerne l’époque où la restitution de la dot a com-
mencé à être assurée par des moyens civils. C'est en 
527, à propos du divorce de Carvilius Ruga que l'usa-
ge s'est introduit des cautiones rei uxoriae. Cet usa-
ge a entraîné peu après la création d'une action civi-
le, le judicium de moribus. Caton la connaît (520-601). 
Nous avons un exemple de son fonctionnement en 562, 
avec Cnéius Domitius Ahenobarbus comme juge. 

Difficulté que 
présente la 
détermination 
de la date 
d'apparition 
de l’a» rei 
uxoriae et 
celle des ac-
tions de bon-
ne foi en gé-
néral. 

La détermination de la date d'apparition de 
l’action rei uxoriae, serait de toute première impor-
tance. Car c'est une question des plus débattues dans 
l'histoire du droit romain. Liais elle ne se présente 
pas comme un problème isolé. Elle est liée à l'appari-
tion des actions de bonne foi à l'apparition de ces 
contrats non formels de bonne foi, tels que la fiducie, 
la gestion d’affaire, la société, la vente, le louage 
et le mandat. Il est toute une série de problèmes qui 
se posent à ce sujet sur la date d'apparition de ces 
actions, sur leur procédé de formation, sur l'autori-
té qui les a créées. Est-ce le préteur ? Est-ce la 
loi ? Sont-elles nées dans une action prétorienne in 
factum ou bien ont-elles été le début des actions ci-
viles ? Tous ces problèmes sont agités et n'ont pas en-
core été résolus. 

D'autre part, ont-elles apparu avant la création 
de la procédure formulaire ? Ou si elles n'ont pu naî-
tre qu'après l'organisation de cette procédure par la 
loi Aebutia, quelle est la date de cette loi ? 



231 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 231 

Le système de 
Girard. 

Tous ces problèmes ont été agités avec passion 
par les auteurs de la génération précédant la nôtre. 
Il y a à leur sujet une littérature innombrable et 
difficile. Nous n'entrerons pas dans l'examen détail-
lé de ces controverses. Néanmoins je dois vous signa-
ler que P.F. Girard dans son Manuel et dans  ses ar-
ticles savants est parmi les auteurs celui qui a 
pris la position la plus tranchée et la plus intran-
sigeante. Son système sur ce point est une des bases 
fondamentales de son manuel, et les conclusions qu'il 
adopte sont de la plus grande importance, pour sa 
conception du développement historique du droit ro-
main. Je vais tâcher de vous indiquer en quelques mots 
les principes généraux de sa conception. 

Importance de 
la loi Aebutia 
(605-628 R.F.) 
introductrice 
de la procédure 
formulaire. 

1° ) Il accorde a la loi Aebutia une importance 
capitale dans le développement du droit romain. C’est 
elle, en effet, qui a introduit la procédure formu-
laire, et il en fixe la date entre les années 602 et 
630 de R.F., par conséquent au début du VII° siècle, 
un siècle plus tard que notre histoire de Carvilius 
Ruga, notez-le, un siècle après le début de la pério-
de de transformation sociale, amenée à Rome .par la 
conquête du monde. Depuis plus d'un siècle déjà à 
Rome les étrangers, les pérégrins affluaient à Rome, 
de telle sorte que ne participant pas au droit civil, 
il a fallu nécessairement que leur présence crée des 
usages de droit, qui ne sont pas du jus civile. Si 
bien que l'on a créé un magistrat judiciaire spécial 
pour eux, le préteur pérégrin. Ce préteur pérégrin, 
qui suppose déjà le développement assez considérable 
du jus gentium, a été créé vers 512 au début du VI° 
siècle, et non pas au VII° siècle de R.F. Cette rai-
son historique me paraîtrait à elle seule suffisante 
pour repousser ce système trop rigide, et pour ne pas 
accepter que l'on puisse penser que tout le droit nou-
veau, qui est le jus gentium, ne puisse dater que de 
la loi Aebutia et que du début dû Vll° siècle de Rome. 

Malgré ces raisons historiques, Girard en ef-
fet admet que la loi Aebutia et la procédure formulai-
re sont le point de départ exclusif de ce jus gentium, 
issu du contact entre Romains et étrangers, du droit 
de bonne foi non formaliste, qui avait fait éclater 
les cadres du vieux jus civile, du droit quiritaire. 

Ce droit est celui qui depuis l'établissement 
de la procédure formulaire par la loi Aebutia s’est 
créé et dans les formes établies par cette loi. Il 
s’est créé sous l’influence du préteur et des pouvoirs 
nouveaux, que la loi Aebutia lui confiait* Cette opi-
nion se base sur le texte fondamental de Gaius, 4.30* 
Itaque per legem Aebutiam et duas Julias sublatae sunt 



232 L'actio rei uxoriae. 232 

istae logis actiones, effectum est, ut per concepta 
verba, id est per formulas litigemus". C'est pourquoi 
ces actions de la loi ont été supprimées par la loi 
Aebutia et par les deux lois Julia. Il en est résulté 
que nous plaidons par des paroles rédigées, c’est-à-
dire par des formules. 

Pouvoirs nou-
veaux accor-
dés au pré-
teur par la 
loi Aebutia. 

2°) C'est ici le deuxième principe directeur 
posé par Girard. La loi Aebutia a transformé le droit, 
parce qu'elle accorde au préteur un pouvoir nouveau, 
dont il se servit pour l'entraîner vers des voies nou-
velles: le pouvoir de rédiger la formule et en suite 
de ce pouvoir, le pouvoir d'accorder ou de refuser 
l'action, par conséquent le pouvoir de donner ou de 
refuser le droit, le pouvoir qui lui donne en fait la 
possibilité de créer du droit. 

Avant la loi Aebutia dans la procédure des ac-
tions de la loi, le préteur n'avait pas ce pouvoir, 
car l'action était donnée par la loi. Le préteur en 
surveillait seulement l’accomplissement régulier, et 
le rôle principal était aux parties. Le préteur avait 
un rôle si effacé qu'il ne pouvait ni accorder ni re-
fuser l'action, il n’avait donc pas entre les mains 
l'instrument du développement du droit. 

Toutes ces créations du droit nouveau non for-
maliste et de bonne foi sont nécessairement postérieu-
res à la loi Aebutia. Ceci encore se base fondamenta-
lement sur Gaius, 4.11. "Actiones quae in usu vete-
res habuerunt, leges actiones appellabuntur, vel ideo 
quod legibus proditae erant, quippe tune édicta praeto-
ris qui bus complures actiones introductae sunt nondum 
in usu habebantur, vel ideo quia ipsarum legum, vel 
ideo immutabiles proinde atque leges observabantur", 
les actions de la loi que les anciens avaient mises en 
usage s'appelaient actions de la loi, soit parce 
qu'elles avaient été établies par des lois, puisqu'a-
lors les édits du préteur, qui ont introduit de nom-
breuses actions, n'étaient pas encore en usage, soit 
parce qu’elles étaient calquées sur les termes des 
lois  elles-mêmes, et que pour ce motif on s'y confor-
mait, sans plus de changement qu'à des lois. 

Les actions de 
bonne foi pré-
toriennes in 
factum à l'o-
rigine rempla-
cées peu à peu 
par des ac-
tions civiles 
in jus. 

3°) Enfin troisième principe, ou si vous le 
voulez, car il ne s'agit ici que de conjecture, troi-
sième conjecture servant de base à tout le système. 
Ces créations du droit nouveau, ces créations des ac-
tions de bonne foi, sont des créations du préteur a-
près la loi Aebutia, et toutes l'ont été par les moyens 
qui sont au pouvoir du préteur, c'est-à-dire par une 
action prétorienne, une action in factum. Puis quand 
l' institution entre dans la pratique, qu'elle est con-
sacrée par l’usage, elle est réglementée et précisée 
par la loi civile. Elle devient une institution de 



(2) 233 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 233 

droit civil. Le préteur rédige la formule in jus, 
l’action civile. Mais dans le développement de tous 
les contrats de bonne foi, l’action in factum cons-
tatée dans quelques-uns de ces contrats, supposée par 
conjecture dans les autres, a précédé l’action civile 
in jus et a été l’action qui a créé l’institution. 

Importance de 
la doctrine 
de Girard. 

Cette doctrine générale vient d’être schéma-
tiquement résumée par nous, mais elle n’a pas été 
déformée. Vous la trouverez éparse dans tout le Ma-
nuel de Girard, comme point de départ et soutien de 
beaucoup de ses développements et parmi les plus im-
portants. Nous ne pouvons pas bien entendu en quel-
ques mots l'examiner et la critiquer. Nous pouvons di-
re seulement qu'elle s’est toujours trouvée heurtée 
à des contradictions déterminées. Wlassak est le plus 
important de ses contradicteurs, quoique sur beaucoup 
de points, il partage les idées de Girard, qui sont 
les idées de son temps. Mais il a écrit un article 
important en réponse à ceux de Girard sur la date de 
la loi Aebutia» Len'el et Mitteis et beaucoup d’au-
tres s’en sont davantage écartés. En réalité, on peut 
dire que seul Girard a accepté cette doctrine, dont 
il est l’auteur, avec cette intransigeance et cette 
certitude. Elle est beaucoup trop rigide et artifi-
cielle, et à mon avis ne tient pas compte de la réa-
lité qui est plus complexe» Elle a soulevé toujours 
tant d'objections, tant de difficultés de détail , 
que l'on peut dire qu'elle est actuellement de plus 
en plus abandonnée. Elle n'est pas suivie davantage, 
on peut le dire, dans la littérature actuelle du 
droit romain, notamment en Italie. 

Nous allons voir maintenant, en recherchant 
la date de l'action rei uxoriae quelques-unes des ob-
jections de fait et de date qui peuvent être faites 
contre ce système. Ces objections se reproduisent de 
la même façon et peut-être avec encore plus de raison 
dans les autres contrats de bonne foi, notamment pour 
le contrat de vente. 

§ I - Date d'apparition de l'action rei uxoriae. 

En, ce qui nous concerne, les résultats acquis 
au cours des chapitres précédents marquent dès main-
tenant la position que nous prendrons vis-à-vis de 
ces problèmes. Nous ne nous laisserons nullement arrê-
ter par les dates possibles de la loi Aebutia. Nous 
ne nous laisserons pas davantage impressionner par les 
théories, d'après lesquelles le préteur avant que la 
loi Aebutia lui ait donné le droit de rédiger les 
formules, ne pouvait ni donner, ni refuser l’action 
en dehors des cas déjà prévus par la loi. Nous nous 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 U 

Répétitions Écrites et Orales 
Reproduction interdite 



234 L'actio rei uxoriae. 234 

tiendrons dans ce chapitre comme dans les précédents 
sur le terrain des faits; même si ces faits doivent 
être en contradietion avec ces théories, nous les ac-
cepterons comme tels. 

Le judicium de 
moribus existe 
déjà au VI° 
siècle de 
R.F. 

Déjà en effet nous avons établi que des le VI° 
siècle de R.F.nous avons des traces sûres du judicium 
de moribus. Le texte de Aulu-Gelle, 10.23, nous a 
montré qu’il est connu de Caton l’Ancien, qui en ex-
pose le mécanisme. Nous avons le témoignage d’un ju-
gement rendu par Cnéius Domitius Ahénobarbus dans la 
deuxième moitié du VI° siècle. Or, l’existence du ju-
dicium de moribus à ces dates, c’est une objection 
contre les théories que nous venons de rappeler, aussi 
grave que serait l’existence de l’action rei uxoriae. 
Car le judicium de moribus est aussi loin que possible 
d’être une action de droit strict. Il est de toute 
évidence qu’il est de même nature que l’action rei 
uxoriae. Par conséquent les objections contre l'exis-
tence de celle-ci valent contre celle-là. Pour l’une 
comme pour l'autre, la constatation de leur existence 
est une preuve que le préteur crée du droit nouveau. 

Les textes que nous allons citer pour l'action 
rei uxoriae sont peut-être moins nets que pour le ju-
dicium de moribus, au moins en ce qui concerne le VI’ 
siècle. Mais le dernier, le plus décisif, dénote un 
tel développement de l'action rei uxoriae pour l'année 
633 qu'il a été lui aussi écarté par les partisans 
des conjectures que nous n'admettons pas. 

Examen de 
Dig. 24,3,44. 

Les difficul-
tés soulevées 
par ce texte. 
Prouve-t-il 
que l'a. rei 
uxoriae exis-
tait déjà au 
VI° siècle ? 

1°) Digeste'24.3.44. Paulus, libro quinto Quaes-
tionum. Si socer a genero heres institutus adierit he-
reditatem quandoque mortuo patre cum herede ejus fi-
liam de dote acturam Nerva et Cato responderunt, ut 
est relatum apud Sextum Pomponium digestorum ab Aris-
tone libro quinto: ibidem Aristone consensit et ego 
dicerem et si emancipasset pater filiam ipsum quoque 
conveniri posse". Si le beau-père institué héritier 
par son gendre a accepté l'hérédité, quand le père est 
mort, la fille pourra intenter l'action dotale contre 
son héritier, c'est la réponse que firent Nerva et Ca-
ton, comme le rapporte Sextus Pomponius, au livre V 
du Digeste d'Ariston. A cet endroit Pomponius approuvé 
l'opinion d’Ariston, et j’ajoute, à mon tour, que si 
le père avait émancipé sa fille, il pourrait aussi 
poursuivi. Voici donc quelle est l’espèce: Un mari en 
mourant institue la père de sa femme héritier. Celui-
ci recueille le patrimoine de son gendre. Dans son pa-
trimoine se trouve la dot. La fille ne peut pas in-
tenter contre le père l’action en restitution de dot 
car elle est sous la patria potestas de son père. 
si le père meurt à son tour, l'action rei uxoriae peut 
elle être intentée par la femme contre les héritiers 



235 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 235 

du père ? Paul pense que oui. Il cite les autorités 
sur lesquelles il s’appuie. L’opinion a été soutenue 
par Sextus Pomponius dans son commentaire sur le Di-
geste d'Ariston, et par conséquent approuvant Ariston. 
Ariston s'appuie à son tour sur des réponses faites 
par Nerva et Caton. Vous retrouvez dans ces citations 
d'autorité les procédés habituels des jurisconsultes 
romains et l'origine de ces questions de droit venant 
d'une demande faite aux jurisconsultes par un juge ou 
un avocat embarrassé. Suivant le procédé habituel des 
jurisconsultes romains, ils citent chacun l'autorité 
du jurisconsulte le plus ancien qui a répondu sur la 
question. Paul ajoute à son tour que si la fille est 
émancipée, elle peut intenter l’action en restitution 
de dot contre le père lui-même. C'est que, comme nous 
le verrons, l'action rei uxoriae a un caractère tout à 
fait spécial, elle appartient à la fille et elle est 
créée pour la fille. Ce n'est que lorsqu’elle est sous 
la puissance paternelle qu'elle ne peut pas l'exercer 
elle-même et qu'elle ne peut pas davantage l'exercer 
contre le père. Par conséquent même sans suivre les 
règles du droit ordinaire toutes les fois que la puis-
sance paternelle s'éteint, l’action rei uxoriae ressus-
cite au bénéfice de la fille. 

Les autorités qui sont citées sont Nerva, ju-
risconsulte du 1er siècle de l’Empire, qui est mort en 
33 après J.C. , et Caton. Si nous considérons cette 
citation comme exacte, la restitution de la dot serait 
donc connue et par là l’action rei uxoriae à l’époque 
de Caton. Non seulement l'action rei uxoriae est con-
nue, mais elle se serait déjà développée, puisque dans 
son cas originaire c’est le divorce qui l'a fait naî-
tre et elle serait déjà étendue par cette citation au 
cas de mort du mari. 

Opinions des 
auteurs sur 
D. 23,3,44. 

Caton l'Ancien ou son fils Caton Liciniarus, 
sont tous les deux morts la même année, on 601, (Lici-
nianus est mort un an avant son père). Tous deux sont 
des jurisconsultes ayant écrit des ouvrages de droit et 
tous deux ont. donné des responsa. Mais nos auteurs 
contestent la citation de Caton. Ils en font remarquer 
le caractère insolite. Le jurisconsulte le plus nouveau 
Nerva, est cité avant l'ancien, Caton. Ce procédé n'est 
pas le procédé habituel des jurisconsultes . Aussi Lo-
nel dans sa Palingenesie, Esmein dans la Nouvelle Re-
vue historique de 1893, p. 166, suivi par Bonfante, 
Corso di Diritto romano, I, p. 342, conjecturent que 
le manuscrit du Digeste portait Capito, et qu'une mau-
vaise lecture en supprimant le milieu du mot a changé 
capito en cato. Kruger propose un plus grand change-
ment. Il pense que primitivement au lieu de Caton, il 



236 L’actio rei -uxoriae. 236 

y avait Ariston, en se basant sur le texte lui-même, 
sur ce qu'il rapporte la relation et l'approbation par 
Pomponius de l'opinion d'Ariston. 

Ne cherchons pas à résoudre cette question et 
laissons-la en suspens. Faisons seulement remarquer 
que ces difficultés sont surtout soulevées à cause de 
l'idée à priori que l'action rei uxoriae est impossi-
ble au VI° siècle. 

Les témoigna-
ges de Plu-
tarque et de 
Polybe sur 
la restitu-
tion d'une dot 
à la mort de 
Paul-Emile. 

2°) Nous avons un témoignage de Plutarque et de 
Polybe, qui parlent de la restitution d'une dot à la 
mort de Paul Emile en 594, à la fin du VI° siècle. 
Paul-Emile n'était pas riche, disent ces auteurs. Ses 
héritiers restituèrent difficilement la dot de sa veu-
ve. Plutarque, vie de Paul-Emile, chapitre 4, "Ses 
biens étaient peu nombreux et suffirent à peine quand 
la dot fut due à sa femme après sa mort. Polybe, 18.18, 
A la mort de Paul-Emile, qui eut lieu peu après la 
guerre contre les Perses, ses fils d'après la nature, 
Publius Scipion et Quintus Maximus , voulant restituer 
à son épouse la dot qui était de 25 talents, furent à 
ce point dans l'embarras qu'ils ne purent le faire sans 
vendre le mobilier, les esclaves et quelques-unes des 
terres. Polybe. 32.8. Lorsqu'il mourut, on ne put 
payer à sa veuve toute sa dot avec les meubles, et 
l'on dut vendre quelques fonds de terre. 

Difficultés 
d ’ interpréta-
tion de ces 
témoignages. 

A la mort de Paul-Emile, ses fils par le sang, 
Publius Scipion, Fabius Maximus, veulent rendre à la 
veuve la dot, dot de 25 talents. Cette restitution 
est volontaire, car ils. ne sont pas poursuivis en jus-
tice. Plutarque nous dit: voulant rendre la dot. Mais 
cette restitution est-elle faite pour exécuter une 
simple obligation morale des usages familiaux ? Les 
auteurs cités, Esmein, Nouvelle Revue historique 1893, 
p. 165, Girard, Mélanges, p. 81, note 2, plus catégo-
riquement que le premier, sont de cet avis. Mais il 
nous apparaît assez peu vraisemblable que pour exé-
cuter les usages familiaux on en soit arrivé à vendre 
des biens aux enchères. Polybe est plutôt dans le sens 
d’une dette. Il nous dit: la dot étant due. Girard, il 
est vrai, pense qu'elle a pu être due en vertu d'un 
contrat verbal de restitution, ou bien d’un t estament 
instituant sa femme héritière. Ici encore, il nous pa-
raît impossible de noua prononcer d'une façon catégo-
rique. Notons seulement que les objections viennent 
de l'idée à priori que l'action rei uxoriae est im-
possible à cette date. 

Application 
de l'action 

Le troisième texte est plus clair et plus déci-
sif. Il nous donne un cas d’application, le plus net, 
de l’action en restitution de dot. Ce cas s’est pro-
duit à la mort de Caïus Gracohus en 633 de R.F. Diges-



237 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat ) 237 

te 24.3.66. Javolenus libre sexto ex posterioribus La-
beonis. "In his rebus quas praeter numeratam pecuniam 
dote vir habet dolum malum et culpam eum praestare 
oportere Servius ait, ea sententia Publii Mucii est, 
nam is in Licinnia Gracchi uxore /statuit/ , quod 
res dotales in ea seditione qua Graochus oocisus erat, 
périssent, ait, quia Gracchi culpa ea seditio facta 
esset, Licinniae praestari oportere". Dans ces choses, 
que le mari a reçues, en dehors de l'argent, Servius 
dit qu'il est responsable de son dol mauvais et de sa 
faute. Publius Mucius est du même avis. Au sujet de la 
dot de Licinnia épouse de Caius Graochus, comme les 
choses dotales avaient péri dans cette sédition, dans 
laquelle Graochus avait été tué, Publius Mucius dit 
qu'elles devaient être fournies à Licinnia,. parce que 
cette sédition avait eu lieu par la faute de Caius 
Gracchus. 

en restitu-
tion de dot, 
à la mort de 
Caïus Grao-
chus. 

Pour fonder cette décision un grand nombre d'au-
torités sont citées par le jurisconsulte Javolenus: 
Javolenus, Labéon, Servius Sulpicius , Publius Mucius 
Soaevola. Javolenus était entre le premier et le deu-
xième siècle de l’ère chrétienne le chef de l’école 
des Sabiniens. Il était consul en 90. Il écrivit sur 
les posteriores, c'est-à-dire les oeuvres posthumes 
de Labéon. Labéon, Marcus Antistius Labeo, est un ju-
risconsulte du début du 1er siècle sous Auguste. Il 
est mort avant 22 après J.C. Il cite l'opinion de Ser-
vius Sulpicius Rufbs, contemporain de Cicéron, Consul 
en 703 et mort en 711. C’est celui qui est déjà cité 
par Carvilius Ruga et qui a publié un volume de doti-
bus. C'est déjà un des veteres parmi les jurisconsul-
tes. On cite encore un plus ancien, Publius Mucius 
Scaevola, qui fut consul en 627, et pontifex maximus. 
C'est le fondateur du jus civile, avec Brutus et Mani-
lius, le père de Quintus Mucius Scaevola, qui était 
lui-même un peu plus âgé que Cicéron et que Servius 
Sulpicius. Chacun de ces auteurs est évidemment cité 
comme autorité par le précédent, et Javolenus a réuni 
toutes ces autorités. 

L'hypothèse 
envisagée est 
celle de la 
restitution de 
dot qui a pé-
ri, en cas de 
faute du mari. 

Quelle est la difficulté sur laquelle ces auto-
rités ont tranché ? La dot reçue par le mari peut être, 
soit de l'argent, soit une res certa. Cette res certa 
a péri. A la dissolution du mariage se pose l'obliga-
tion de restituer. L'objet de l'obligation ayant péri, 
l'obligation de restituer s'éteint-elle, faute d’ob-
jet? Si la perte résulte d'un cas fortuit, l'obliga-
tion est éteinte. Mais si la perte résulte du dol du 
mari, les jurisconsultes déclarent qu’il en est res-
ponsable et qu'il doit toujours payer, qu'il doit tou-
jours exécuter son obligation, c'est-à-dire fournir 
des dommages et intérêts. Labéon est de cet avis: do-



238 L’actio rei uxoriae. 238 

lum malum et culpam praestari oportere. Il s’agit 
dons ici de la théorie classique de la responsabilité 
des cas fortuits et de la faute. Labéon a cité comme 
jurisconsulte l’autorité de Publias Mucius Scaevola. 
Celui-ci a été consulté à propos de la dot de Licin-
nia, femme de Caius Gracchus. Les res certae de la 
dot de Licinnia avaient péri dans la sédition, dans 
laquelle Caius Gracchus a trouvé la mort. Ses héri-
tiers ou la femme demandent aux jurisconsultes si la 
perte du corps certain éteint l’obligation. Le juris-
consulte répond qu’elle doit être exécutée, praestari 
oportere. Les héritiers doivent restituer, car la per-
te est a'dvenue par la faute de Caius Gracchus. Il est 
responsable de la sédition. Il est donc responsable de 
la perte occasionnée par la sédition. C’est une ap-
plication de la théorie de la faute. Voilà donc le 
cas. Comment peut-on l’interpréter ? 

L’obligation 
de restituer 
résulterait 
de la stipula-
tion de resti-
tution selon 
Girard. 

Il est incontestable qu’il s’agit de l’inter-
prétation d’une obligation juridique, suivant des rè-
gles de droit, et faite par un jurisconsulte. On ne 
peut plus soutenir comme on l’a fait pour la dot de 
Paul-Emile, qu’on ne sait s’il s’agit de l’exécution 
d’un devoir moral ou d’une obligation juridique. Mais 
cette obligation résulte-t-elle d’une stipulation de 
restitution faite au début du mariage ou de l’obliga-
tion légale de l’action rei uxoriae ? Girard à plu-
sieurs reprises soutient que cette obligation résul-
terait de la stipulation et qu’il ne peut s’agir ici 
que d’une action ex stipulatu. Il le dit dans son Ma-
nuel, livre 3, partie 6, chapitre 2, § 2, sur la dot. 
Il le répète dans ses Mélanges du droit romain, tome 
I. p. 84, note 2, p. 91, note I. p. 117, note 8. 
Quelle est la raison qui le pousse à répéter si sou-
vent cette affirmation ? Ce n’est pas que pour lui 
l’action rei uxoriae soit absolument impossible en 633 
à la date de la mort de Caius Gracchus, elle est dé-
jà possible, car la loi Aebutia est déjà portée entre 
602 et 630, mais étant donné l’évolution qu’il attri-
bue à l’action, action pénale d’abord et prétorienne, 
créée seulement pour le cas de divorce injustifié, é-
tendue ensuite à tous les cas de divorce, puis au cas 
de mort du mari, et devenue enfin action civile, il 
est invraisemblable qu’une évolution aussi importante 
et qui a dû passer par de si nombreuses étapes, ait 
dû se produire si vite, qu’elle ait pu être faite en 
633, à la date de la mort de Caius Gracchus. Car à 
cette époque, d’après notre texte, c’est une action 
restitution pour le cas de mort du mari, et non pas 
de divorce, et c’est une action civile. Les mots repé-
tés à plusieurs reprises de "praestari oportere" sont 



239 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 239 

des termes classiques désignant l’action civile, des 
termes qui n'auraient jamais pu être appliqués à une 
dette résultant d’une action in factum du préteur. A 
la rigueur ceci serait possible pour 633, mais cela 
est invraisemblable, parce que c’est beaucoup trop 
tôt. Vous voyez le raisonnement à priori qui pousse 
Girard à répéter à plusieurs reprises qu’il ne s’agit 
pas de l’action rei uxoriae, mais de l’action ex sti-
pulatu. Or, cette conclusion est impossible à main-
tenir, si l’on veut bien étudier le texte, et ceci 
pour deux raisons décisives: 

Réfutation 
de l’opinion 
de Girard. 

On ne peut 
appliquer à 
l'action ex 
stipulatu 
la théorie du 
dol et de la 
faute. 

1°) Il est impossible d’appliquer à l’action 
ex stipulatu qui est une action de droit strict, la 
théorie de la responsabilité du dol et de la faute, 
à une date si reculée, en 633,50 ans par conséquent 
avant la création de l’action de dolo, qui a permis 
de contaminer en quelque sorte les règles de responsa-
bilité de l’action de droit strict, par les règles de 
l’action de bonne foi. La théorie du dol et de la fau-
te est née dans le domaine des actions de bonne foi. 
Elle s’est développée dans ce domaine. Nous ne discu-
terons pas ce point, qui est important et difficile, 
mais trop long. Nous indiquerons seulement que cette 
théorie de responsabilité et de la faute n’a pu être 
appliquée au droit strict que par la création d’une 
action pénale, l’action de dolo,qui n’a été créée que 
50 ans après 633. 

Le texte de 
Javolenus ex-
pose des rè-
gles qui ne 
peuvent se 
rapporter qu’à 
l’actio rei 
uxoriae. 

2° ) La deuxieme raison serait elle-même suffi-
sante pour que nous écartions d’une façon décisive 
l’idée que l’aotion ici envisagée est une action ex 
stipulatu, car lorsqu’un texte n’est pas suffisamment 
clair et est controversé, le procédé nécessaire d’ex-
plication est de rechercher si la suite du texte ne 
peut pas l’éclairer. Si nous continuons à lire le pas-
sage de Javolenus, dont j’ai cité le début, nous pou-
vons voir qu’il n’est question nulle part de l’action 
ex stipulatu. Par contre, le texte continue l’exposé 
de règles qui ne peuvent, celles-là de façon indubita-
ble, que se rapporter à l’aotion rei uxoriae. Je n’en 
citerai que deux exemples, Digeste 24.3.66. § 2. "Fi-
lia familias, divortio facto, dotem patri reddi jusserat 
deinde parte dotis persoluta, pater decesserat, reli-
quam partem mulieri solvi debere Labeo et Trebatius 
putant. Idque verum est. La fille de famille, le di-
vorce ayant été fait, a ordonné que la dot soit rendue 
au père. La dot n’étant payée qu’en partie, le père 
est mort, le reste de la dot doit être payé à la fem-
me. Labéon et Trebatius le pensent, et ceci est exact. 
Cette règle est une règle caractéristique de l’action 
rei uxoriae. Elle appartient en commun au père et à 
la femme, même par conséquent à la femme qui est sous 



240 L'aotio rei uxoriae. 240 

la potestas de son père. Cette règle est tout à fait 
anormale et elle montre l'opposition qui existe en-
tre l'équité, d’après laquelle l'action rei uxoriae 
doit appartenir à la femme, et le droit d'après le-
quel seul le père est capable de l'exercer, la femme 
étant incapable. 

Malgré cette incapacité, et spécialement pour 
le cas de l'action rei uxoriae, le père qui peut 
seul en fait exercer cette action, tant qu'il vit et 
que sa fille est sous sa potestas, ne peut le faire 
exceptionnellement que avec le consentement de sa 
fille,"jussu mulieris". C'est ce qui a été fait ici 
et le père en a déjà touché une partie. Mais le pè-
re meurt, avant que le paiement soit achevé. A qui la 
dot doit-elle être continuée à être payée ? A la 
femme ou aux héritiers du mari ? Le jurisconsulte 
décide qu'elle doit être payée à la femme. C'est en-
core la continuation du caractère anormal des règles 
de l'action rei uxoriae, tout à fait différentes des 
règles de l'action ex stipulatu, qui devrait être 
restituée, si la stipulation a été faite, au père 
et à ses héritiers. Et à la fin du texte Javolenus 
donne une solution de Labéon. Pour cette solution, 
il invoque formellement la formule même de l'action 
rei uxoriae: "ad mulierem pertinere, ait Labeo, 
quia nec melius aequius esset, quod exigere vir ad 
uxorem non potuisset, "Labéon dit que ceci doit re-
venir à la femme, parce qu'il n'aurait pas été le 
meilleur et le plus équitable que le mari n'eusse 
pas pu l’exiger de son épouse. La lecture de tout le 
texte nous indique donc d'une façon certaine qu’il 
s'agit de l'action rei uxoriae. Elle existe au début 
du VII° siècle, et constatation importante, elle 
existe sous une forme civile, "praestari oportere", 

La consultation de Quintus Mucius Scaevola 
semble indiquer que Licinnia a reçu sa dot, puisque 
le jurisconsulte a déclaré qu'elle était due. Ce fait 
est contredit par Plutarque, Vie de Caius Gracchus, 
chapitre 17. Plutarque dit que les ennemis de Caius 
Gracchus non contents de sa mort privèrent alors Li-
cinnia de sa dot. Je signale seulement cette contra-
diction de fait, qui n'infirme en rien le témoigna-
ge de notre texte, car comme le fait remarquer Es-
mein, si les ennemis de Caius Gracchus ont privé sa 
femme de sa dot, cela suppose que le droit de la fem-
me à avoir la dot était reconnu à cette date. 

D'autre part, notre texte est identifié par la 
série des autorités qui à propos de cette consulta-
tion se sont citées les unes les autres. Il est dif-
ficile de trouver une transmission plus régulière 
et plus certaine et plus d'autorités éminentes. 



(2) 241 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 241 

Nous remarquerons ici que la citation de ce 
grand nombre d’autorités prouve qu'il s'agit d'une 
question qui n'était pas en soi évidente. Et pour 
qu'elle soit établie, il a fallu que l'autorité des 
jurisconsultes l'interprète dans ce sens. 

Quelle est donc la difficulté qui ne permet-
tait pas comme allant de soi d'appliquer à l'action 
rei exuriae la théorie du dol et de la faute ? A mon 
avis, il s'agit ici d'une constatation très intéres-
sante. Car nous verrons plus loin que la formule me-
lius aequius avait à l'origine une signification très 
précise et que cette signification très précise s'é-
cartait du sens général de la formule de l'action de 
bonne foi ex fide bons. Mais nous relèverons à l’épo-
que de Cicéron tout un mouvement d'unification, dans 
lequel les jurisconsultes essaient de réunir l'action 
rei uxoriae aux actions plus générales de bonne foi. 
Cette décision des jurisconsultes nous paraît être 
l'un des cas où cette assimilation s'est produite, 
l'une de ces décisions qui ont fini par faire accor-
der à la formule de l'action rei uxoriae, qui ne pou-
vait plus garder son sens primitif, le sens général 
de la formule ex fide bona. 

§ 2 - Différents cas de restitution. 

Quels sont les événements qui donnent naissance 
à l'obligation de restituer ? 

Le cas de di-
vorce est le 
plus impor-
tant. 

1 - Le divorce. L'action rei uxoriae a été 
créée à l'occasion du divorce. Ce sont les divorces 
qui l'ont rendue utile, c'est là son domaine origi-
naire. Ceci résulte de la tradition que nous avons 
rapportée. Le texte le plus ancien de cette tradition, 
nous l'avons vu, est celui de Plutarque sur Romülus, 
qui ordonne de remettre à la femme répudiée à tort 
la moitié de la fortune du mari. Le témoignage le 
plus précis est celui qui est rapporté par Aulu-Gelle 
qui cite Caton. Nous le trouvons encore dans Denys-
d'Halicarnasse, dans Valère-Maxime, dans Plutarque et 
dans Tertullien. La première fois qu'on a songé à as-
surer à la femme le recouvrement de sa dot, c'est lors-
que. Carvilius Ruga divorça d’avec sa femme. 

Cette tradition que nous venons d'établir, 
l'état des sources nous en donne une confirmation as-
sez sûre. A l’époque classique, la femme a droit à 
la restitution de sa dot en d'autres cas qu'au cas de 
divorce. Mais la trace subsiste que c'est toujours le 
cas de divorce qui est le plus important. C’est le 
cas qui est pris comme type et comme hypothèse. C'est 
le cas originaire et le plus important. Ulpien, en 

Répétitions Ecrites et Orales 
Reproduction interdite. 

« Les Cours de Droit » 
3, PLACE DE LA SORBONNE, 3 



242 L’actio rei uxoriae. 242 

effet, dans ses Régulas, § 6, traite des dots? Il ré-
sume sommairement des notions générales sur la dot. 
Il parle de l'action rei uxoriae, et il n’en parle 
qu’au oes de divorce. Il n’en dit pas un mot au cas de 
mort du mari. Et cependant l’action rei uxoriae exis-
tait incontestablement à cette époque et depuis long-
temps dans ce cas. Fragment 6, § 6, il introduit ain-
si l’action rei uxoriae : "Divortio facto si quidem 
sui juris sit mulier ipsa habet rei uxoriae actionem, 
id est repetitionem dotis, quod si in potestate pa-
tris sit, pater adjuncta persona filia habet actio-
nem rei uxoriae, nec interest adventicia sit dos". 
le divorce étant fait, si la femme est sui juris, 
c'est elle-même qui a l’action rei uxoriae, c’est-à-
dire la réclamation de sa dot. Si elle est en puissan-
ce du père, le père a l’action rei uxoriae, la per-
sonne de sa fille lui étant adjointe, il importe peu 
que la dot soit adventice. 

Le cas du 
divorce est 
celui pris 
pour type de 
l’application 
de l'a.r.u. 
par les juris-
consultes. 

Le Digeste se présente de la même façon, dans 
le titre spécial consacré à la restitution de la dot, 
Livre 24, titre 3, soluto matrimonio dos quesadmodum 
petatur, les textes réunis sous ce titre, malgré son 
caractère très général n'envisagent exclusivement 
que le cas de divorce. C’est la seule hypothèse prévue 
par eux, bien que comme nous le verrons il y ait 
d’autres cas qui apparaissent ailleurs que dans ce 
titre. C’est donc le cas le plus important, le plus 
ancien, qui est pris comme type. 

L’action rei 
uxoriae a-t-
elle une o-
rigine préto-
rienne et un 
caractère pé-
nal (Théorie 
d’Esmein)? 

Par contre, nous ne trouvons nulle part aucune 
trace que originairement l’action rei uxoriae ait été 
créée pour le cas de divorce injustifié du mari. 
C’est l’hypothèse soutenue par Esmein, Nouvelle Revue 
Historique, 1893, p. 145 et s. qui est nécessaire à 
sa conjecture sur l'origine pénale de l’action rei 
uxoriae. Pour lui, l’action rei uxoriae dans ses dé-
buts aurait été prétorienne et pénale. Elle a été 
créée par le préteur pour réprimer un délit, le délit 
commis par le mari, de répudier sa femme sans raison, 
Esmein est tombé ici dans une erreur fréquente on 
son temps. Il a essayé d’expliquer la naissance d’une 
obligation par l’idée de délit. 

Un autre exemple aussi fameux et aussi erroné, 
c’est l’action Auctoritatis, l’action en garantie 
de la mancipation. Les auteurs expliquent en général 
qu’elle est née d’un délit, et le délit qui aurait 
été créé, c’est le délit pour le vendeur de vendre ca2 
qui n’est pas à lui. 

Ces explications sont liées à une autre idée 
fort répandue que les obligations nées de délits sont 
plus anciennes que les obligations nées de contrats, 
que l’idée d’obligation est née dans le domaine du 



243 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 243 

délit, dans le domaine de la punition d’une infrac-
tion. C’est une idée qui, actuellement en général, 
est critiquée, Fernand de Visscher notamment dans 
ses beaux travaux, a montré que l’obligation contrac-
tuelle est aussi ancienne, sinon plus ancienne, que 
l'obligation délictuelle et est indépendante. L’in-
convénient de ces notions fausses est la nécessité de 
créer artificiellement un délit et de donner ainsi à 
ce mot un sens général et incertain, qui ne corres-
pond pas à la notion précise du droit romain. Le dé-
lit, pour les jurisconsultes romains, est une infrac-
tion à une règle positive du droit, à une défense for 
melle. C'est donc un acte qui est contraire au droit 
et qui est fait avec l'intention de nuire. Esmein, 
après avoir posé le principe, est obligé de dire immé-
diatement que cette notion s’est effacée aussitôt a-
près cette création, puisqu'elle a été tout de suite 
étendue à tous les divorces. 

Quant à nous, nos chapitres préliminaires nous 
dispensent de réfuter cette assertion plus longtemps. 
Par son origine dans la famille, le but primordial de 
l’action rei exuriae, l’essence même de cette action 
est de permettre au juge, tout en faisant restituer 
la dot par le mari, de lui laisser une partie propor-
tionnée à la faute de sa femme. C’est la retentio 
propter mores, qui explique la rédaction primitive de 
l'action rei uxoriae. Elle prévoit donc dès ses dé-
buts et par sa nature même, qu’elle sera exercée dans 
le cas de faute de la femme. Il est donc impossible 
de dire qu’elle a été inventée tout d’abord pour pu-
nir le mari d’un divorce injustifié. L’aequius melius 
et son sens originaire empêchent de voir là une ac-
tion pénale contre le mari. Il faut donc trouver une 
autre explication. 

2°- Dissolution du mariage par la mort du mari 
L’action rei uxoriae a pour domaine originai-

re le cas de divorce. C'est l’hypothèse primitive, 
c'est le cas pour lequel elle a été créée. Elle fut 
ensuite étendue au cas de dissolution du mariage par 
la mort du mari. Cette extension s’est faite assez 
rapidement, puisque le premier exemple de ce fonction 
nement que nous connaissons de l’action est pour ce 
cas, soit la mort de Paul-Emile en 584, soit la mort 
de Gaius Graochus en 632. 

La restitu-
tion imposée 
par les mores 
au cas de 
dissolution 
du mariage 
par la mort 
du mari. 

La restitution de la dot à la mort du mari a 
subi un développement indépendant de celui du divor-
ce, mais un développement analogue. L’action rei uxo-
riae fut aussi dans ce cas une consécration par le 
droit civil des usages familiaux. Dans le mariage pri-
mitif des Romains, qui est le mariage cum manu, la 
femme ne peut pas dépouillée de tout droit à la mort 



244 L'actio rei uroriae. 244 

son mari, car elle est héritière au même titre qu’un 
autre enfant, elle est loco filiae. Il ne s’agit donc 
pas pour la femme de retrouver sa dot, qui est con-
fondue avec le reste de son patrimoine, mais en pre-
nant sa part de l’héritage, elle trouve une compen-
sation. Cette situation privilégiée disparaît avec 
le mariage sine manu. La femme dans ce mariage libre 
garde les biens qu’elle n'a pas constitués en dot, 
mais au point de vue du droit civil, elle perd défini-
tivement tout droit à reprendre sa dot à la mort du 
mari. Car étant étrangère à la famille de celui-ci, 
elle n’a aucune part dans sa succession. Par consé-
quent, dans l’ancien droit, la dot, comme le reste du 
patrimoine, allait aux héritiers et aurait échappé 
définitivement à la femme. Le remède à ce danger, 
la femme le trouve dans les mores, dans les usages. 
C'est un usage pour le mari de faire son testament, 
et dans ce testament de laisser à la femme sa dot. 
On sait que l'obligation morale la plus stricte qui 
s’impose au père de famille romain, est de faire 
son testament ; même s'il a des héritiers naturels, 
il se considérerait comme déshonoré s’il mourait ab 
intestat. La succession testamentaire est la premiè-
re à Rome. Le père fait donc son testament, non pas 
pour déshériter ses héritiers naturels, car le plus 
souvent ce sont ses héritiers eux-mêmes qu’il insti-
tue héritiers, mais dans son testament, le mari ins-
titue souvent sa femme héritière. C’est la règle 
pur la femme cum manu , car l'heres sua doit être 
ou instituée ou exhérédée. C’est un usage qui persis-
te, d'après un grand nombre de textes, pour la femme 
sine manu. 

La femme hé-
ritière du 
mari. 

Le "prelega-
tum dotis". 

Mais à côté de cette institution, et quelque-
fois concurremment avec elle, le mari faisait à sa veu-
ve un legs qui lui est imposé par l’usage. Il est une 
série de clauses, de style dans les testaments au su-
jet de ces legs. La plus importante de ces clauses 
de style était le legs de la dot, que l'on appelle 
"prelegatum dotis" ou "relegatum dotis". Tout un 
titre du Digeste lui est consacré et marque l'impor-
tance de cette coutume. Digestes 33,4, de dote prele-
gata. Pourquoi ce nom. de prelegatum ou de relegatum 
dotis ? Le premier provient de ce que même quand le 
mari instituait sa femme héritière, il lui léguait 
d'habitude sa dot ; c'est un legs préciputaire, qui 
devait être pris en dehors de sa part d'héritier, et 
avant de compter avec les autres héritiers. Elle pré-
levait la dot, à titre de préciput, d’où le nom. 
Quant au terme de relegatum, il implique une idée 
de restitution de bien retournant au véritable ayant-
Droit. Digeste 31,77 à 12 "dos relegata reddi potius 



245 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 245 

videtur quam dari", la dot relegata paraît plutô être 
rendue qu’être donnée. 

Legatum do-
tis. 

Legatum pro 
dote. 

Même apres la reconnaissance de l’action rei 
uxoriae la persistance de l’usage continue. Paul, 
jurisconsulte du 3ème siècle, nous dit, Digeste 33,4, 
13 : "Paterfamilias dotem ut solet legavit". Ce legs 
de la dot se fait sous deux formes, legatum dotis ou 
legatum pro dote. Dans le premier cas le mari léguait 
la dot elle-même. Il léguait donc une universalité, 
une entité juridique. "Dos ipsa, dos generaliter lega-
ta est". L’avantage de ce procédé est que le montant 
du legs était très exactement déterminé par le mon-
tant de l'action rei uxoriae elle-même. La même cho-
se était due dans les deux cas. Le deuxième cas, très 
différent, est le legatum pro dote. Le mari léguait 
à sa femme un ou plusieurs objets déterminés pour lui 
tenir lieu de dot, la distinction avait une conséquen-
ce pratique très importante. L'objet du premier legs 
était l'objet même de l'action rei uxoriae. Quant au 
second objet, il était différent, il suivait les rè-
gles des legs, il remplaçait la dot, même si les ob-
jets légués ne font pas partie de la dot. C'est une 
distinction qui ne peut pas être primitive, Le lega-
tum pro dote doit être considéré comme le plus an-
cien. L'autre, en effet, le legatum dotis, n’est con-
cevable que quand l'obligation de restituer avait 
acquis une individualité distincte dans la fortune 
du mari, et il n’a pu exister qu'à partir du moment 
où l'action rei uxoriae existait elle-même. 

Ainsi, comme nous l'avons vu, les moeurs avant 
la loi font au mari le devoir de songer à l'avenir de 
sa femme et de lui rendre sa dot. C'est une simple 
obligation morale qu'il peut ne pas respecter car il 
a le droit de l’exhéréder, et à plus forte raison, 
il peut omettre de lui léguer sa dot. Avec le fléchis-
sement de la moralité au VIème siècle, avec le maria-
ge sine manu, qui détruit la solidarité et l'unité ma-
trimoniale, ce danger est plus pressant. C'est alors 
que l'autorité vient au secours de la femme qui ne doit 
pas être dépouillée, en créant l'obligation légale. 

L' obligation 
légale de 
restituer ; 
application 
de l'a.r.u. 

Cette introduction de l'obligation légale, de 
rendre la dot à la mort du mari a dû se faire de la 
façon la plus simple, par l’extension de l'action rei 
uxoriae déjà créée pour le cas de divorce. Il suf-
fit pour le préteur de déclarer dans son Edit qu’il 
accordera l'action à la femme au cas de mort de son 
mari. Cette extension, avons-nous vu, a été faite 
assez tôt. 

Ce qui montre que l'action rei uxoriae remplit 
ici le même rôle et répond au même besoin que le lega-
tum. dotis ou legatum pro dote, c’est l’existence dans 



246 246 L’actio rei uxoriae 

le droit romain de l’édit de alterutro. dette obli-
gation légale de restituer et sa sanction par l’ac-
tion rei uxoriae se présentent à cause de cet édit 
comme une obligation subsidiaire, elle joue si le 
legs a été omis . L’action rei uxoriae en effet ne 
se cumule pas avec le legs, et la femme ne peut pas 
réclamer l’exécution de ces deux obligations. Elle a 
une alternative de par l’édit : ou bien choisir le 
legs, du bien choisir l’action rei uxoriae. Sur cet 
édit de alterutro nous avons très peu de renseigne-
ments, car il a été supprimé par Justinien, et il 
n’a donc pas été recueilli dans le Digeste. Il nous 
est connu par une allusion dans une constitution du 
Code Théodosien. Théodose,4,4,7. "Mulier in edicto 
quod de alterutro est", et par la Constitution de 
Justinien qui le supprime. Code 5,13 § 3 : "Sciendum 
est edictum praetoris quod de alterutro introductum 
est". Justinien dans cette constitution supprime l’ac-
tion rei uxoriae, bien plus, il fusionne l’action ex 
stipulatu et l’action rei uxoriae dans une action 
unique réunissant les avantages des deux. Il abroge 
en même temps l’action de alterutro. 

L’édit de 
alterutro. 

Nous voyons donc par ces deux textes qu’un 
préteur de nom et de date inconnus, mais certainement 
d’une époque très ancienne, a créé une alternative. 
Lorsque l’action rei uxoriae rend légale la restitu-
tion de la dot à la mort du mari, cette restitution 
peut être assurée par deux moyens : d’une part, l’ac-
tion civile en restitution, l’action rei uxoriae, 
d’autre part, la volonté du mari qui a mentionné sa 
femme  dans son testament. Ces deux moyens historique-
ment ont été créés dans le même but d’assurer à la fem-
me sa dot. Le préteur considère que ces deux procédés 
ne peuvent être exercés concurremment même si le mari 
faisant un legs n’a pas spécifié qu’il le faisait 
comme legatum dotis ou pro dote, la femme n’aura 
qu’une alternative. Si elle intente l’action rei uxo-
riae, elle est considérée comme ayant refusé le tes-
tament. Judicium mariti non agnovit. Elle n’a pas re-
connu la décision du mari. En renonçant au testament, 
elle écarte tous les avantages qui lui étaient faits, 
l’institution d’héritier, le legs d’usage, la dona-
tion mortis causa, etc. 

Le cumul du 
legatum do-
tis et de l’a. 
r.u. dans le 
droit de Jus-
tinien. 

A l’époque de Justinien, la restitution de la 
dot était établie depuis longtemps dans l’usage. L’uni-
té historique de ces deux moyens est perdue de vue. 
Justinien renverse la présomption. Il suppose que 
quand un mari fait un legs à sa femme, comme il ne 
pouvait pas ne pas savoir que la restitution de la 
dot est assurée dans tous les cas, c’est qu’il a voulu 
ajouter quelque chose à cette restitution. Si sa volonté 



247 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 247 

té n'est pas expressément exprimée, s’il n’a pas dit 
que le legs est fait pro dote et que l’ancienne alter-
native jouera, la femme exercera concuremment ses 
deux droits, son droit au legs et son droit à l’action 
en restitution. Vous voyez comment des changementes dans 
les conceptions peuvent aboutir à des changements 
importants du droit. 

3°- Mort de la femme. 
Dans ce cas, à l’époque classique, le mari gar-

de purement et simplement la dot. Elle est acquise 
définitivement par lui. Les jurisconsultes parlent 
d'un lucrum dotis, c’est un langage un peu inexact 
d’un jurisconsulte habitué â la restitution et ayant 
perdu de vue l’histoire de cette restitution. Car le 
mari ne gagne pas la dot en la conservant, on ne lui 
fait aucun avantage nouveau, il ne reçoit aucune do-
nation. Il garde ce qui lui appartient. 

La dot profec-
tice fait re-
tour au père 
de la femme 
s'il est enco-
re vivant à 
la mort de 
celle-ci 

Il est une exception cependant très ancienne, 
c’est l'exception de la dot profectice. La dot prcfec-

tice est celle qui est constituée par le père de fa-
mille. C'est la dot a pâtre profecta, qui vient du 
père. Toutes les autres dots sont des dots adventices. 
Si donc l'ascendant a constitué une dot et qu'il survit 
à sa fille, les jurisconsultes lui ont donné droit à 
la restitution de cette dot. S'il est mort auparavant, 
le mari la garde. Les jurisconsultes donnent une raison 
curieuse de cette restitution, Pomponius 24,3,6. "Ju-
re sucoursum est patri, ut filia amissa solatii loco 
cederet si redderetur ei dos ab ipso profecta et 
filiae amissae et pecuniae damnum sentiret", le droit 
est venu au secours du père pour que, ayant perdu sa 
fille, il ait un équivalent à titre de consolation, 
si la dot, qu'il a lui-même donnée, lui est rendue, 
de façon qu'il ne sente pas à la fois le dommage de 
perdre sa fille et de perdre son argent. 

Vous pourrez remarquer que le jurisconsulte 
dit "jure sucoursum est". C'est le droit et non pas 
le préteur qui a porté secours au père. 

L'action ex 
stipulatu du 
droit de Jus-
tinien. 

A la fin du droit romain, c’est-à-dire a l’e-
poque de Justinien, cette situation est encore chan-
gée. Justinien dans la loi I du Code, 5,13 en 513, 
fusionne les deux actions en restitution, l’action rei 
uxoriae et l'action ex stipulatu, et les remplace par 
une seule qu'il appelle l’action ex stipulatu, qu’il 
y ait ou non de stipulation. Mais cette action conser-
ve tous les caractères utiles de l’une et de l'autre 
action. Mais l'action ex stipulatu à la dissolution 
du mariage permet de réclamer la restitution en tou-
te hypothèse, soit à la femme soit à ses héritiers, 
plus exactement aux stipulants et aux héritiers. Jus-
tinien étend expressément cette règle de l’action rei 



248 L'action rai uxoriae. 248 

uxoriae à sa nouvelle action. A partir de Justinien, 
l’obligation légale de restituer la dot existe donc 
dans tous les cas de dissolution du mariage. 

L'obligation 
de restituer 
la dot dans 
tous les cas 
de dissolution 
du mariage. 

1°- Au cas de divorce. 
Cependant dans la législation impériale, le 

cas de divorce par la faute de la femme lui fait per-
dre pour d'autres raisons le bénéfice de sa dot. 

2°- Au cas de mort du mari. 
Et 3°- au cas de mort de la femme. La dot est 

restituable en toute hypothèse à la femme ou à ses 
héritiers. A partir de ce moment, l'ancienne condition 
de la dot "dotis causa perpétua est" est de toute 
façon modifiée. La dot est un bien qui n'est donné 
au mari que pour un certain temps, pour la durée du 
mariage. C'est de là que provient la conception moder-
ne, mais vous pouvez voir que, avant Justinien, on 
ne peut savoir dès le début du mariage si la dot sera 
restituée ou non. C'est une incertitude qui dure jus-
qu'à la fin du mariage. Car non seulement pour le 
cas de divorce, mais même pour la dissolution dans 
les autres cas, la dissolution dépend du hasard, soit 
de la mort du mari, soit de la mort de la femme, 
soit de la mort du père et de la survivance de la fem-
me. Par conséquent, jusqu'à la fin du droit romain, 
il n'y avait pas à proprement parler un droit à la 
restitution de la dot, il n'y avait pas de créance, 
même conditionnelle, il n'y avait pendant le mariage 
qu'une espérance de restitution. 

Chapitre VII 

ACTION REI UXORIAE - LA FORMULE ET SA SIGNI-

FICATION PRIMITIVE - LES RETENTIONES. 

L'obligation 
légale de res-
tituer la dot. 

A la date à laquelle nous sommes parvenus, 
l'obligation de restituer la dotest entrée dans le 
droit. Elle est devenue une obligation légale. Ce fait 
s'est produit dans le courant du VIème siècle et 
vers le début du VIIème siècle. Nous savons que cet-
te obligation légale a été rendue nécessaire par la 
transformation des moeurs. Elle est une des nombreuses 
conséquences des grandes transformations sociales, 
qui se sont produites dans ce siècle sous la poussée 
des événements qui ont fait de Rome la maîtresse du 
onde, Par suite de l'afflux des richesses, l'an-

cienne austérité des moeurs a cédé la place à des 
coutures plus libres. Le mariage libre, le mariage 
sine manu est devenu le mariage le plus fréquent, et 



249 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 249 

avec lui le divorce s’est introduit dans les moeurs 
et se multiplie. En somme l'ancienne solidarité fami-
liale est atteinte par une conception plus individua-
liste. La femme qui se marie n'est pas assurée, et 
elle ne le d'ésire pas, de rester toute sa vie l'épou-
se d'un seul homme. Le divorce devient une éventualité 
normale et aussi le remariage. 

La dot rendue 
à la femme 
pour facili-
ter son rema-
riage. 

La dot doit être rendue à la femme pour facili-
ter son remariage. C'est le but de cette restitution 
qui nous est indiqué expressément par les juriscon-
sultes. Digeste 21,2,1. Pomponius. Nam et publiée in-
terest dotes mulieribus conservari,cum dotatàs esse 
feminas ad sobolem procreandam, replendamque liberis 
civitatem maxime sit necessarium il est d'un inté-
rêt public que les dots soient conservées aux fem-
mes car il est très nécessaire qu’elles soient dotées 
pour pouvoir procréer et remplir la cité d’enfants. 
En somme, le sort de la femme devient un sort plus per-
sonnel et plus individualiste. La femme n’est pas in-
dissolublement liée à la famille dont elle fait tran-
sitoirement partie. 

Les difficul-
tés doctri-
nales aux-
quelles s’est 
heurtée l’ac-
tio rei uxo-
riae. 

Mais pour arriver a ce résultat, pour conser-
ver à la femme en toute occurence sa dot, la nouvelle 
action va se heurter à de grandes difficultés doctri-
nales, car le but qu'elle doit atteindre est tout à 
fait contraire aux principes généraux du droit civil. 
Ces principes généraux découlent de l'ancienne orga-
nisation de la -famille. Il résulte de cette organisa-
tion qu'aucun droit n'est accordé aux membres d'une 
famille autres que le paterfamilias. quand la dot est-
versée au moment du mariage, elle est remise au père 
de famille, au père de famille dans laquelle entre 
la femme. Elle lui est remise à titre de propriété 
et de propriété définitive. C'est le principe de l'u-
nité du patrimoine de la famille qui l'exige. Mais 
c’est un principe contraire aux faits. Le père de fa-
mille n’est pas toujours le mari. A la mort du père 
de famille, son patrimoine se partage également entre 
tous les héritiers, et dans ce patrimoine figure la 
dot, qui doit,  elle aussi, être partagée. Elle ne peut 
donc pas revenir uniquement à la femme. Les juriscon-
sultes corrigent ce droit ancien pour arriver au résul-
tat nouveau par toute une série de remèdes légaux, 
que l’on peut -appeler même dans certains cas des sub-
terfuges. Par une série de promesses de stipulations 
prétoriennes et de cautions, il s’efforce d’empêcher 
la dot de suivre la règle légale et il remplace ces 
règles par d’autres permettant à la femme de conserver 
la dot. Ces remèdes sont établis au nom de l'équité, 
et notamment de cette règle d’équité : les charges du 

" Les Cours de Droit " 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



250 L’actio rei uxoriae. 250 

mariage. La dot doit être là où sont les charges du 
mariage. C’est cette série de remèdes de fortune, de 
règles d’exception et de précautions qui forment la 
condition juridique spéciale de la dot. 

En ce qui concerne la restitution, la restitu-
tion de la dot se heurte aux mêmes difficultés de prin-
cipe. La femme, à qui l’on doit conserver sa dot, n’a 
pas la plupart du temps la capacité nécessaire pour 
être titulaire d’une créance pour être créancière de 
l’obligation pécuniaire de restitution. Si elle est en 
effet mariée cum manu, c’est à son mari que revien-
drait le droit dont elle reste titulaire légalement. 
Mariée sine manu, en général fille de famille, c’est à 
son père que doit revenir ce droit. Mais dans la for-
mation nouvelle de l’action rei uxoriae, cette capaci-
té de la fille n’est importante à apprécier qu’au mo-
ment où on va lui rendre sa dot. Il est inutile de la 
considérer au moment de la constitution de la dot ni 
pendant le mariage. 

Par l’a. rei 
uxoriae le 
préteur est 
venu consa-
crer des usa-
ges familiaux. 

Cette sorte de difficulté va trouver un remède 
dans le caractère même de l’action qui vient d’être 
créée. En créant l’actio rei uxoriae, nous l’avons vu, 
le préteur ne crée par une règle nouvelle, il transfor-
me en règle légale des usages familiaux. C’est ici que 
se trouve la nouveauté de ce droit, car les usages fa-
miliaux ne sont tenus par aucun des principes du droit 
civil. Par conséquent pour les faire entrer dans le 
droit civil, il est nécessaire de briser le cadre tra-
ditionnel trop rigide et trop étroit, de créer des rè-
gles nouvelles . C’est un droit révolutionnaire fondé 
sur l’équité. La nécessité de cette transformation me 
paraît suffire pour expliquer les caractères anormaux 
que présente l’action rei uxoriae. Pour justifier ses 
caractères on a voulu recourir à des explications com-
pliquées, notamment lui donner un caractère pénal pri-
mitif. Non seulement ce détour est inutile, mais l’ex-
plication directe par l’origine de l’action paraît plus 
convaincante. Aussi avant d’expliquer la formule de 
l’action rei uxoriae et sa signification, il me paraît 
nécessaire de passer en revue quelques-uns des carac-
tères particuliers relevés dans l’action. Nous étudie-
rons successivement s 

§ 1 - Les caractères particuliers de l’action rei 
uxoriae, 

§ 2 - L’aequius melius et la formule de l’action-
§ 3 - La signification originaire de l’aequius me-

lius et les retentiones. 



251 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 251 

§ I - Câractères particuliers de l'action rei 

uxoriae. 

L’origine de cette action dans les usages fa-
miliaux me paraît rendre compte d'une façon suffisante 
de ses traits caractéristiques et de ses caractères 
anormaux différents des caractères des autres actions 
civiles. L'action rei uxoriae de par son origine a à 
peine un caractère pécuniaire. Elle est personnelle 
à la femme. Basée sur raisons morales, elle est avant 
tout destinée par un motif d’équité à conserver sa 
dot à la femme dans la limite de l’équité. 

Le mari reste 
propriétaire 
de la dot; 
c'est au mo-
ment de la 
dissolution 
du mariage 
que le juge 
intervient 
pour statuer 
sur la resti-
tution. 

1° ) Quel est le fondement de l’action. 
La restitution par cette action a pu être assurée 

sans qu’aucun principe ancien de la condition de la 
dot n’ait été théoriquement modifié. La dot reste tou-
jours la propriété du mari. Elle lui est remise au mo-
ment du mariage à titre de propriété définitive et 
sans affectation spéciale. Digeste 23.3.1. Paulus, "do-
tis causa perpétua est, et cum voto ejus qui dat ita 
contrahitur ut semper apud maritum sit", la cause de 
la dot est perpétuelle et dans l’intention de celui 
qui donne elle est ainsi créée de façon à rester tou-
jours au mari. Ce ne sera donc pas, au moment où la 
dot est donnée que naîtra l’obligation de restituer-
Pour que cette obligation de restituer date de ce mo-
ment, il faudrait une stipulation spéciale et une obli-
gation ex stipulatu. L'obligation de restituer ne ré-
sultera pas davantage de ce que la dot est un bien af-
fecté à des charges spéciales. Si les Romains l'avaient 
considérée juridiquement de cette façon, la dot serait 
un bien qui serait sans cause entre les mains du mari, 
quand l’affectation spéciale aurait disparu. Par con-
séquent la demande en restitution pourrait être faite 
à l’aide d'une condictio sine causa, une action de 
droit strict. Il n’en est pas ainsi, et le droit civil 
ne nous donne aucune trace d’une action de cette sor-
te. Ce sera donc au moment où la femme aura besoin de 
cette restitution que la question se posera de savoir 
si la dot doit ou non lui être restituée. Ce sera donc 
au moment de la dissolution du mariage, à ce moment 
seulement, que les pouvoirs seront donnés au juge de 
déterminer en équité et suivant les circonstances si 
la dot doit être rendue et combien de cette dot doit 
être rendu. 



252 L’aotio rei uxoriae. 252 

Seule la fem-
me peut béné-
ficier de la 
restitution. 

2e) Détermination du bénéficiaire de la 
restitution. 

Ce bénéficiaire, d’après l’origine de notre 
action, doit être la femme, et uniquement la femme. 
C'est pour elle que l'action a été créée, dans le but 
de lui conserver une dot pour qu'elle puisse se rema-
rier. Etant donné que cette action ne s'embarrasse pas 
de principes juridiques, la possibilité de cette res-
titution sera strictement appréciée au moment même où 
la restitution devra être faite, et ce sera une gran-
de supériorité de l'action rei uxoriae sur l'action 
ex stipulatu. Celle-ci, en effet, a été créée au moment 
de la constitution de dot; pour que la femme puisse 
en bénéficier, il faut qu’elle soit capable de faire 
une stipulation, capable par conséquent de recevoir la 
dot au moment même où elle l’abandonne, c’est-à-dire 
au début du mariage. Et il faut en outre qu’elle reste 
capable de la recevoir sans subir de capitis deminu-
tio depuis la constitution de dot jusqu’à la fin du 
mariage. Or, cette situation, c’est le cas le moins 
fréquent, c'est un cas anormal; le plus souvent la 
femme est in potestate, c'est alors le père qui peut 
faire cette stipulation, mais s’il la fait, il en 
garde le bénéfice, lui et ses héritiers, et ce n’est 
pas à la femme qu'elle revient. Dans le mariage cum 
manu, nous avons vu que cette stipulation ne pouvait 
pas jouer, qu’aussitôt après le mariage, la femme su-
bit une capitis deminutio. 

C’est au moment 
de la restitu-
tion que la 
capacité de 
la femme est 
appréciée. 

Le paterfami-
lias a besoin 
de l’autorisa-
tion de sa 
fille alieni 
juris pour 
intenter l'ac-
tion. 

Pour l'action rei uxoriae, aucune de ces règles 
n’est valable .. C’est au.moment de la restitution 
que la capacité de la femme à recevoir sa dot est ap-
préciée. Peu importe la situation antérieure. Si donc 
à ce moment elle est sui juris, c’est elle qui a l'ac-
tion, puisqu’elle a capacité pour l’exercer. Ulpien, 
Regulae, 6.6. "Divortio facto, si quidem sui juris sit 
mulier habet rei uxoriae actionem, id est repetitio-
nem dotis", le divorce étant fait, si la femme est 
sui juris, elle a l’action rei uxoriae, c’est-à-dire 
la répétition de la dot. Si, au contraire, elle est 
filia familias, les principes du droit romain s’oppo-
sent absolument à ce qu’elle puisse exercer elle-, même 
son action, car elle est incapable d’agir. L’action 
rei uxoriae est donnée au père de famille. C’est lui 
qui l’exerce, mais par une anomalie unique, il ne peut 
l’exercer seul. Malgré son incapacité, la fille doit 
intervenir. Ulpien, Regulae, 6.6. "Quod si in potesta-
te patris sit, pater adjuncta filiae persona habet ac-
tionem rei uxoriae", si la fille est sous la puissance 
de son père, le père a l'action rei uxoriae, la per-



253 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 253 

sonne de sa fille lui étant adjointe. Cette autorisa-
tion de la fille est une étrange anomalie pour le 
droit civil, puisqu’elle n'a aucune capacité pour la 
donner. Aussi les jurisconsultes essaient d’expliquer 
cette anomalie sans y parvenir. Ils nous disent que 
la dot est au père et à la fille. Digeste, 24.3. Loi 2, 
que la dot est commune au père et à la fille, Digeste 
46.3.36 § 5, ou même que la fille est ainsi comme asso-
ciée au père, "quia in causam dotis particeps et qua-
si socia obligationis patris filia esset", parce que 
en ce qui concerne la dot la fille partage avec le 
père et est comme associée au droit du père. Cette au-
torisation, cette participation de la fille n'est te-
nue à aucune forme légale, et elle est valable, quelle 
que soit la façon dont elle se produit, notamment le 
fait pour la fille de ne pas contredire le père exer-
çant l'action vaut l'autorisation. 

C'est pour sa 
fille que le 
paterfamilias 
touche la 
dot. 

Il n'empeche que c’est pour la fille que le 
père touche la dot, et parce qu'il n'est pas possible 
qu'il soit fait autrement. Aussi chaque fois que la 
restitution directe à la fille est possible, l'équité 
reprend sa force, et la dot doit être rendue à la fil-
le, sans tenir compte des règles de droit ordinaires. 
D’après les règles de droit, en effet, la litis.contes-
tatio qui transforme l'obligation primitive, au droit 
d'obtenir le jugement éteint la première obligation 
et la remplace par le droit pour la personne qui avait 
la litis contestatio d’obtenir un jugement sur oette 
formule. C’est donc dans la personne qui avait la li-
tis contestatio que le droit est définitivement fixé 
par les règles ordinaires. Or, dans trois cas indiqués 
par les jurisconsultes, nous voyons la physionomie 
tout à fait spéciale de l’action rei uxoriae, qui ne 
suit pas cette règle. 

1°) Digeste 24.3.31. § 2. Le procurator du père 
a obtenu la litis contestatio au nom du père, volunta-
te filiae, avec l'autorisation de la fille. Le procès 
a été jugé dans cet état. Après le jugement le père 
meurt. Le jurisconsulte déoide que l’action judicati 
pour exécuter le jugement sera donnée au nom de la 
fille et non pas au nom des héritiers du père. 

2°) Digeste 24.3.66. § 2. Un procès est jugé au 
nom du père avec l’autorisation de la fille. Une par-
tie de la dot est payée. Le père meurt. Le reste de la 
dot sera payé, non pas aux héritiers, mais à la fille, 
pensent Labéon et Trébatius, et Javolénus dit"verum 
est", et cela est exact. A moins que le père par une 
délégation ou par une promesse n'ait fait une novation 
et n'ait remplacé la cause du droit venant de l’action 
ex judicati en une autre cause venant de la délégation 



254 L'actio rei uxoriae. 254 

ou de la promesse, dans ce cas le régime spécial de 
l’action rei uxoriae doit cesser et nous rentrons alors 
dans les règles habituelles du droit qui a fixé d’une 
façon définitive dans la personne de celui qui a ce 
droit là possibilité de l'exercer. 

3°) Digeste 48.20.10.1. Une solution du même gen-
re intervient ici, elle est cependant moins rigoureu-
se, parce que celui qui s'oppose à la fille est le 
fisc. 

Pour expliquer ce caractère anormal, les auteurs 
et en particulier Esmein rapprochent les caractères 
de l'action rei uxoriae de ceux de l'action d’injures, 
lorsque l'injure a été faite à un fils, la loi veut 
autant que possible que le fils profite de la condam-
nation. Mais ces rapprochements sont tous extérieurs, 
car ce ne sont pas les mêmes règles qui figurent dans 
ces deux actions. Esmein le reconnaît lui-même. Ce 
sont des règles de même nature, et qui viennent du 
même principe d’équité, mais qui n'ont pas été emprun-
tées les unes aux autres. Il n'est donc pas néces-
saire d'invoquer un autre caractère que le caractère 
propre de l'action rei uxoriae pour les expliquer. 

L’action rei 
uxoriae est 
intransmissi-
ble, active-
ment . 

4 °) Caractère personnel de l’action rei uxoriae. 
L'action rei uxoriae est accordée à la femme seu-

le, dans son intérêt. Elle lui reste étroitement per-
sonnelle. Elle ne passe pas à l'héritier de la femme. 
C’est une action qui est intransmissible activement, 
c'est-à-dire que le mariage étant dissous par le di-
vorce, la femme meurt avant d'avoir exercé son action, 
plus exactement avant d’avoir fixé le droit en mettant 
le mari en demeure de restituer, l’action s’éteint, 
elle ne passe pas à l’héritier. Ulpien, Regulae, 6.7. 

A l'origine, 
elle était 
aussi intrans-
missible pas-
sivement. 

Il y a même des traces que cette action était 
intransmissible passivement. Seul primitivement le 
mari devait être obligé de restituer; s’il meurt a-
vant -cette restitution, la femme ne peut exercer son 
droit contre les héritiers du mari, ou plus exactement 
ici encore avant qu'elle ait fixé le droit par la mise 
en demeure qu’elle fait à son mari indiquant l'inten-
tion de l'exercer. C'était le cas du judicium de mo-
ribus, qui est intransmissible passivement et active-
ment. Peut-être est-ce même le cas pour le droit clas-
sique de l'action rei uxoriae au cas de divorce. Il 
se peut que l'ancienne règle ait subsisté, même dans 
le droit classique, pour le cas originaire de l'action. 
Cette interprétation résulterait d’un texte un peu 
douteux, qui se trouve dans les Fragmenta Vaticana, 
§ 98, Paulus, responditid quod dotis nomine marito 
datum est post mortem mariti si nulla mora interces-
sit apud heredem mariti remanere oportere", Paul ré-



255 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 255 

pondit que ce qui a été donné en qualité de dot au 
mari, après la mort de celui-ci, s’il n’y a aucune 
mise en demeure, doit rester à l'héritier du marie Le 
cas de ce texte paraît être le cas de divorce: avant 
la mise en demeure, le mari meurt, l’action rei uxo-
riae s'éteint. 

Caractère 
moral de l’a. 
rei uxoriae. 

Sans discuter davantage ce dernier cas, ces rè-
gles suffisent pour montrer que l’action rei uxoriae 
a à peine un caractère pécuniaire, un caractère patri-
monial. Avant tout, c’est un caractère moral. L'action 
rei uxoriae ne s’embarrasse pas des règles ordinaires 
du droit, parce qu’elle suit des règles qui sont nées 
hors du droit, qui sont toutes du domaine de l’équité. 
Le juge est ici un juge en équité avec des pouvoirs 
exorbitants, il est pro censore. Du premier coup en 
créant cette action nouvelle, le préteur a créé un 
droit révolutionnaire, et il a été jusqu’au bout de la 
libération du droit strict par les règles de l’équité 
et de la bonne foi. Voyons maintenant à l'aide de 
quelle formule il a atteint ce résultat. 

§ 2 - L’aequius melius et la formule de 

l'action rei uxoriae. 

Nous chercherons ici à déterminer ce que nous 
pouvons connaître de la formule de l’action rei uxo-
riae, sous la procédure formulaire. 

1° - Les mots quod aequius melius erit. 
2° - La présence du mot oportere dans la formu-

le. 
3° - Nous essaierons de reconstituer cette for-

mule. 
Place de la 
formule dans 
l’édit. 

Disparition 
de la formule 
dans nos tex-
tes. 

Pendant toute la durée de la procédure formu-
laire l'action rei uxoriae, comme toutes les actions, 
avait sa formule proposée par le préteur dans son édit. 
Nous savons même à quelle place se trouvait l'action. 
Lenel dans son édit perpétuel, titre 20, § 16, nous 
dit qu'elle se trouvait au titre, Soluto matrimonio dos 
quemadmodum petatur, le mariage étant dissous, comment 
la dot est-elle réclamée ? Dans cet édit se trouvait 
la formule de l'action rei uxoriae, en même temps que 
l'édit de alterutro, l'action de rebus amotis et le 
judicium de moribus, peut-être même y avait-il encore 
d'autres actions. Ce titre se trouvait après les judi-
cia de bonne foi, avec lesquels notre action s’appa-
rente étroitement, comme nous allons le voir. Le modè-
le de la formule, nous ne le connaissons plus. Il est 
disparu de nos textes juridiques, et cela pour deux 
raisons: pour une raison générale d'abord: l'immense 



256 L'actio rei uxoriae. 256 

majorité des formules qui figuraient dans l’édit du 
préteur ont disparu. Nous n’en conservons qu’un tout 
petit nombre, celles qui figurent dans le manuel de 
Gaius, dans les Institutes, à titre d’exemples. Car 
dans le Digeste de Justinien les formules ont été sys-
tématiquement écartées des extraits, des commentaires 
de l’édit, qui y sont recueillis. La procédure formu-
laire est abolie, elle est remplacée depuis longtemps 
par la procédure extraordinaire, et les formules n'ont 
plus d’intérêt. Il y a en outre une deuxième raison: 
c’est que l’action rei uxoriae a été spécialement abro-
gée par Justinien. Code 5.13.1. Elle a été remplacée 
par une action nouvelle, qu’il appelle action ex sti-
pulatu. 

La partie prin-
cipale de la 
formule : 
quod aequius 
melius erit. 
Les preuves. 

1°) Quod melius aequius erit. 
Si nous ne connaissons plus l’ensemble de la for-

mule, nous savons de façon sûre qu’elle comportait 
principalement ces mots: quod aequius melius erit et 
que ces mots étaient la partie principale de la for-
mule. Ces mots lui donnaient tout son sens. Une série 
de textes nous apportent ce témoignage, soit dans le 
Digeste, soit hors du Digeste. Les plus nets et les 
plus décisifs, sont les textes de Cicéron, ce sont des 
passages bien connus, souvent cités, qui sont essen-
tiels pour l’histoire du droit de bonne foi, et dont 
on n'a pas suffisamment tiré tout ce que l'on pouvait 
en tirer au point de vue de l'histoire de ces actions. 
Pour le moment nous nous contenterons de les rappeler 
seulement en ce qui concerne les mots essentiels de 
la formule rei uxoriae. Cicéron, Topiques, 17.66. " im-
primisque in arbitrio rei uxoriae in quo est quod ae-
quius melius” avant tout dans l'arbitrium rei uxoriae 
dans lequel se trouve ce qui est, le plus équitable et 
le meilleur. Cicéron, de Officiis, 3.15.61. "Reliquo-
rum autem judiciorum et verba maxime excellunt.....• 
in arbitrio rei uxoriae, melius aequius, dans les au-
tres judicia ces paroles sont tout à fait excellentes 
....dans l’arbitrium rei uxoriae melius aequius. 

Que cette formule caractéristique se soit main-
tenue chez les jurisconsultes classiques, c'est ce que 
nous apprennent deux textes du Digeste: un texte de 
Procuis au début du premier siècle, un autre de Javo-
lénus à la fin citant Labéon, Digeste, 46.3. de solu-
tionibus, 82, Proculus, libro quinto epistularum, 
"nec melius nec aequius esse existimarem eum fundum 
reddi Seiae", j'estimerai qu'il ne serait pas le meil-
leur et le plus équitable que ce fonds soit rendu à 
Seia. Digeste, 24.3.66. Javolénus, libro sexto, ex pos-
terioribus Labeonis, § 7. "Ad mulierem pertinere, ait 
Labeo, quia nec melius aequius esset quod exigerit vir 



(2) 257 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 257 

ab uxore non potuisset", Labéon dit que ceci doit re-
venir à la femme, parce qu'il n’aurait pas été le 
plus équitable et le meilleur que le mari ne puisse 
l'exiger de l'épouse. Et enfin nous le voyons dans les 
abréviations de Valérius Probus. Girard, Textes de 
Droit Romain, p. 218,29. "M.A.E.", melius aequius e-
rit. Valérius Probus donne toute une liste d’abrévia-
tions de formules. Ces mots ici sont incontestable-
ment l'abréviation de la formule de l’action rei uxo-
riae, et l’explication de cette abréviation. Il ré-
sulte donc de ces témoignages que la formule de l’ac-
tion rei uxoriae contenait ces mots: "quod aequius 
melius erit". 

La preuve de 
la présence 
dans la for-
mule du mot 
"oportere". 

2°) Oportere. 
La formule contenait-elle aussi un oportere, ou 

un praestare,ou même reddi oportere ? Il me semble 
que le témoignage des textes apporte une preuve for-
melle de la présence de cet oportere dans la formule. 
Evidemment cette présence a été niée. Pour quelle 
raison ? La présence d'oportere dans la formule en 
effet est une preuve certaine qu’il s'agit d'une ac-
tion civile in jus concepta, et non pas d'une action 
in factum. Gaius, Institutes 4,45. "Sed eas formulas 
in quibus de jure quaeritur conceptas vocamus; quales 
sunt quibua intendimus nostrum esse aliquid ex jure 
quiritium, aut nobis dari oportere, in quibus juris 
civilis intentio est. 46. Ceteras vero in factum con-
ceptas vocamus, id est in quibus nulla talis intentio 
concepta est". Mais ces formules dans lesquelles on 
s’inquiète du droit, nous les appelons formules con-
çues en droit, telles sont celle(s par lesquelles nous 
prétendons que quelque chose nous appartient, d’après 
le droit des quirites, ou que quelque chose doit nous 
être donné. Dans ces formules l'intentio est de droit 
civil. 46. Les autres formules, nous les appelons con-
çues in factum, ce sont celles dans lesquelles il n'y 
a pas cette sorte d'intentio. D’après ce passage, si 
nous trouvons dans une formule les mots techniques ex 
jure quiritium, nous savons qu'il s'agit d'une action 
réelle et d'une réclamation d'un droit de propriété, 
d’après le droit civil. Si au contraire, nous trouvons 
le mot oportere, nous savons qu'il s'agit d'une ac-
tion personnelle, et de la réclamation d'une obliga-
tion qui est valable, d'après le droit civil. Il s'a-
git d'une action civile in jus. 

'"oportere" 
de la formule 
la doctrine 
Girard sur 

origine des 

La présence d'oportere dans notre formule se 
heurte donc à la doctrine de Girard et des autres, 
d'après laquelle dans les actions de bonne foi une 
action in factum a précédé l'action in jus dedans 
laquelle la formule primitive aequius melius repré-

“ Les Cours de Droit ” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



258 L’actio rei uxoriae. 258 

senterait l'action in factum avant qu'elle ne soit 
devenue en droit classique une action de bonne foi 
parmi les autres actions de bonne foi, avant qu'elle 
soit devenue une action civile. Cette présence se heur-
te encore à la thèse voisine d’Esmein, qui assigne à 
notre action une origine pénale et prétorienne. Ici 
encore, il me semble que les textes examinés sans par-
ti pris donnent tort à la théorie. C'est d'ailleurs ce 
qui est de plus en plus reconnu, parmi les derniers 
auteurs, en particulier par Grosso, dont nous allons 
parler. On n'accepte plus cette conclusion et on ad-
met de plus en plus que l'action rei uxoriae est une 
action civile. 

actions de 
bonne foi. 

L'emploi 
d' "oportere" 
par les vete-
res et par 
les juriscon-
sultes classi-
ques. 

Jurisconsultes vèteres et jurisconsultes classi-
ques se réunissent pour employer ce terme technique 
oportere à propos de la restitution qui est due, et on 
peut dire qu'il est certain que c’est en se référant 
aux paroles mêmes de la formule qu'ils emploient le 
mot. Le témoignage le plus ancien est, rappelons-le, 
le premier témoignage de l'existence de l'action et 
c’est un témoignage du jurisconsulte Mucius Scaevola, 
donné en 633 à la mort de Caius Gracchus. Digeste 
24.3.66. "Nam Publius Mucius statuit res dotales Li-
cinia praestari oportere”. Publius. Mucius décida que 
les choses dotales devaient être  données à Licinia. Ce 
témoignage est confirmé par un témoignage de Cicéron, 
Toniques 17.66. "Imprimisque in arbitrio rei uxoriae 
in quo est quod aequius melius...quid virum uxori quid 
uxorem vira praestare oporteret", avant tout dans l'ar-
bitrium rei uxoriae, dans lequel se trouve ce qûi est 
le plus équitable et le meilleur...., ce qui devra être 
fourni par le mari à l'épouse, par l'épouse au mari. 
Nous trouvons le même langage dans les jurisconsultes 
classiques. Gaius 17.2.66. "Quod si eo tempore quo 
dividitur sociétés in ea causa dos sit ut certum sit 
eam vel partem ejus reddi non oportere", parce que à 
l’époque où la société est dissoute la dot est dans 
cette condition qu’il est certain qu'on n’est pas obli-
gé à la rendre en tout ou en partie. Le jurisconsulte 
ici examine quels sont les biens qui doivent être par-
tagés au moment de la liquidation d’une société. L’un 
des deux sociétaires est un homme marié. La question se 
pose de savoir si la dot doit ou non figurer dans la 
société. Le jurisconsulte répond que si le partage de 
la société se fait à une époque où il est certain que 
la dot ne sera pas remise à la femme, elle sera compri-
se dans le partage de société. Ce qui nous importe, 
c'est la façon dont il dit: dotem reddi non oportere. 
Paul, 12.2.30. § 2. Si juravit decem dedisse in dotem 
hoc solum non erit quaerendum. an data sint sed quasi 



259 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 259 

data sint quod in eo reddi oportet praeatandum erit", 
ai la femme a juré qu'elle a donné 10 en dot, il ré-
sultera de son serment cela seulement qu'on ne recher-
chera pas si elle a donné véritablement 10, mais on 
lui rendra ce qui doit être rendu de ses 10, comme si 
elle les avait donnés. Ici le jurisconsulte indique 
un certain nombre de cas dans lesquels la preuve de 
ce qui a été donné en dot peut être faite par un ser-
ment de la femme. Le jurisconsulte distingue suivant 
la nature des serments. Si la femme jure qu'on doit 
lui rendre 10, ce sera cette somme qui devra figurer 
dans l'action rei uxoriae, mais si elle a juré qu'el-
le a donné 10 en dot, elle n'est dispensée seulement 
que de la preuve à apporter que ces 10 ont bien été 
réellement donnés en dot, et comme l'indique le res-
te du texte, l'action rei uxoriae suivra les règles 
ordinaires, étant posé en principe que 10 ont été don-
nées en dot, et l'on appliquera les règles pour sa-
voir ce qui doit être restitué, quod aequius melius 
erit. Ici encore j'ai cité ce texte pour vous montrer 
la façon particulière dans laquelle le jurisconsulte 
s'exprime pour montrer l'obligation: in eo reddi opor-
tet. 

3°) Essai de reconstitution de la formule. 
Nous conclurons donc que la formule de l'action 

rei uxoriae comportait un oportere. Il est bien enten-
du que cet oportere lui donnait le caractère d’une ac-
tion civile. 

Les essais 
de reconsti-
tution. Leur 
caractère ar-
bitraire. 

Sur ces données assez incertaines, les auteurs 
ont essayé de reconstituer la formule probable de l'ac-
tion rei uxoriae. Ces reconstitutions se trouvent no-
tamment dans Dernburg, Geschichte und théorie des 
Compensation, 1818, p. 1G2, Rudorff, Edit perpétuel, 
§ 120, p. 124, Czylharz, Dotalrecht, p. 364, Bechmann, 
Dotalrecht, 2. p. 324., Lenel, Edit perpétuel, 2. 
p. 21, Karlowa Romische Rechtsgeschichte,, 2. p. 221. 
Arangio Ruiz, Formule con demonstrazione, p. 110, 
Grosso, judioium rei uxoriae, p. 13. Toutes ces re-
constitutions sont arbitraires et contestables en quel 
que partie, car nous manquons de données précises et 
en outre ces reconstitutions sont toutes faites sur 
le modèle des actions du droit classique. Elles sont 
régulièrement formées.avec toutes les parties bien 
distinctes de la formule: demonstratio, intentio et 
condemnatio. La formule de l'action rei uxoriae est 
une formule plus archaïque que les formules des ac-
tions ex fide bona. Elles sont d'une autre source. 
Il se peut que le modèle archaïque ne respectait pas 
d'une façon aussi tranchée les catégories qui n’ont 
d'ailleurs été distinguées que par le droit classique. 



260 L’actio rei uxoriae. 260 

La place de 
l’aequius me-
lius. 
Intérêt qu’il 
y a à la pré-
ciser. 

Plus intéressants que le détail de ces formu- . 
les sont les problèmes de fond que pose leur rédaction. 
Le problème le plus important, c’est la question de 
savoir où se trouvait l’aequius melius, dans l’inten-
tio ou dans la condemnatio. L’intentio est cette partie 
de la formule où est déterminé ce qui est du droit. 
"Quid debitum est". Si l’aequius melius se trouve dans 
l’intentio, c’est l’obligation elle-même de restituer, 
qui est diminuée par le droit, qui est diminuée de 
tout ce qui peut être réduit de la formule par l’ae-
quius melius, et notamment ce sont les retentiones, 
qui diminuent la dot ipso jure. Si, au contraire, 
l’aequius melius se trouve dans la condemnatio, en 
droit toute la dot est due, mais le juge tire de l’ae-
quius melius la possibilité de modérer la condamnation, 
de la réduire. 

Lenel place 
l’aequius 
melius dans 
la condemna-
tio. 

Critique de 
la formule de 
l’a. rei uxo-
riae telle 
qu’elle est 
reconstituée 
par Lenel. 
L’aequius me-
lius a sa pla-
ce dans l’in-
tentio. 

Les auteurs pour la plupart, et avec raison, 
placent l’aequius melius dans l’intentio sauf Lenel, 
Edit perpétuel, 10.2.20. Lenel entraîné par l’exemple 
des actions in bonum et aequum conceptae place l’ae-
quius melius dans la condemnatio sans pourtant en 
faire une action prétorienne in factum comme  ces sor-
tes d’actions, car il y met un oportere qui en fait 
une action in jus. En réalité, c’est en s’abusant par 
une ressemblance extérieure, qu’on veut ranger l’ac-
tion rei uxoriae parmi les actions in bonum et aequum 
conceptae. Dans ces actions in bonum et aequum concep-
tae, la caractéristique en effet du pouvoir du juge 
est de modérer la condamnation par 1’aequum et bonum. 
La formule de Lenel basée sur ces principes a une in-
tentio in jus et une condemnatio incerta. "Si paret 
Numerium Negidium Aula Ageria dotem partemve ejus 
reddere oportere”. Puis la condemnatio: ”Quod aequius 
melius erit ejus judex Numerium Negidium Aula Ageria 
condemna, si non paret absolve”. Cette formule n’a 
pas de démonstration. Elle a le mérite de la simplici-
té, mais elle part d’un faux point de départ. L’ae-
quius melius se trouve dans l’obligation et non pas 
dans la condamnation. Cela résulterait à priori assez 
bien de l’origine assignée par nous à cette action. 
L’obligation de restituer la dot en soi n’est pas une 
obligation légale. C’est un devoir moral pour le ma-
ri de ne pas renvoyer sa femme sans ressource. C’est 
un devoir moral pour lui dp lui donner ce qu’il esti-
me juste, étant donné les conditions du divorce. 
C’est cette obligation morale qui a été traduite en 
obligation juridique, mais elle a été traduite telle 
qu’elle était: c’est l’obligation de rendre la partie 
de la dot qu’il est juste de rendre. Ceci n’est qu’un 
raisonnement à priori, et per conséquent une preuve 



261 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 261 

insuffisante. Mais elle se trouve confirmée par les 
textes. Nous trouvons d’abord dans Cicéron, dans des 
textes que nous étudierons. De Officiis, 3.15. § 61. To-
piques, 17.66, que Cicéron rapproche le quod aequius 
melius de l’ex fide bona, de la formule de l’action 
de bonne foi. Or l’ex fide bona se trouve dans l’in-
tentio, et même dans le second cas il dit expressément 
que le quod aequius melius erit détérmine le praestare 
oporteret. C’est ce que nous venons de voir dans le 
texte que nous venons de citer. Donc c’est ce qui est 
in obligatione. Les jurisconsultes classiques tiennent 
le même langage. C’est au reddi oportere qu’ils rap-
portent l’aequius melius, donc c’est à ce qui est dans 
l’obligation. Eux aussi, et avec une assurance de tech-
nicité beaucoup plus grande que celle de Cicéron, nous 
disent la même chose. Proculus Digeste 46.3.82. "Nec 
aequius nec melius exiatimarem, eum fundum Seiae reddi". 
Je ne penserai pas que ce soit le meilleur et le plus 
équitable que ce fond soit rendu à Seïa. Javolénus 
livre VI ex posterioribus Labeonis, 24.3.66. §7. 
"Quia nec aequius melius esset, quod exigere vir ab 
uxore non potuisset et ob id ex détrimento viri mulie-
rem locupletari", parce qu’il ne serait pas le meilleur 
et le plus équitable que le mari ne puisse pas exiger 
cela de son épouse, et à cause de cela que l’épouse 
soit enrichie au détriment du mari. Cette façon de 
parler doit être opposée au langage des jurisconsultes 
dans l’action injuriarum, dans cette action in bonum 
et aequum concepta, par exemple. Digeste, 47.10.18. 
Principium et 44.7.34. "Bonum et aequum non esse con-
demnari", il n’est pas bon et équitable qu’il soit con-
damné . 

La formule de 
l’a. rei 
Uxoriae se-
lon Karlowa. 

C’est donc avec raison que les autres auteurs 
mettent l’aequius melius dans l’intentio, et en font 
une détermination de ce qui est dû. La formule la plus 
simple est celle de Karlowa, Römiche Rechtsgeschichte, 
p. 222, approuvée par Arangio Ruiz et Grosso. La de-
monstratio et l’intentio de cette formule sont incer-
taines, comme dans les actions de bonne foi. La de-
monstratio, "quod Aula Ageria Numerio Negidio marito 
dotem dédit"; l’intentio: "Quod ejus melius aequius 
erit Aulae Ageriae reddi"; et la condemnatio: "Ejus 
judex Numerium Negidium Aulae Ageriae condemna si non 
paret absolve", parce que Aula Ageria a donné une dot 
à son mari, juge de celle-ci, condamne Numerius Negi-
dius à ce qui sera le meilleur et le plus équitable de 
ce qui doit être rendu à Aula Ageria. 

Critique. Cette formule assez simple n’est pas sans ob-
jection. Nous pourrons d’abord faire une objection 
grammaticale. Cette suite de deux "quod" à sens diffé-



262 L'actio rei uxoriae. 262 

rènt n’est pas très correcte, et au point de vue du 
fond, cette formule est trop influencée par la formu-
le des actions de bonne foi. Elle devait être plus ar-
chaïque que cela. En outre, il est probable que la 
formule prévoyait la dissolution du mariage, plutôt que 
le fait que la dot a été donnée. Nous avons vu en ef-
fet que c’est l'éventualité de la dissolution du ma-
riage qui fait naître l’obligation, ce n’est pas la 
constitution de dot. D’ailleurs, cette constitution de 
dot a pu être faite par d'autres personnes que la fem-
me. Ce qui semble prouver cette manière de penser, 
c’est que dans les cas exceptionnels où l’action rei 

uxoriae peut être exercée pendant le mariage, les 
jurisconsultes nous disent qu'elle ne peut être exercée 
qu'avec fiction de divorce. Code, 5.12.30 in fine. 
"Ficti divortii falsa simulatio stirpitus cruenda ", 
que cette fausse simulation d’un divorce fictif soit 
écartée complètement. Et enfin d'après ce que nous 
avons dit, la formule devrait comporter un oportère. 

La formule 
de l'a. rei 
uxoriae se-
lon M. Noail-
le. 

Nous trouvons dans le code 13.5.13.1. donnée par 
une scolie d’un jurisconsulte byzantin une stipulation 
qui est modelée sur l’action rei uxoriae. Elle s’ex-
prime ainsi: "promittisne si solutum fuerit matrimo-
nium dotem mei reddere, ac si eam dedisses patri rei 
uxoriae actionem instituenti", Me promets-tu si le ma-
riage est dissous, de me rendre la dot, comme si tu la 
rendais au père intentant l’action rei uxoriae ? Cet-
te stipulation nous dit le jurisconsulte est modelée 
sur l’action rei uxoriae. Elle nous permettra donc de 
reconnaître ce qui vraisemblablement figurait dans 
l'action, notamment la condition, "si solutum fuerit 
ou fuit, matrimonium.". C’est donc une démonstration de 
cette espèce, par laquelle nous pensons que doit com-
mencer cette formule, et nous proposons la formule sui-
vante: "Si solutum fuit matrimonium (divortio aut mor-
te mariti), quod ex dote melius aequius erit reddi 
oportere ejus judex Numerium Negidium Aula Ageria con-
demna. Si non paret absolve", si le mariage a été dis-
sous . , soit par le divorce, soit par la mort du mari, ce 
qui sera le meilleur et le plus équitable de devoir 
rendre de la dot, juge, condamne Numérius Négidius en-
vers Aula Ageria, si non paret, absolve. 

§ 3 - Signification originaire de l'aequius 

melius. Les retentiones. 

Les résultats auxquels nous sommes parvenus vont 
nous permettre de déterminer avec une suffisante certi-
tude le sens primitif des mots dans la formule. Je 



263 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 263 

vaux dira le sens primitif des instructions que le 
préteur qui a admis cette formule dans le droit civil 
a voulu donner au premier juge qui l'a appliquée. 
C’est un sens précis et limité. Il s’agit de permettre 
au juge d’appliquer les usages familiaux. Si, comme 
nous le pensons, elle apparaît pour la première fois 
dans le judicium de moribus, elle a été tout d'abord 
restreinte à l’appréciation de la gravité de la faute 
commise par la femme et en proportion de cette gravi-
té à l'appréciation de la part de la dot qui doit lui 
être enlevée et qui doit rester au mari. Le domaine 
originaire de 1’aequius melius est un domaine étroit. 
C'est l'appréciation des mores. 

Larges pou-
voirs confé-
rés au juge, 
en vertu de 
l'aequius 
melius. 

Si ces pouvoirs ont un objet limité et précis, 
ils sont considérables et tout à fait nouveaux. Nous 
avons vu en effet dans le droit strict que le juge 
est plutôt un liquidateur qu'un véritable juge. Il 
est tenu par des règles étroites d’appréciation, il 
n'a pas de liberté. Si la parole a fixé à l'avance la 
somme qui est due, c’est cette somme à laquelle il 
devra condamner sans pouvoir y ajouter un sesterce. 
Si c'est une res certa qui est due, il doit évaluer 
exactement la valeur de cette chose, "quanti ea res 
erit", au combien cette chose sera. Si c'est une res 
incerta, ici même encore l'obligation doit être étroi-
tement déterminée. Le juge est, il est vrai, un peu 
libéré par l’incertitude même de ce qui est à détermi-
ner, mais il n'est pas libéré par des règles d'évalua-
tion plus larges. Ici au contraire il s'agit d'une ap-
préciation morale. On doit apprécier la gravité des 
fautes contre les mores, les déterminer en valeur pé-
cuniaire. Pour déterminer ce que peut valoir cette 
appréciation, aucune règle d'estimation pécuniaire 
n’est possible. Le préteur donne au juge le pouvoir 
d’apprécier en équité, d’apprécier pro censore quod 
aequius melius erit, au meilleur et au plus équitable. 

Deux applications topiques de ce pouvoir d'é-
quité sont données dans les deux exemples les plus an-
ciens de jugements rendus. Cnéius Domitius, juge une 
femme que le mari a répudiée parce qu’elle a bu du 
vin. C'est un cas précis de mores graviores, d’après 
les anciens usages, et d’après ces anciens usages, cet-
te faute devrait aboutir à la confiscation de la dot. 
Cnéius Domitius jugea la femme coupable  d’avoir bu 
plus qu’elle n'aurait dû, et cependant il se contente 
d'une simple amende, mulctavit de dote, il la frappe 
d’une amende sur sa dot. C'est que d'après les moeurs 
nouvelles et plus rationnelles on n’apprécie plus de 
même façon la gravité de la faute et cette faute glis-
se des mores graviores dans les mores leviores, avant 



264 L'actio rei uxoriae. 264 

de disparaître totalement. De même Marina juge une 
accusation d’adultère, mores graviores s’il en fut. 
Pourtant il se contente d’une condamnation théorique, 
à un sesterce. C’est qu’il trouve dans les circonstan-
ces de la cause des motifs d’équité suffisants pour 
modérer la sentence, jusqu’à la faire disparaître. Ce 
grand pouvoir résulte des termes très généraux et très 
vagues des instructions qui sont données au juge. Com-
bien ces paroles sont différentes des formules jus-
qu’ici en usage dans le droit strict. Gaius 4.38. "Si 
paret Numerium Negidium Aulo Agerio sestertium decem 
milia dare oportere judex Numerium Negidium Aulo Agerio 
sestertium decem milia condemna si non paret absolve", 
si il apparaît que Numerius Negidius doit donner à Au-
lus Agerius 10.000 sesterces, juge, condamne Numérius 
Negidius envers Aula Ageria à 10.000 sesterces. La 
formule que nous venons de donner est la formule de la 
condictio certae pecuniae. 

Différences 
entre action 
de droit 
strict et a. 
rei uxoriae. 

La généralité de la formule de l’action rei uxo-
riae est donc susceptible d’un développement indéfini» 
Tout un droit nouveau, très probablement tout à fait 
inconnu du premier préteur, est en puissance dans cet-
te formule. Mais auparavant, et même dans son domaine 
limité, une première extension pourra être donnée au 
sens, quand l’àequius melius passe dans l’action rei 
uxoriae. Ici ce ne seront pas seulement les mores qui 
serviront de mesure à ce qui sera remis à la femme de 
la dot, à ce qui sera laissé au mari. Dans cette liqui-
dation d’autres causes que les mores vont intervenir, 
même des causes pécuniaires. 

A côté des 
mores des cau-
ses pécuniai-
res vont inter-
venir qui ser-
viront à fixer 
le montant 
de la resti-
tution. 

Que ce soit le sens premier de la formule, c'est 
ce que nous apprend le texte de Boèce, que nous avons 
déjà cité, sur les Topiques, 17.66. Boèce se trompe, 
avons-nous dit, en attribuant ces paroles données par 
Cicéron comme figurant dans l’action rei uxoriae, à 
une convention spéciale des parties. Mais il les para-
phrase en suivant probablement le jurisconsulte Paul 
dans ses Institutes, et il leur donne leur vrai sens. 
"Le judicium rei uxoriae a lieu toutes les fois qu'a-
près le divorce il y a une discussion sur la dot. La 
coutume était quelquefois de donner la dot sous les 
conditions suivantes: dans le cas où le divorce aurait 
lieu entre le mari et la femme, que ce qu’il y a de 
plus équitable et de meilleure reste au mari, que le 
surplus de la dot soit restitué à l'épouse, c'est-à-
dire que ce qui de la dot serait jugé le plus équita-
ble et le meilleur de le laisser au mari, que celui-ci 
le retienne, mais que ce qui ne serait pas le plus 
équitable et le meilleur de le laisser au mari, que 
le femme après le divorce le reprenne. Dans ce judicium 



(2) 265 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 265 

on a coutume, non seulement do tenir compte de ce qui 
est naturellement bien, mais même l'appréciation du 
bien est faite de telle sorte que l’on doit voir, non 
seulement ce qui est bien, mais ce qu'il y a de plus 
équitable et de meilleur. Tout cela, d'après les rai-
sons précédentes, doit être examiné, car si le divor-
ce a lieu par la faute du mari, il est le plus équi-
table et le meilleur que rien ne lui restes s'il a 
lieu par la faute de la femme, il est le meilleur et 
le plus équitable que 1/6 soit retenu. Boèce suit 
l'exemple de tous les jurisconsultes. Parlant de l'ac-
tion rei uxoriae, il n'envisage que l'hypothèse du 
divorce, et dans ce divorce il n’envisage que l’appli-
cation aux mores de l'aequius melius. Et ceci, comme 
pour les autres jurisconsultes, parce que les divor-
ces et les mores sont les cas types, historiquement les 
premiers et les plus anciens. 

L’aequius me-
lius et les 
retentiones. 

Sais l'aequius melius, même dans son sens étroit 
et primitif, a d'autres applications. Ce sont les re-
tentiones. Il ne nous est pas possible d'étudier en 
détail ces retentiones, comme elles le mériteraient. 
Nous devons nous borner à déterminer les catégories et 
les règles générales. 

Les diverses 
espèces de re-
tentiones selon 
Ulpien. 

Ainsi, à notre point de vue les rétentions s sont 
primitivement la mise en oeuvre de l'aequius melius, 
elles en sont la résultante. C'est une institution spé-
ciale à l’action réi uxoriae. Nulle part ailleurs dans 
le droit romain nous ne trouvons d’institution analo-
gue. Ulpien, Regulae, 6,9. "Retentiones ex dote faunt 
aut propter liberos aut propter mores, aut propter im-
pensas, aut propter res donatas, aut propter res 
tas", les retentiones sont faites sur le dot, ou à 
cause dés enfants, ou à cause des moeurs, ou à cause 
des impenses, ou à cause des choses données ou à cau-
se des choses enlevées. 

Ces 5 retentiones peuvent être divisées en deux 
groupes. Le premier et le plus ancien contient les re-
tentiones propter mores et propter liberos. Ce pre-
mier groupe représente l'état le plus primitif. Ce 
sont des retentiones qui ne sont pas de nature pécu-
niaire et qui sont toutes les deux sorties de la coer-
citio morum. 

Fondement de 
la retentio , 
propter liberos. 

I)- Retentio propter liberos. 
Même la retentio propter liberos est coercitio 

morum. Elle aurait pu en effet avoir un autre fonde-
ment» Mais le jurisconsulte nous dit expressément.5,9, 
"Propter liberos retentio fit, si culpa mulieris aut 
patris cujus in potestate est, divortium factum est. 
Tune enim singulorum liberorum nomine sexta retinetur 
ex dote, non plures tamen quam tres". 

“Les Cours de Droit" 
3. PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



266 L’actio rei uxoriae. 266 

La retentio à causa des enfants est faite, si le di-
vorce a lieu par la faute de la femme ou par la fau-
te du père, sous la puissance de qui elle se trouve, 
et alors il sera retenu 1/6 pour chaque enfant sur 
la dot, sans que l’on puisse dépasser 3/6. Ainsi cette 
retentio est restreinte au cas de divorce et au cas 
de divorce par la faute de la femme ou par la faute 
de son père. Elle a donc le même domaine que la reten-
tio propter mores. Ce n’est pas un bénéfice pour les 
enfants, pour leur conserver une partie de la fortune 
de leur mère. C’est un bénéfice pour le mari, c’est 
une contre partie de la faute. Je crois par conséquent 
que cette retentio est dans l’action rei uxoriae sen-
siblement aussi ancienne que la retentio propter mo-
res. Elle est née avec elle. C’est comme elle une 
coercitio morum faisant partie de l’état primitif. 
Quelques auteurs pensent que c’est une prime donnée 
au mari pour l’éducation des enfants, et ils la rat-
tachent à la loi Julia. C’est notamment l’opinion de 
Dernburg. Compensation, p. 60. Ceci est une erreur. 
Car dans ce cas elle existerait toutes les fois qu’il 
y a un enfant, et non pas dans le cas seul de faute 
de la femme. D’ailleurs elle est certainement plus 
ancienne que la loi Julia, puisqu’elle est connue de 
Cicérbn Topiques, "Si viri culpa factum est divortium 
et si mulier nuncium remisit, tamen pro libero manere 
nihil oportat", si le divorce est fait par la faute 
du mari, même si c’est la femme qui a envoyé l’avis 
de divorce, cependant rien ne lui reste à cause des 
enfants. 

Cette reten-
tio bénéfi-
cie au mari 
et non aux 
enfants. 

Cette reten-
tio est l’o-
rigine de 
l’a. rei uxo-
riae. 

2°- Retentio propter mores. 
Celle-ci nous la connaissons. C’est bien assu-

rément elle qui est le centre et l’origine de l’ac-
tion rei uxoriae. Ulpien 6,12 " Morum nomine gravio-
rum quidam sexta retinetur, leviorum autem octava. 
Graviores mores sunt adulteria tantum, leviores omnes 
reliqui", à cause des moeurs les plus graves, 1/6 
est retenu, pour les moeurs les plus légères, 1/8. 
Les moeurs les plus graves sont seulement les adul-
tères, les moeurs les plus légères sont tout le res-
tai Nous nous sommes suffisamment expliqués sur la 
portée de ce texte pour n’avoir pas à y revenir lon-
guement. Nous y avons vu un écho affaibli certaine-
ment mais bien reconnaissable qui prolonge jusque 
dans le droit classique l’histoire que nous nous som-
mes efforcés de retracer. C’est parce que Ulpien par-
le de cette façon si singulière, posant deux catégo-
ries de mores dont l'une n’a plus qu’un seul cas, 
l’adultère, que nous retrouvons ici la filiation de 
ces retentiones propter mores jusque dans les tabous 
du mariage. 



267 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 267 

Grâce à allas nous pouvons remonter à travers le trai-
té de Caton de dote, Aulu-Gelle, 10, 25, à travers 
le témoignage de Denys d’Halicarnasse, 2,25. jusqu’au 
droit primitif, Romulus, 22. 

Comme les retentiones propter liberos celles-
ci sont restreintes au cas primitif , au cas de di-
vorce et de faute de la femme, et elles restent exclu-
sivement personnelles au mari. Seul le mari a le droit 
de les exercer. Digeste, 24,3,15. Elles ne profitent 
pas à son héritier. 

Avec les trois autres retentiones au contraire 
l’action rei uxoriae change de caractère. Ce sont el-
les qui lui donnent un caractère pécuniaire. Digeste, 
24, 3,15. Ad pecuniariam causam respiciunt, elles se 
rapportent a une cause pécuniaire. 

Cette reten-
tio provient du 
judicium domes-
tioUm et de la 
liquidation 
operée par le 
mari. 

3°-Retentio propter res amotas. 
Ce sont les choses qui appartiennent au mari 

et qui auraient pu être emportées par la femme. Dans 
le droit classique elles ont le sens très net d’un dé-
tournèrent, par conséquent de choses emportées par 
dol par la femme, de choses volées. On explique cette 
retentio en disant que la femme ne peut pas au sens 
technique du mot voler son mari, ou plutôt les juris-
consultes classiques disent qu’entre le mari et la 
femme on ne peut pas exercer les actions infamantes de 
voi. Gainus, 25,2,2. ”Nam in honorera matrimonii turpis 
actio non datur, " car en faveur du mariage les ac-
tions infamantes ne sont pas données. Mais la vraie 
raison paraît être comme pour le fils dans la situa-
tion de la femme in manu : entre la femme in manu et 
son mari pas qu'entre le fils et le le père, il ne peut 
y avoir d action civile. A la vérité je penserai qu’il 
ne s agit pas ici précisément d’un détournement véri-
table. La retentio provient du judicium domestioum 
et de la liquidation que fait le mari : res tuas ha-bes, reddas meas, prends tes biens et rends—moi miens. C’est cette liquidation qui se transformant en liquidation judiciaire a donné naissance aux retentio-
nes propter res amotas, de même que la liquidation 
appréciant les fautes de la femme a donné lieu à la 
retentio proptor mores et à la retentio propter libe-ros. Je serais donc disposé à considérer la retentio propter res amotas comme aussi ancienne que l’action rei uxoriae elle-même. Par la suite, et pour réprimer des détournements, on a créé une action particulière du mari contre la femme : l’action rerum amotarum, qui est pénale et prétorienne. Digeste, 25, 2 de ac-vione rarum amotarum, qui peut être exercée par le mari sans attendre le jeu normal du délai de l’action rei uxoriae. 

Date d’appari-
tion 



268 L’actio rei uxoriae. 268 

C’est une ad-
ditio à l’a. 
rei uxoriae. 
Elle d ate de 
l’interdiction 
des donations 
entre époux. 

4°- Retentio propter res donatas. 
Celle-ci au contraire est probablement une ad-

dition à la création de l'action rei uxoriae, mais 
une addition très ancienne, et à une époque où l’ac-
tion rei uxoriae n’avait pas encore beaucoup de temps 
d’existence. Elle fut créée quand les donations en-
tre époux furent interdites. Or ces donations ne peu-
vent avoir été interdites qu'après la loi Cincia en 
550 de R.F. car cette loi compte encore les époux par 
mi les personne exceptae qui peuvent se faire des do-
nations. C’est donc quand les donations furent inter-
dites entre époux. Mais ici encore la restitution des 
objets donnés peut être réclamée directement et d’une 
autre façon. Elle peut être réclamée par une action 
réelle en restitution ou par une condictio, une ac-
tion de droit strict, car ces choses données sont si-
ne causa entre les mains du mari sans attendre la li-
quidation de l’action rei uxoriae. 

Dépenses 
voluptuaires 
jus tollendi. 

Dépenses u-
tiles: droit 
au rembourse-
ment. 

5°- Retentio propter res impensas. 
Il s’agit des dépenses qui sont faites par le 

mari pour l’utilité de la dot. Nous devons les dis-
tinguer en dépenses nécessaires, en dépenses utiles 
et dépenses voluptuaires. Les dépenses voluptuaires, 
qui sont faites pour le seul agrément, donnent seu-
lement au mari le droit d’enlever ce qu’il a ajouté 
au bien dotal, s’il peut l’enlever sans détériorer 
le bien de la femme, il y reste définitivement inté-
gré et il n’a droit à aucune indemnité. Pour les dé-
penses utiles, celles qui améliorent le bien, mais 
qui n’ont pas un caractère de nécessité, il a le droi 
de ne pas effectuer la restitution de la dot, tant 
que la femme ne lui aura pas remboursé ses dépenses, 
et encore le jurisconsulte dit que pour lui permet-
tre de différer la restitution jusqu'au remboursement 
il faut que ces dépenses aient été faites avec l'as-
sentiment de la femme. Enfin les dépenses necessaires 
celles-ci diminuent ipso jure la dot. Digeste, 23, 
3,56, § 3. Cette règle a étonné les jurisconsultes 
qui a plusieurs reprises ont essayé de l’expliquer. 

Dépenses néces-
saires: ipso 
jure minuunt 
dotem. 

Origine et 
extension de 
la théorie 
des impenses. 

Cette théorie des impenses a été créée à propos 
de la restitution de la dot d’abord. C'est dans le 
cadre de l'action rei uxoriae qu’elle a trouvé son 
développement originaire. Mais elle a été étendue en-
suite à tous les cas de possesseur le bonne foi. Mais 
c’est tout à fait une théorie jurisprudentielle, par 
conséquent une de ces théories qui se sont développée 
peu à peu, et sous l'empire de nécessités de la pra-
tique. 

Le cas le plus ancien parce qu’il est le plus 
pressant, c'est le cas des dépenses nécessaires. Ce 
cas seul me paraît faire partie réellement des reten-



269 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat.) 269 

tionas. En effet, quoi est le caractère général des 
retentiones ? C’est de diminuer l’obligation dotale, 
de diminuer ipso jure ce qui est dû. Nous arrivons 
à cette conception de deux manières : nous avons dit 
d’abord que l’aequius melius figure dans l’intentio, 
par conséquent l’aequius melius sert à déterminer le 
montant de l’obligation de restituer, sert à détermi-
ner le quid debitum, ou plus exactement le quod ex 
dote aequius melius erit reddi oportere, ce quo de 
la dot il sera équitable et le meilleur de devoir ren-
dre. Si, comme je le pense, les retentiones sont la 
première expression de l’aequius melius, nous devons 
retrouver cette règle énoncée dans les retentiones. 
C’est bien ce que nous voyons, d’après le langage des 
jurisconsultes. Digeste 24,3,15. Paul. "Rei judicatae 
tempus spectatur quatenus maritus facere potest. Heredi 
mariti licet in solidum condemnetur, retentiones ta-
menque quae ad pecuniariam causam respiciunt, prode-
runt ut hoc minus sit obligatus, veluti ob res donatas 
et amotas et impensas. Morum vero coercitionem non 
habet", le temps de la chose jugée est envisagé pour 
connaître ce que le mari peut donner. Quant à l’héri-
tier du mari, quoiqu’il soit condamné pour le tout, 
il profite cependant des retentiones qui ont une cause 
pécuniaire de façon que grâce à elles il est d’au-
tant moins obligé, par exemple, à cause des choses 
données, des choses enlevées et des impenses. Mais il 
n’a pas la coercitio morum. 

Seules les 
dépenses né-
cessaires font 
véritablement 
partie des 
retentiones. 

Les retentiones 
première expres-
sion de l’ae-
quius melius. 
Explication de 
D.24,3,15. 

Quel est le cas qui est ainsi indiqué par le 
jurisconsulte ? Tout d’abord nous noterons qu’il s’a-
git de l’action rei uxoriae née au oas de divorce et 
non pas au cas de mort du mari, car la question se 
pose de savoir si on appliquera les retentiones prop-
ter mores, les retentiones propter liberos, si on ap-
pliquera la coercitio morum. Le jurisconsulte nous 
dit que le mari est condamné dans les limites de ses 
facultés. Sa solvabilité sera appréciée pour le mon-
tant de cette condamnation au moment même où le juge-
ment sera rendu. On nous dit au contraire que l’héri-
tier du mari n’a pas la même faculté. Il est condam-
né pour le tout, in solidum, dût-il même en être ren-
du insolvable. Il faut donc supposer que le mari est 
mort depuis le divorce. Mais nous devons supposer en-
core quelque chose de plus, c’est-à-dire que le mari 
a été mis avant de mourir en demeure de restituer la 
dot, si nous voulons en effet concilier ce texte avec 
ce que nous dit Ulpien dans les Fragmenta Vaticana, 
§ 98; qui nous dit que ce qui a été donné en dot au 
mari doit rester après la mort du mari à son héritier, 
si aucune mise en demeure n’est survenue. 

Ceci pose, la question résolue par le juriscon-



270 L’actio rei uxoriae. 270 

sulta est de savoir quelles sont les retentiones qui 
seront appliquées, quelles sont les retentiones que 
l’héritier pourra invoquer ? Il est répondu que les 
retenticnes propter liberos, et à mon avis propter 
mores, ne profiteront pas à l’héritier, car l’héritier 
n’a pas la coercitio morum. Mais les trois autres, qui 
ont une cause pécuniaire, ob res donatas, et amotas, 
et impensas, profiteront à l’héritier. 

Les retentio-
nes ne sont 
pas une modéra-
tion dans la 
c ondamnation 
mais une ré-
sultante 
directe de 
1’intentio. 

Quel sera la résultat de cette application ? Le 
texte nous le dit : "ut hoc minus sit obligatus", le 
résultat sera donc de diminuer son obligation. Far ce 
langage nous voyons que l’application des retentiones 
n’est pas une modération dans la condemnation, mais 
que c’est une résultante directe de l'intentio et de 
l’aequius melius, puisque les retentiones diminuent 
l’obligation. Nous trouvons le même langage pour les 
retentiones propter impensas necessarias. Les juris-
consultes nous disent : ipso jure minuunt dotem", el-
les diminuent la dot de plein droit. Je pense que 
c’est là le sens le plus simple que l’on doit donner 
à cette règle discutée. Car bien entendu ce qui n’est 
plus soumis à l’obligation de restituer cesse d’être 
une res dotalis. La preuve est donc faite par recoupe-
ment que la détermination des retentiones fait bien 
partie de 1’ intentio et du quod aequius melius erit. 

Extension de 
la formule 
de l’a. rei 
uxoriae. 
Ses causes. 
La notion d’é-
quité dispa-
raît de son 
domaine 
primitif. 

Mais notre formule porte en elle-même des possi-
bilités beaucoup plus étendues,  qui lui font déborder 
le domaine étroit et limité dans lequel elle a été 
créée. Cela par suite d’un double mouvement : d’abord 
l’aequius melius perd toute signification dans son 
domaine originaire. Vous avez remarqué le langage du 
droit classique. La retentio propter mores est de l/6 
avec pour maximum 3/6 de la dot. La retentio propter 
mores est de l/6 ou de l/8, suivant qu’elle est dans 
l’une ou dans l’autre des catégories. La première ca-
tégorie n’ayant qu’un cas , l’adultère, il ne sera 
pas difficile de déterminer les autres cas qui doi-
vent figurer dans la seconde catégorie : ce sont tou-
tes les fautes de la femme. Cette fixation de l’é.qui-
té à un taux fixe est une tendance naturelle de la 
jurisprudence. Dans ces cas en somme très simples la 
tendance invincible du juge est de remplacer l'arbi-
traire d’une équité variable suivant les cas par un 
barême. Les auteurs supposent en général que cette 
fixation est l’oeuvre de la loi, peut-être de la loi 
Julia. Il ne me paraît pas nécessaire à mon avis de 
faire intervenir une loi. Quant aux autres retentiones 
elles tirent des règles ordinaires du droit la pos-
sibilité d’être réglées sans faire intervenir l’équi-
té. La notion d’équité se retire en quelque sorte de, 
son domaine primitif et lui devient étrangère. 



271 DROIT ROMAIN APPROFONDI(Doctorat). 271 

Application de 
la notion de dol 
et de faute. 

L'a. rei 
uxoriae ac-
tion de bonne 
foi. 

Conséquences. 

La retentio 
fait place à 
la compensa-
tio. 

Mais la restitution de la dot, une fois éta-
blie par une action, pose au juge des problèmes de 
plus en plus complexes et délicats. La dot est une 
universalité juridique. Quels seront les principes 
qui devront être appliqués à sa liquidation ? Un pre-
mier exemple de ces difficultés de liquidation nous 
est fourni par le cas le plus ancien de restitution 
que nous connaissions, par la dot de Gaius Gracchus. 
Une res dotalis, une maison a péri dans la sédition. 
Appliquera-t-on brutalement les règles du droit civil 
ordinaires ? L'obligation d'un corps certain, qui s'é-
teint avec la perte de ce corps certain ? Ou bien ap-
pliquera-t-on une théorie nouvelle plus délicate et 
plus équitable, la théorie du dol et de la faute ? 
Dolum et culpam praesbari oportet ? Faut-il appliquer 
le dol et la faute ? Cette règle vient de naître. El-
le est née dans un domaine plus important que celui 
de l’action rei uxoriae, Elle est née dans le domaine 
des actions de bonne foi. Quintus Mucius Scaevola est 
d’avis qu'on doit l'appliquer. Il juge sans doute que 
l’aequius melius le permet. Que cela n'aille pas de 
soi, je veux dire qu’il s'agisse d’étendre à cette 
action une théorie née dans un autre domaine, c'est 
ce que nous prouve la série d’autorités, dont Javolé-
nus prend soin d’entourer cette décision. Quintus Mu-
cius Scaevola a statué, Servius Sulpicius a approuvé, 
et Labéon a recueilli leur opinion. C’est le premier 
exemple d'un rapprochement entre notre action et les 
actions de bonne foi. Ce n'est pas le dernier. Ce 
rapprochement est fait, non plus pour une application 
particulière, mais il est posé comme une règle géné-
rale par Cicéron. Le droit classique tire les consé-
quences de ce rapprochement. Gaius et Justinien le 
consacrent en rangeant l'action rei uxoriae parmi les 
actions de bonne foi. A ce moment les retentiones de-
viennent inutiles. Les retentiones propter mores et 
propter liberos ne servent plus. Elles sont trop an-
ciennes. Les divorces injustifiés et l'adultère sont 
punis par une législation plus efficace. Les autres 
retentiones ont chacune leur action, ou bien même 
dans l'action rei uxoriae peuvent être invoquées à 
l’aide d'une règle des actions de bonne foi : la com-
pensatio. La compensatio est une théorie moins ancien-
ne que les retentiones, mais plus générale et plus 
parfaits. Elle est née dans les actions de bonne foi. 
Aussi les quelques textes des jurisconsultes classi-
ques, que Justinien a conservés parlant des retentio-nes, il les interpole pour remplacer retentio par 
compensatio. Quant aux retentiones : Code 5,13,1,5. 
Taceat in ea actions retantionum verbositas", que 

la verbosité des retentiones se taise dans notre nou-



272 L’actio rei uxoriae 
et les actions in bonum et aequum conceptae 272 

velle action. Il supprime donc cette forme ancienne 
de l’aequius melius. 

Il nous restera pour en terminer avec notre 
recherche de cette année à déterminer dans un der-
nier chapitre ce que nous pouvons savoir de cette 
évolution qui fit passer l’action rei uxoriae dans 
le cadre des actions de bonne foi. Les textes, en 
particulier les textes de Cicéron, nous permettront 
de voir comment elle s’est produite, et nous termi-
nerons par un chapitre important et nouveau cette 
histoire si obscure de l’origine des actions de 
bonne foi. 

Chapitre VIII 

L’ACTION REI UXORIAE ET LES ACTIONS IN BONUM 

ET AEQUUM CONCEPTAE. 

La théorie 
d’Esmein sur 
les actions 
rei uxoriae. 

Le chapitre précédent nous a permis d’établir 
que la formule de l’action rei uxoriae contenait à 
côté d’un "quod aequius melius erit”, un reddi oper-
tere", Ces termes impliquent, nous.l’avons vu, que 
l’action rei uxoriae a  été une action civile dès. 
le début. Ce caractère paraît être de plus en plus 
accepté par les derniers auteurs. Mais il contredit 
une théorie émise par Esmein dans la Nouvelle Revue 
historique, 1893, p, 13 et s., qui a été très en fa-
veur et acceptée en général par la littérature de 
son temps. D’après Esmein, l’action rei uxoriae a 
une origine pénale et prétorienne. Cette action au-
rait été créée d’abord comme action in factum avant 
de devenir action in jus et de bonne foi, quand elle 
aurait été consacrée par le droit. On a essayé de 
faire cette démonstration en rapprochant notre ac-
tion de quelques autres qui, pour la plupart sont 
d’une façon sûre des actions pénales et prétorien-
nes. Ce sont les actions in bonum et aequum concep-
tae, que l’on appelle ainsi à cause de la rédaction 
de leur formule. Nous avons dit que, faute de temps, 
il nous est impossible d’exposer entièrement ce sys-
tème et de le réfuter. Nous pouvons simplement résu-
mer les arguments principaux de ce chapitre. 

Le système repose sur une énonciation de Gaius 
Digeste, 4.5.8., que l’on veut prendre au pied de 
la lettre. Gaius nous dit que l’action rei uxoriae 
est in bonum. et aequum concepta, pour expliquer que 
la capitis deminutio ne l’éteint pas, comme elle 
éteindrait les actions civiles ordinaires, "qui ci-



(2) 273 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 273 

vilis ratio naturalia jura corrumpore non potest. 
Itaque de dote actio quia in bonum et aequum concepta 
est nihilominus durât etiam post capitis deminutio-
nem", parce que la règle civile ne peut pas détruire 
des droits naturels. C’est pourquoi l’action de dot, 
parce qu’elle est conçue in bonum et aequum ne dure 
pas moins, même après la capitis deminutio. Ce carac-
tère l’a rapprochée de tout un groupe prétendu d’ac-
tions, du groupe de ces actions, dont on dit à cause 
de leur formule qu'elles sont in bonum et aequum 
conceptae. Voir par exemple les études de Thomas, 
Observations sur les actions in bonum et aequum con-
ceptae, Nouvelle Revue historique 1901, p. 541-584. 
La principale action de cette espèce est l'action 
d’injure, 1°) l’action estimatoire d’injures. Puis des 
actions à objectifs plus limités. 2°) L’action sepul-
chri violati. 3°) L’action de effusis et ejectis, au 
sujet des blessures portées à un homne libre par un 
objet jeté ou par un liquide versé. 4°) L’action des 
édiles à propos de blessures causées à un homme libre 
par des bêtes féroces gardées dans le voisinage d'une 
voie publique. 5°) L’action contre le juge qui fait 
le procès sien. 6°) L’action funéraire en rembourse-
ment des frais de sépulture. On peut ajouter 7°) l'ac-
tion rei uxoriae et 8°) le judicium de moribus. 

Liste des ac-
tions in bo-
num et aequum 
conceptae. 

Dans toutes ces actions, sauf pour l’action 
funeraria, pour laquelle on peut discuter, et bien 
entendu, sauf aussi pour l'action rei uxoriae et le 
judicium de moribus, la formule est prétorienne et 
est rédigée in factum. Pour des raisons d’opportunité 
que nous ne pouvons développer ici, le préteur donne 
au juge dans la formule de la condemnatio le pouvoir 
de modérer la condamnation in aequum et bonum ou ex 
aequo et bono. 

Contre cette assimilation on peut faire les ob-
servations suivantes : 

On ne connaît 
aucun groupe 
distinct d’ac-
tions in bo-
num et aequum 
conceptae. 

1°) Il n'y a pas de véritable catégorie d’ac-
tions in bonum et aequum conceptae comme il y a une 
catégorie d'action de bonne foi. Cette catégorie, ni 
les jurisconsultes classiques ne la connaissent, ni 

nous-mêmes nous ne sommes autorisés à la créer, car 
ces actions n’ont aucune histoire commune, ellesn'ont 
même pas un caractère commun. Les unes, comme l'action 
injuriarum n'ont aucune causa pecuniaria, les autres 
au contraire, comme l'action sepulchri violati, le 
juge qui fait le procès sien, l'action funerària , 
peuvent être appréciées d’après les règles Ordinaires 
de l’estimation pécuniaire. 

2°) Elles n’ont pas, comme les actions de bon-
ne foi, une formule commune, bien que la façon de ré-

“Les Cours de Droit" 
3, PLACE DE LA SORBONNE 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



274 L’actio rei uxoriae et les actions in bonum 
et aequum conceptae. 

274 

diger leur formulé soit assez rapprochée. D’autre part, 
cette formule s’éloigne davantage encore de la for-
mule de l’action rei uxoriae. Elle comporte en général 
un "quanti ob eam rem aequum videbitur, condœnnetur", 
qu’il soit condamné à ce qui paraîtra équitable, à 
cause de cette chose, tandis qu’au contraire l’action 
rei uxoriae, comporte, nous l’avons vu, un "quod ae-
quius melius erit". Dans ces questions d’origine, on 
ne saurait attacher trop d’importance à la diversité 
de la formule. La diversité de la formule est la preu-
ve la plus convaincante de la diversité d’origine. 

Il n’y a au-
cune formule 
commune à 
ces actions. 

3°) Comme on l’a vu, ces mots sont dans la con-
demnatio pour les actions in bonum et aequum concep-
tae, tandis qu’au contraire ils figurent dans l’in-
tentio pour l’action rei uxoriae. 

Aucun argu-
ment précis 
ne peut être 
tiré des tar-
tes de Gains. 

4°) Que faut-il penser enfin de la façon de 
parler du jurisconsulte Gains disant que l’action rei 
uxoriae est une action in bonum et aequum concepta ? 
Cette façon de parler ne peut faire allusion à une 
catégorie d’actions, puisque cette catégorie d'actions 
n’existe pas. Elle ne fait pas appel à la formule pré-
cise, puisque ces mots ne figuraient pas dans la for-
mule de l’action. C’est une façon générale de parler 
à un moment où l’aequum et bonum, le melius aequius 
et la bona fides recouvraient sensiblement la même 
notion d’équité. Cette façon de parler n’implique pas 
plus une conclusion trop précise que la même façon 
de parler pour les actions de bonne foi n’implique 
qu’ il faille faire de celles-ci des actions in bonum 
et aequum conceptae. Nous trouvons cependant, Institutes 
4,6,30."In honae autrem fidei judici libera po-
testas permitti videtur ex aequo et bono aostimandi 
quantum actori restitui debeat", dans les actions de 
bonne foi, il semble être accordé au juge le pou-
voir complot d’estimer, d’après l’équits et le bien, 
ce qui doit être restitué au demandeur. Gains 3,137. 
et Institut es 3,22,3 "Ltem in his contractibus alter 
alteri obligatur in id quod alteri ex bono et aequo 
praostari oportet", de même dans ces contrats, l’un 
est obligé vis-à-vis de l’autre, à ce qu’il doit don-
ner à l’autre, d’après l’équité et le bien. Nous con-
clurons donc que cette Assimilation, faite pour des 
raisons extérieures, n’est pas suffisamment démontrée 
et par conséquent elle n’infirme pas la conclusion di-
recte du chapitre précédent d'après laquelle l’action 
rei uxoriae a toujours été dès le début une action 
civile. 

L’a. rei uxo-
riae est une 
action civi-
le. 

Pourquoi le prêteur l’a-t-il ainsi créée ? rar-
ce qu’il n’a pas pense faire du droit nouveau, mais 
il a transforme en droit civil un droit déjà consacré 



275 - DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 275 

par la tradition dans les usages familiaux, et en 
les transposant dans le droit civil, il n’a fait que 
sanctionner la coutume, le mos majorum, qui pour lui 
était essentiellement une source de droit, et d'ail-
leurs cette sanction est plus ancienne que la distinc-
tion entre actions civiles et actions in factum, car 
c’est une distinction qui n’a pu s'établir que quand 
la procédure formulaire a été déjà consacrée par un 
usage assez long, tandis que l’action rei uxoriae 
date d’une époque où la procédure formulaire était à 
ses débuts, si même-elle n’était pas antérieure. 

Chapitre II. 

L’ACTION REI UXORIAE ET LES ACTIONS DE BONNE 

FOI. 

Théorie de 
Girard sur 
le procédé 
technique de 
la création 
des actions 
de bonne foi. 

Le problème que nous venons d’indiquer dans le 
chapitre précédent n’est qu’une partie d’un problème 
plus important et plus vaste; c’est le problème de 
l’origine des actions de bonne foi. Vous voyez quelle 
est l’importance de ce problème, car il s’agit de la 
naissance du droit nouveau, non formaliste et de bon-
ne foi, opposé au droit ancien, au droit strict, au 
droit formaliste. Nous rencontrons ici le système de 
Girard. Girard prend le problème par son côté tech-
nique et ne le voit que d’une façon un peu étroite. 
Ce qu’il cherche surtout à déterminer, c’est le pro-
cédé technique de la création de ces actions. Pour 
lui, comme cela est exact d’ailleurs, la création 
de l’acte juridique de bonne foi provient de la 
création de l’action. C'est la création de l’action 
ex fide bona qui, par le préteur en vertu de son droit 
de rédiger les formules a créé le droit de bonne foi. 
Or c’est un droit nouveau. Il n’y a donc pas dès le 
début une action civile, qui ne peut que sanctionner 
le droit civil, car le préteur ne peut pas créer du 
droit civil. Seules peuvent le créer et la loi et la 
coutume. Il a donc créé au début une action préto-
rienne, une action in factum. Puis quand le droit 
nouveau a été consacré par la loi, l'action civile, 
l’action in jus viendra remplacer l’action in factum. 

Ce système repose assentiellament: 1°) sur la 
constatation pour certains contrats de bonne foi d’u-
ne dualité d’actions. On trouve pour ces contrats 
parallèlement l’action in factum et l’action in jus. 
C’est ce qui arrive d’une façon certaine pour le dé-



276 L’action rei uxoriae et les actions de bonne 
foi. 

276 

pôt et pour le commodat. Gaius 4.47, nous donne les 
doux actions. Voilà le point de départ de la théorie. 

2°) Elle est basée encore sur la présence d’un 
édit promettant une action de gestion d’affaires, 
par conséquent d'un édit qui prouve l’existence d’une 
action in factum, car l’édit du préteur donnait la 
formule de l’action Civile, mais ce n’est que les ac-
tions in factum qui étaient précédées d’un petit édit 
promettant le judicium, "judicium dabo". Digeste 
3.5.1.2.3. 

3°) Elle s’appuie encore sur une démonstration 
faite par Lenel, Edit perpétuel, § 99, d’après la-
quelle probablement pour le gage il y avait une ac-
tion in factum à côté de l’action in jus. 

4°) Elle s'appuie enfin sur une supposition, 
d’après laquelle pour la fiducie et l’action rei uxo-
riae les formes particulières d’actions, que nous 
connaissons, et qui ne coïncident pas avec la formule 
ex fide bona, étaient des actions prétoriennes et in 
factum. C’était une première formule avant que ces 
actes juridiques ne soient devenus des actes civils 
et de bonne foi. 

Sur ces données qui mélangent, comme vous le 
voyez, les données certaines avec des hypothèses, 
Girard construit tout un système, en supposant que ce 
processus a dû se produire pour toutes les actions de 
bonne foi, même là où nous n’en pôssédona plus aucune 
trace. Voir notammaat les notes de son Manuel, à pro-
pos de la fiducie, du gage et de la gestion d’affai-
res. La seule chose sûre dans toutes ces données, 
c’est la présence de deux actions in jus et in factum 
pour le dépôt et pour le commodat. Tout le reste est 
contestable, et même faux, notamment en ce qui con-
cerne la gestion d’affaires, la fiducie et l'action 
rei uxoriae. 

Critique de 
la théorie 

de Girard. 

Mais a mon avis réduire ce problème a une ques-
tion de procédure, c’est le rétrécir singulièrement. 
Il est certes très important de déterminer le procédé 
technique par lequel le préteur aurait mis en oeuvre 
le droit nouveau. Mais la détermination de ce procédé 
à supposer qu’elle soit exacte, n’expliquerait pas le 
droit nouveau lui-même. Il serait beaucoup plus im-
portant de déterminer les raisons historiques, qui ont 
poussé le préteur à créer le droit nouveau, les pré-
cédents qui lui ont fourni un modèle. Voilà le vérita-
ble problème et il est loin d’être élucidé. Nous ne 
prétendons pas L’étudier complètement dans ces deux 
dernières leçons. Nous voudrions y apporter une con-
tribution, et sur quelques points essayer d’éclaircir 



277 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 277 

l’origine des actions de bonne foi. Ce sera une con-
clusion des recherches que nous avons faites cette 
année et qui se rattachent directement à ce problème. 

Toutes les 
actions de 
bonne foi n’ 
ont pas la 
même origine. 

Je voudrais montrer comment ce groupe des ac-
tions de bonne foi s’est augmenté pendant toute la du-
rée du droit classique d’apports nouveaux par un dé-
veloppement continu. L’origine de toutes les actions 
de bonne foi n’est pas toujours la même. Tandis que 
le groupe principal et primitif vient du jus gentium, 
il en est quelques-unes, et parmi elles l’action rei 
uxoriae, qui viennent du droit civil. Il est probable 
que ces actions du vieux droit civil, comme l’action 
rei uxoriae, sont des coutumes gentilices ou familia-
les, que le préteur a transformées en droit civil. 
Ceci doit se produire notamment à côté de l’action 
rei uxoriae pour l’action de tutelle, pour l’action 
de gestion d'affaires et pour l'action de fiducie. La 
détermination de ce groupe de formules archaïques 
parmi les actions de bonne foi sera la contribution 
de notre étude à l’histoire de l’origine des actions 
de la bonne foi. Nous pourrons faire cette démons-
tration à l’aide de textes de Cicéron, et il serait 
désirable que pour chacune de ces actions on fasse les 
mêmes recherches d’origine, que nous avons faites cet-
te année pour l'action rei uxoria. Nous étudierons 
donc s 

§ I - Liste des actions de bonne foi. 
§ 2 - Les textes de Cicéron. 
§ 3 - Les formules archaïques de la fiducie et 

de la gestion d'affaires. 
§ 4 - Conclusion. 

§ I - Liste des actions de bonne foi. 

La formule des 
actions de bon 
ne foi: élé-
ments carac-
téristiques. 

Les actions de bonne foi sont ces actions qui 
sanctionnent les contrats du droit nouveau: les con-
trats consensuels, les contrats réels et quelques 
obligations nées ex variis causarum figuris. Ces con-
trats sont appelés contrats de bonne foi à cause de 
la formule de l’action. Dans cette formule le préteur 
dit au juge de déterminer l’obligation, non pas en 
s’inspirant de la lettre des contrats, mais en s’ins-
pirant de la bonne foi. Cette formule est caractéri-
sée par l’intentio, qui détermine le "quid debitum" 
ce qui est dû, de la façon suivante, "quidquid dare 
aut facere oportet ex fide bona”, tout ce qu’il faut 
donner ou faire d’après la bonne foi. C’est le carac-
tère si général de ces instructions, analogues vous 
le voyez dans leur forme aux instructions générales 
de l’action rei uxoriae, qui va permettre la création 



278 L’action rei uxoriae et les actions de bonne 
foi. 

276 

du droit nouveau, si différent du droit ancien. Tou-
tes les actions où se trouve cette formule ex fide 
bona sont dites actions de bonne foi. C’est elle qui 
donne au juge ses grands pouvoirs. C’est au juge, 
plus encore qu’aux parties dans ce contrat, qu’appar-
tient de déterminer le montant de l’obligation. Les 
jurisconsultes classiques nous le disent d’une façon 
topique. Paul Digeste 3.6.7. "Tantum in bonae fidei 
judiciis officium judicis valet quantum in stipulatio-
ns nominatim ejus rei facta interrogatio", dans les 
actions de bonne foi l’office du juge vaut autant que 
dans la stipulation l’interrogation nommément faite 
sur la chose. 

Quelles sont ces actions ? Nous en avons trois 
listes do trois époques différentes : une liste de 
Cicéron, une autre de l’époque de Gains et une troi-
sième de Justinien. Ces trois listes marquent l’exten-
sion de plus en plus grande de cette catégorie d’ac-
tions et la multiplication des actes juridiques qui 
suivent les règles de la bonne foi. 

Les actions 
de bonne foi 
à l’époque 
de Cicéron. 

I. Liste de Quintus Mucius Scaevola. Cicéron. 
De Officiis, 3.17.70. 

"Quintus quidem Scaevola, pontifex maximus, 
summam vim esse dicebat in omnibus iis arbitriis, in 
quibus adderetur ex fide bona: fidei bonae nomen 
existimabat manare latissime, idque versari in tute-
lis, sociètatibus, fiduciis, mandatis, rebus emptis 
venditis, conductis locatis, quibus vitae sociotas 
contineretur", Quintus Scaevola, grand pontife, di-
sait que la plus grande force étant dans ces actions 
où il était ajouté, d’après la bonne foi, et il pen-
sait que ce nom de bonne foi avait l’acception la plus 
étendue, et qu’il se trouvait dans les actions de tu-
telle, de société, de fiducie, de vente, de louage, 
qui embrassent les actes principaux de la vie. Il 
n’est pas douteux que Cicéron, ou plutôt Scaevola, son 
contemporain, se base sur les mots mêmes de la formu-
le pour énumérer ces actions. Il énumérait celles 
dont la formule contenait ex fide bona, bu tout au 
moins le mot fides. 

Que trouvons-nous dans cette liste ? Nous trou-
vons : 

Vente, socié-
té, louage, 
mandat. 

Fiducie. 

Tutelle. 

1°) Les quatre contrats consensuels: la vente, 
le louage, la société et le mandat. Tous ces quatre 
contrats sont formés. 

2°) Parmi les contrats réels, nous n’en trou-
vons qu’un seul: la fiducie. Les trois autres: commodat 
dépôt et gage,ne sont pas encore créés. 

3 ) Parmi les actions nées ex variis causarum 



279 DROIT ROMAIN PROFONDI (Doctorat) 279 

figuris, nous ne trouvons que l’action de tutelle. 
Ne figurent pas encore l'action de gestion d’affaires 
et l’action rei uxorias parmi les actions de bonne 
foi, bien que Cicéron connaisse ces deux actions. 

Les contrats 
consensuels 
siège de la 
bonne foi. 

Les contrats consensuels, tout au moins la ven-
te, le louage et la société, sont le siège même de 
la bonne foi. Ce sont des contrats qui ont dans le 
droit ancien le caractère le plus nouveau, car ce 
sont des contrats purement consensuels. Aucune res, 
aucun fait antérieur ne viennent justifier, en causer 
la naissance. Aucune cérémonie, aucune forme ne les 
font naître. C’est l’accord pur et simple, c’est la 
convention qui les crée, "ex nihilo et de future", 
de rien et pour le futur. D’autre part, ce sont les 
seuls qui font naître de véritables obligations réci-
proques. Ce sont ces contrats consensuels qui créant 
entre les parties des liens synallagmatiques. On sait 
que le droit, primitif a un caractère unilatéral. Les 
liens d’obligation supposent quelqu’un qui est enga-
gé, un débiteur, et quelqu’un qui a un droit, le cré-
ancier. Dans ces contrats nouveaux, au contraire, l’ac-
cord a engagé les parties dans des liens réciproques 
d’obligations. Tous les deux sont à la fois créancier 
et débiteur. Ce sont les seuls parmi les contrats de 
bonne foi qui sont les contrats synallagmatiques par-
faits. C’est donc pour eux et par eux que s’est créée 
cette notion de judicia contraria, dont parla Cicé-
ron à la fin de notre texte, "praeaertim cum in ple-
risque essent judicia contraria", soit que l’action 
porte deux noms, action locati conducti, ou que le 
meme nom soit pour tous les obligataires comme dans 
l’action pro socio. 

L’origine des 
contrats 
consensuels : 
théorie de 
M. Coll inet. 

D’après une opinion qui a aujourd’hui quelque 
faveur, (elle a été en effet étudiée et soutenue no-
taraient par M. Collinet dans ses cours de Pandectes 
sur la bonne foi en 1926 et 1927 et dans son cours 
de licence, elle a été adoptée par les Italiens par 
Biondo-Biondi, Arangio Ruiz dans son Manuel), ces 
contrats seraient nés dans la jurisprudence du pré-
teur pérégrin. Ils seraient nés dans les rapports en-
tre pérégrins ou entre Romains et pérégrins. Ces rap-
ports ne peuvent pas être des rapports de jus civile. 
Ce sont des rapports principal aient commerciaux. C’es 
à partir de ce moment-là qu'on a dit que la bonne 
foi était l’âme du commerce, en ce sens qu’un droit 
formaliste et strict ne peut pas servir dans los 
rapports, commerciaux qui demandent nécessairement bea 
coup plus de souplesse. Le prêteur pérégrin a été 
créé en 512. Nous retrouvons toujours cette date du 
début du VI° siècle, qui est l’époque de grandes tran 
formations économiques, l’époque à laquelle l’affluan-



280 L'action rei uxoriae et l’action de 
bonne foi. 

280 

des étrangers et des richesses multipliée le droit 
nouveau, La trace a toujours été conservée très net-
tement que ces contrats sont des contrats du jus gen-
tium. Digeste 2,47, "Juris gentium conventiones quae-
dam actiones pariunt et transeunt in proprium nomen 
contractus, ut emptio venditio, locatio conductio, 
societas, commodatum, depositum et alii similes con-
tractus’', quelques conventions du droit des gens 
font naître des actions et prennent le nom spécifi-
que de contrats, tels que la vente, le louage, la so-
ciété, le commodat et le dépôt et d’autres contrats 
semblables. C’est une liste intéressante et pour les 
contrats qui sont énumérés et pour ceux qui sont o-
mis. 

Importance et 
extension de 
la notion de 
bona fides. 

Ce droit a été créé certainement avant la loi 
Aebutia pour les actions que le préteur vient de 
créer, et il ne peut invoquer comme fondement de l’o-
bligation un oportere ex jure quiritium. Il fonde 
alors son droit sur la bona fides et il dit s "dare 
facere oportere ex fide bona". Cette notion fondamen-
tale est une notion morale qui envahit tout le droit 
romain, car il est impossible de concevoir que la 
pratique du préteur pérégrin une fois créée n’est 
pas passée, sinon immédiatement, du moins très vite 
dans la pratique du préteur urbain,. Créée pour régler 
des rapports entre pérégrins et Romains, on ne con-
çoit pas que cette pratique n’ait pas pu rapidement 
être invoquée par les Romains entre eux. Ont-ils pu 
le faire avant la création de la procédure formulai-
re ? C’est ce que actuellement on ne saurait affir-
mer. En tout cas quand la procédure formulaire est 
organisée, et qu’elle est consacrée par l’usage, ces 
rapports ont donné lieu d’emblée à une action civile. 
Il n’y a pas de trace pour les contrats consensuels 
d’une action in factum précédant le droit civil. Il 
n’y a pas de trace non plus de loi autorisant le 
préteur à créer ces rapports d’obligation. Le suppo-
ser, c’est faire une hypothèse gratuite; c'est une 
supposition pure en effet dans le système de Girard, 
qui ne tient pas compte de la force de la coutume 
pour créer du droit civil. Une fois créée, cette ac-
tion étend son domaine, soit en absorbant des rap-
ports juridiques plus anciens qu’elle, comme par 
exemple la tutelle et la fiducie, puis l’action rei 
uxoriae, soit en créant de nouveaux contrats, comme 
seront les contrats réels du droit nouveau. 

II- Liste de Gaius. 
Avec Gaius notre liste s’augmente. Institutes 

4,6,2 "Sunt autem bonae fidei haec ex empto vendlto 
locato conducto, negotiorum gestorum, mandati, depo-



(2) 281 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 281 

siti, fiduciae, pro socio tutelae, rei uxoriae". Nous 
trouvons dans cette liste : Gains cite 

outre les ac-
tions déjà con-
nues à l’épo-
que de Cicéron, 
celle du dépôt 
ot de la ges-
tion d’affai-
res et l’a. 
rei uxoriae. 

I°- Les quatre contrats consensuels déjà nom-
més par Scaevola : la vente, le louage, la société 
et le mandat, puis deux sur les quatre contrats réels : 
la fiducie et le dépôt. Il est tout à fait étrange 
que ne figurent pas dans cette liste les deux autres 
contrats réels : le commodat et le gage, car à l’é-
poque de Gains ils existent et il est certain au 
moins pour le commodat, que ce contrat a une action 
civile ex fide bona. Car Gaius, 4,47 le dit expressé-
ment et cite même la formule. On a cherché un certain 
nombre d’explications à cette omission. Peut être 
la moins mauvaise de toutes ces explications est-elle 
que le texte est très gâté et est peut-être même muti-
lé, comme nous allons le voir, à l’endroit où nous 
sommes. 

3°- Variae causarum fugurae. Ces actions qui 
ne naissent pas de contrats sont l’action de tutelle, 
l’action de gestion d’affaires et l’action rei uxoriae. 
A la liste de Scaevola viennent donc s’ajouter la ges-
tion d’affaires et l’action rei uxoriae. Pour cette 
dernière il y a eu dans ces dernières années des dis-
cussions très vives, qui ont été tranchées en quelque 
dorte par voie d’autorité par un examen officiel du 
manuscrit de Vérone, qui a été fait à Rome en 1928, 
sur l’ordre du ministre de l’Instruction publique. 
Le résultat de cet examen est indiqué dans le Bulle-
tin de l’Institut de Droit Romain 1928, p. 139. Le 
manuscrit de Vérone, qui est un palimpseste, comme 
vous le savez, est très peu clair à cet endroit, il 
est meme à peu près complètement illisible, et en 
plus il est gâté par une erreur du copiste. Le copis-
te a répété deux fois par erreur la dernière ligne de 
l’énumération; ligne 5 du manuscrit nous lisons : 
"Mandat!, depositi, fiduciae, pro socio, tutelae, 
p. ou R.U.A.E. Studemund dans sa lecture avait con-
clu que R.U.A.E. était l’abréviation de rei uxoriae. 
Cette lecture avait été en général acceptée après 
lui. Biondo Biondi dans son ouvrage, les judicia bo-
næ fidei, en 1920, a contesté cette lecture pour des 
raisons de fond. Il a essayé de montrer que l’action 
rei uxoriae n’est pas une vraie action de bonne foi. 
Il y a eu à la suite de ce travail de grands débats 
entre les romanistes, dont la littérature est indi-
quée dans le bulletin de l’Institut de Droit romain 
en 1928, p. 140. La nouvelle lecture officiellement 
faite paraît avoir tranché le débat et affirmé de 
nouveau la lecture de Studemund . R.U.A.E.. comme 
abréviation de rei uxoriae. 

“ Les Cours de Droit" 
PLACE DE LA SORBONNE, 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



282 L’action rei uxoriae et l’action de 
bonne foi. 

282 

Considérons donc la question comme tranchée, 
et disons que Gaius a ajouté l’action rei uxoriae à 
la liste des actions de bonne foi, soit qu’il l'ait 
fait lui-même, soit que déjà d’autres jurisconsultes 
l’aient déjà fait avant lui. Le rapprochement qui a 
été inauguré à l’époque de Cicéron est donc devenu 
un fait accompli. Mais il n’y a aucune trace qu’on 
ait modifié la formule de l’action rei uxoriae, que 
l'on ait créé une formule nouvelle ex fide bona. 
L'assimilation s’est faite, non pas pour des raisons 
de forme, mais pour des raisons de fond. 

III- Liste de Justinien. Avec Justinien la 
liste s'augmente encore. Institutas, 4,6,28. "Actio-
num autem quaedam sunt bonae fidei quaedam stricti 
juris. Bonae fidei sunt ex empto vendito, locato con-
ducto ; negotiorum gestorum, mandati, depositi, pro 
socio, tutelae, commodati, pigneraticia, familiae 
orciscundae, communi dividundo, praescriptis verbis, 
quae de estimato proponitur et ea quae ex permutatio-
ns competit et hereditatis petitio quamvis enim us-
que adhuc incertum erat sive inter bonae fidei judi-
cia econnumeranda sive non, nostra tamen constitutio 
aperte eam esse bonae fidei disposuit, 29. Fuerat 
ante et rei uxoriae actio ex bona fidei judiciis". 
Parmi les actions , les unes sont de bonne foi, les 
autres sont de droit strict. Les actions de bonne 
foi sont les suivantes : l'action de la vente, du 
louage, de la gestion d 'affaires, du mandat, du dé-
pôt, de la société, de la tutelle, du commodat, du 
gage, du partage de famille, du partage d'indivision, 
l‘action praoseriptis verbis, qui est donnée pour l'es 
timation et qui a lieu pour l'échange, et la pétition 
d’hérédité, quoiqu'il fut jusqu'ici incertain, si 
cette dernière devait être comptée ou non parmi les 
actions de bonne foi, notre constitution (Code 3,31, 
12,3.) a décidé qu’elle serait parmi les actions de 
bonne foi. 29. L’action rei uxoriae était comptée 
autrefois parmi les actions de bonne foi. 

Suppression 
de la fiducie 
Addition du 
commodat , du 
gage de l'a. 
praescriptis 
verbis, des ac-
tions en parta-
ge et de la 
pétition d’hé-
rédité. 

Dans notre liste nous trouvons donc dans une 
première partie la vente, le louage, la gestion d 'af-
faires, le mandat, le dépôt, la société et la tutel-
le. Cette liste vient de Gaius lui-même. Justinien 
a supprimé la fiducie, parce que c'est un contrat 
qui est supprimé, mais il a ajouté quelques autres 
actions les deux contrats réels , le commodat et le 
gage sont ajoutés. Justinien ajoute encore une sé-
rie de contrats que le droit classique ne considé-
rait pas comme des actes de bonne foi, à cause très 
probablement de la diversité des formules, liais ces 
contrats suivaient des règles qui fondamentalement sont 



283 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 283 

les règles de la bonne foi. Justinien n’étant plus 
tenu par la diversité des formules unifie et égalise 
le droit, aussi augmente-t-il le groupe des actions 
de bonne foi. La plus importante de ces actions nou-
velles, c’est l’action praescriptis verbis des con-
trats inommés, puis des actions particulières et très 
anciennes, l’action familiae erciscundae, l’action 
communi dividundo, qui sont les actions en partage 
et la pétition d’hérédité. Il réunit toutes ces ac-
tions aux actions de bonne foi pour des raisons de 
fond. Quant à l’action rei uxoriae, il nous dit qu’el-
le était depuis longtemps une action de bonne foi, 
ce qui semble être une preuve de plus qu'à l’époque 
de Gaius elle l’était déjà, mais de par les trans-
formations qu’il fait, il a fondu l’action rei uxo-
riae avec l’action ex stipulatu. La nouvelle action 
qu’il crée, il l'appelle ex stipulatu, mais il déci-
de qu’elle suivra les règles de la bonne foi. 

§ 2 - Les textes de Cicéron, 

Le grand intérêt des textes de Cicéron, que 
nous allons maintenant examiner, sera de nous per-
mettre d’étudier ou tout au moins d’entrevoir un 
moment très important de cette évolution des actions 
de bonne foi. C'est, un moment d’autant plus impor-
tant qu'il est plus près des origines, lorsque se 
constitue le groupe, lorsqu'il se forme et s’agran-
dit. En effet aux actions primitives, celles à l’oc-
casion desquelles l'action a été créée, vient s’a-
jouter par un effort de généralisation des juriscon-
sultes un certain nombre d’actions venant d'une au-
tre partie du droit. Les premières sont, avons-nous 
dit, les contrats consensuels : la vente, la socié-
té, le louage, pour lesquels a été créée la formule 
ex fide bona. Ces actions viennent du jus gentium 
et très probablement de la pratique du préteur. Au 
contraire, les autres viennent du droit civil pur. 

Ce sont, sans parler de la tutelle, qui elle 
aussi est du droit civil, l’action rei uxoriae; l’ac-
tion de fiducie et l'action directe de gestion d’af-
faires. Ces trois actions sont étrangères au jus 
gentium, elles sont exclusivement du jus civile. Ce-
la est certain pour l'action rei uxoriae, qui ne 
peut naître que dans un mariage romain et.pour une 
dot romaine, par conséquent entre citoyens. Cela est 
certain aussi pour la fiducie, car le contrat de fi-
ducie est l’accessoire d’une mancipation qui est un 
acte du pur droit civil, qui ne peut sa faire qu'en-
tre Romains. Cela est probable enfin pour la gestion 
d'affaires qui, comme nous le verrons, a la même ac-



285 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Dictorat) . 285 

De Officiis 
3, 17 § 69-70 

illa : uti ne propter te fidemve tuam captus, 
fraudatus siem, quam illa aurea : ut inter bonos bo-
ns agier oportet et sine fraudatione. Sed qui sint bo 
ni et quid sit bene agi magna quaestio est. Quintus 
quidem Scaevola, pontifex maximus, summam vim esse 
dicebat in omnibus iis arbitris in quibus adderetur 
ex fide bona. Fideique bonae nomen existimabat manare 
latissime, idque versari in tutelis, societatibus, fi 
duciis, mandatés, rebus emptis venditis, conductis 
locatis, quibus vitae societas contineretur. In his 
magni esse judicis statuera praesertim cum in pleris 
que essent judicia contraria, quid quemque, cuiqus 
praestare oporteret. De quel prix sont ces paroles : 
afin que par toi ou parta foi je ne sois pas trompé,, 
ou je ne sois pas frustré. Quelles paroles d’or : com-
me on doit agir entre gens de bien et sans fraudo. 
Mais que doit-on entendre par honnêtes gens? Qu’ est-ce 
que bien agir? C’est là la grande question. Quintus 
Mucius Scaevola, le grand pontife disait que l’effica-
cité la plus grande était dans ces actions où il est. 
ajouté ex fide bona, d’après la bonne foi, et il est 

mait que ce nom de bonne foi avait l’acception la 
plus large et qu’il se trouvait dans les tutelles, 
dans les sociétés, dans les fiducies, dans les mandai 
dans les ventes, les louages, c’est-à-dire dans les 
actes principaux de la vie civile. Dans ces actions 
l’habileté du juge consiste à déterminer ce qui doit 
être fourni, qui doit le fournir et à qui, d’autant 
plus que dans la plupart de ces actions il y a des 
tions contraires. 

piques 17, 
et 66.-

3°- Topiques. 17,65 et 66. " Frivata enim judi 
cia maximarum quidam rerum in juriséonsultorum mihi 
videntur esse prudentia, nam et adsunt multum. et ad-
hibentur in concilio et patronis diligentibus ad co-
rum prudentiam confugientibus hastas ministrant. In 
omnibus igitur ois judiciis in quibus ex fide bona 
est additum, ubi vero etiam inter bonos bene agier, 
imprimis in arbitrio rei uxoriae, in quo est aequius 
melius, parati esse debent. Illi enim dolum malum, 
illi fidem bonam illi aequum .bonum, illi quid socium 
socio, quid eum, qui negotia aliéna curasset ei cujus 
ea negotia fuissent, quid eum qui mandasset eumve ou 
mandatum osset alterum alteri praestare oporteret, 
quid virum uxori, quid uxorem viro tradiderunt". En 
effet les sentences des juges privés, dont dépendent 
les intérêts les plus considérables, me paraissent 
reposer sur la sagacité des jurisconsultes, car on 
les voit fréquemment en justice, on leur demande con 
seil et ils dirigent les procédures pour le compte 
des avocats diligents, qui ont recours à leur expé-
rience. C’est ainsi que pour toutes las actions, dan 
la formule desquelles figure la clause, d’après la 



284 L’action rei uxoriae et l’action de 
bonne foi. 

284 

tion que la fiducie. 

Effort en vue 
de la fusion 
des actions de 
bonne foi. 

Ces différentes actions sont plus anciennes 
que les actions ex fide bona. Elles ont des formu-
les archaïques, qui sont nées d’une histoire toute 
différente de celle des actions de bonne foi. Nous 
avons vu cette histoire pour l’action rei uxoriae 
Ces formules différentes ne comportent pas l’ex fide 
bona. A cette époque où la formule a une importance 
primordiale, elles ne peuvent pas être confondues. Le 
jurisconsulte reconnaît qu’elles sont différentes 
des actions de bonne foi, mais elles sont rédigées 
comme les actions de bonne foi en termes très géné-
raux. Elles font appel pour accorder au juge ses pou-
voirs si généraux à des notions très voisines de la bon-
ne foi.: l’équité, la répression du dol et de la frau-
de sont des expression différentes delà bonne foi, 
à mon avis très probablement parce qu’en fait ces 
expressions sont nées dans un autre domaine, mais elles 
sont l’expression de notions très voisines et qui ne 
demandent qu’à être identifiées. C’est cet effort 
d’identification, de généralisation que nous allons 
voir s’exprimer dans les passages de Cicéron que 
nous citons. 

Ces passages sont au nombre de trois, deux 
sont tirés du "de Officiis1’ et un des Topiques. 

I° - De Officiis, 3,15. "Iste dolus malus etiam 
legibus erat vindicatus ut tutela duodecim Tabulis et 
ciscunscriptio adplescentium loge Plaetoria et sine, 
lege judiciis in quibus additur ex fide bona ; reliquo-
rum autem judiciorum haec verba maxime excellunt, in 
arbitrio rei uxoriae : melius aequius., in fiducia : 
ut inter bonos bene agier. Quid ergo aut in eo quod 
melius arquius potest ulla pars inesse fraudis ? 
Aut cum dicitur : inter bcnos bene agier, quidquam 
agi dolose aut malitiose potest," Ce dolus malus é-
tait réprimé même par les lois, par exemple la tu-
telle, dans la loi des XII Tables, la tromperie des 
jeunes gens dans la loi Plétoria, il est aussi répri-
mé sans la loi dans les formules où il est ajouté 
ex fide bona. Dans les autres formules les mots sui-
vants sont par dessus tout excellents, dans l’arbi-
trium rei uxoriae melius aequius, dans la fiducie, 
ut inter bonos bene agier, comme on doit agir entre 
gens de bien. Quoi donc ? dans ces mots, quod aequius 
melius, peut-il entrer la moindre part de fraude, ou 
lorsqu’on dit comme on doit agir entre honnêtes gens 
peut-on agir en quoi que ce soit dolosivement ou ma-
licieusement, 

2°- De officiis, 3.17 § 69 -70. "Nam quanti verba 



286 L’action rei uxoriae et l’action de 
bonne foi. 

286 

bonne foi, ou celle-ci encore, ainsi qu’on doit agir 
entre gens de bien, avant tout dans l’action rei uxo-
riae où l’on trouvo ces mots, ce qui est le plus équi-
table et le meilleur, les jurisconsultes doivent ê-
tre bien préparés. Ce sont eux qui nous ont défini le 
dol mauvais, ce sont eux qui nous ont défini la bonne 
foi, ce sont eux qui nous ont défini ce qui est équi-
table et bon, ce sont eux qui nous ont dit ce que 
l’associé doit fournir à l’associé, ce que le gérant 
d’affaires doit fournir à celui dont les affaires sont 
gérées, ce que le mandant et le mandataire se doivent 
fournir réciproquement l’un à l’autre, ce que le mari 
doit fournir à l’épouse, ce que l’épouse doit four-
nir au mari. 

Dans les 3 
passages Cicé-
ron cite les 
termes mêmes 
de lu formule. 

Il rapproche de 
la formule des 
actions de bon-
ne foi trois 
autres types de 
formules. 

La première constatation que nous ferons Sera 
que dans ces trois passages Cicéron cite les paroles 
mêmes de la formule. Il s’appuie sur ces paroles, sur 
les paroles essentielles de chaque formule pour détermi-
ner lé rôle d’interprétation des jurisconsultes, le rô-

le de décision du juge dans chacune de cas actions.Cette 
conclusion paraît évidente à la lecture. Il est cepen-
dant nécessaire do la rappeler, on n’en a pas toujours 
tenu compte. En deuxième lieu, de là. formule ex fide bona 
de l’énumération qu'il fait des actions do bonne foi, 
Cicéron rapproche trois autres types de formules, 
pour marquer leur parenté, pour marquer qu’elles don-
nent, au juge la même étendue de pouvoirs, le même 
rôle essentiel. La première do ces formules est "ne 
propter te.fidemve tuam captus fraudatus siem", il s’a-
git ici, cela résulte avec évidence de tout le texte; 
d’une formule d’action, mais il ne s’agit pas d’une 
action de la procédure formulaire, il ne s’agit pas 
d’une formule écrite contenant l’ordre du prêteur 
s’adressant au juge et où les plaideurs sont désignés 
à la troisième personne par leur nom : Aulus Agerius, 
Numerius Negidius. Dans cette formule le demandeur 
s’adresse directement au défendeur. C’est donc une 
procédure orale, une action où les parties prononcent 
elles-mêmes, les paroles, c’est-à-dire quelle qu’en 
soit l’interprétation, une procédure conçue suivant 
les formes de l’action de la loi, c’est une action 
do la loi. 

La seconde, ut inter bonds bene agier aportet, paît 
figurer celle-ci dans, la procédure formulaire, et 
enfin la troisième,quod aequius melius erit, nous la 
connaissons. Grâce à ces paroles d'or, comme dit Ci-
céron, tout dol coûte fraude, sont écartés comme par 
la clause, ex fide bona. Le juge a le pouvoir de déci-
der ce qui doit être fourni, praestare oportere. C’est 
donc d’action civile qu'il s’agit ici. On retrouve les 
mots techniques des actions civiles. 



287 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 287 

§ 3 - La fiducie et la gestion 

d'affaires. 

Formules rat-
tachées à la 
fiducie. 

a) Les deux formules "ne propter te fidemve 
tuam oaptus fraudatus siem, ut inter bonos bene agier 
oportet et sine fraudatione, sont rattachées de façon 
sûre à la fiducie. La seconde y est rattachée de fa-
çon formelle, non pas par tous les textes de Cicéron. 
Le premier, de Officiis, 3.17.77.10, et le troisième. 
Topiques, 17.66, citent la formule sans dire à quel 
negocium juris elle se rattache. Liais le second, de 
Officiis.’3,15.61, dit expressément "in fiducie ut in-
ter bonos bene agier". Ce rapport serait confirmé, 
s'il en était besoin, par un autre texte de Cicéron, 
Epistolae ad familiares, 7.12. "Ubi porro erit formu-
la fiduciae ut inter bonos bene agier oportet", où à 
la vérité sera la formule de la fiducie, comme on 

. doit agir entre gens de bien .. 

L'ancienneté 
de la fiducie. 
Interpolation 
des textes du 
Digeste rela-
tifs à ce 
contrat. 

Le rattachement de la premiers formule a la 
fiducie se fait d'una façon moins formelle. Néanmoins 
elle est acceptée par tous les auteurs, bien qu’ils ne 
soient pas d'accord sur l'interprétation. à en donner. 
Tout d'abord Cicéron la cite immédiatement à côté de 
la formule ds fiducie, en outre le Digeste conserve 
une trace de ces paroles caractéristiques. Dans le 
digeste nous ne trouvons plus rien de la formule de 
la fiducie, plus rien non plus de l'action de la loi. 
Mais Ulpien dans un texte très interpolé par Justi-
nien nous donne une addition à la formule classique 
qui est faite quand la mancipation fiduciaire, que 
l'on veut faire exécuter, a été convenue avec un es-
clave. Suivant la règle quand l'acte juridique a été 
fait par un esclave, l'action est donnée contre le 
naître, mais au titre de peculio ou in rem verso, 
c'est-à-dire pour le, montant du pécule de l'esclave, 
ou pour le montant de l'enrichissement seulement. Voi-
là la règle, lorsqu'il s’agit d'action ordinaire. Mais 
lorsqu'il s'agit de l'action de fiducie le maître 
n'est-il tenu que dans la limite du pécule ou in rem 
verso ? Ou au contraire est-il tenu pour le tout ? 
Ulpien répond pour le tout, à cause de l’addition de 
la formule. Digeste 15.1.36. Ulpien dit, livre 2 de 
ses Disputationes, "Namque si servo res pignori (fi-
duciae, Ulpien) data sit, non solum de peculio et in 
rem.verso competit actio, verum /formula, Ulpien/ hanc 
quoque habet additionem: et si quid dolo malo domine 
captus, fraudatusque actor est, videtur autem dolo fa-



288 L'action rei uxoriae et l’action de bonne 
foi. 

288 

cere dominas qui cum. habet restituerai facultatem non 
vult restituere", si une chose a été donnée à un es-
clave pour cause de fiducie l'action qui convient 
n'est pas seulement de peculio et in rem verso, mais 
la formule a aussi cette addition: et si le demandeur 
a été séduit ou fraudé en quelque chose par le dol 
mauvais du maître; on peut admettre que c’est par dol 
mauvais que le maître agit quand ayant la faculté de 
restituer il ne le veut pas. Justinien a interpolé ce 
texte, il a mis pignori à la place de fiduciae. Il a 
supprimé l'indication de la formule elle-même. Cepen-
dant on peut voir que ces paroles, dolo malo captus 
fraudatusque, sont un souvenir très net de l'ancienne 
action de la loi. Il y a ici une trace de filiation 
certaine fournissant la preuve que l'action de fiducie 
se rattache à cette ancienne action de la loi. 

La fiducie a 
été sanction-
née primitive-
ment par une 
action de la 
loi. 

Ainsi grâce aux formules de Cicéron, nous 
avons une preuve de l'ancienneté de la fiducie. Nous 
voyons qu'elle a été sanctionnée au début par une ac-
tion de la loi. C’est aussi une preuve très importan-
te encore qu'à l’époque des actions de la loi il s'en 
trouvait au moins une par laquelle le dol mauvais et 
la fraude étaient réprimés au nom de la fides. Ce 
n’est pas encore très certainement la fides bona, mais 
c’est la fides, et cette constatation est tout à fait 
contraire au système de Girard sur les actions de la 
loi et sur la procédure formulaire. Aussi Girard et 
son école ne veulent voir, malgré toute évidence, dans 
ces paroles aucune formule d’action, mais ils veulent 
voir seulement une formule de contrat. Girard, Manuel, 
8ème édition, p. 556, note 2. 

Cela est contraire également à l'idée que 
l'on se fait du jus civile, du droit strict dans les 
actions de la loi. Aussi Lenel dans la Revue de Savi-
gny prétend également à tort que cette action, où il 
reconnaît une action de la loi, pourrait bien être 
une action in factum. C'est un accouplement monstrueux 
de deux notions contradictoires qui n'a pas pu être 
accepté. 

La fiducie 
est le plus 
ancien des 
contrats réels. 

Quoi qu'il en soit, nous constatons la présen-
ce d'une action de la loi pour la fiducie et ceci re-
cule singulièrement l'époque où la fiducie a pu avoir 
une sanction civile, et aussi l’époque des premiers 
essais du droit fondé sur la fides, qui a pu commencer 
déjà sous le régime des actions de la loi. Mais si an-
cienne qu'elle soit, cette sanction civile est moins 
ancienne que la fiducie elle-même, car la fiducie re-
monte a l'époque la plus primitive. La fiducie est ce 
contrat réel du droit civil, le plus ancien des con-
trats réels. Vous savez que tout contrat réel comporte 
deux éléments, une res, un objet, et un élément inten-



(2) 289 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 289 

Champ  d ' ap-
plication de 
la fiducie. 
Fiducie cum 
amico. 

Fiducia 
cum creditore. 

Mancipation 
fiduciai re. 

tionnel, une convention. Ici la res, c’est l'aliéna-
tion d'une chose par la mancipation, et plus tard par 
l'in jure cessio. Ceci classe tout de suite la fiducie 
parmi les actes qui ne peuvent être que du droit civil 
car la fiducie ne peut pas naître d'une tradition, 
d'un moyen de jus gentium. Ce transfert de propriété 
est accompagné d'une promesse, d'une convention sans 
forme entre l'acquéreur et 1 ' aliénateur. L'acquéreur 
est débiteur fiduciaire; il promet de faire quelque 
chose à l'occasion du transfert qui vient de lui être 
fait. Il promet par exemple de conserver la chose et 
de la rendre, quand on la lui réclamera, ou encore il 
promet de la rendre après s'en être servi pour l'usa-
ge convenu. C'est la fiducia cum amico. Dans un troi-
sième cas, le débiteur fiduciaire qui est créancier 
d’une somme d’argent promet de rendre l’objet qu’on 
lui a remis, lorsqu'il sera payé de sa dette principa-
le. C'est la fiducia cum creditore, la fiducie avec 
un créancier.Ces trois cas ont été spécialement mis 
en relief et sont seuls étudiés, lorsqu’on traite des 
obligations, parce que c’est de cette fiducie que sont 
sortis les trois contrats réels de bonne foi que nous 
connaissons: le dépôt, le gage et le commodat. Mais 
ces trois contrats ne sont pas le domaine le plus im-
portant, ni le domaine le plus ancien de la fiducie. 
La fiducie a des applications beaucoup plus étendues 
dans le droit de famille. La mancipation fiduciaire 
sert à faire un. testament. Le familiae emptor reçoit 
le patrimoine du de cujus et s'oblige à le rendre à 
l’héritier. La mancipation fiduciaire sert à émancipe; 
le fils de famille; l'émancipation du fils de famille 
est faite à l’aide de trois mancipations successives, 
auxquelles chaque fois est adjoint un pacte de fidu-
cie faisant promettre à l’acquéreur d’affranchir le. 
fils qu'il vient d’acheter. La mancipation fiduciaire 
sert encore à l'adoption qui se feit, elle aussi, par 
trois mancipations fiduciaires suivies d'une revendi-
cation. Elle sert en outre aux affranchissements. 
C'est l'usage fréquent de vendre un de ses esclaves à 
autrui avec un pacte de fiducie, d'après lequel l'ac-
quéreur s'engage à libérer l'esclave sous certaines 
conditions. La forme particulière de mancipation. qui 
s'appelle la coemptio, et qui sert, nous l'avons vu, 
à faire naître un mariage cum manu, sert aussi aux 
femmes pour interrompre leurs sacra, pour changer de 
tuteur et pour faire un testament. Dans tous ces cas, 
que nous n'avons pas la possibilité de développer 
comme il conviendrait, c'est bien la même fiducie que 
dans la fiducia cum amico et cum creditore, c’est mê-
me le domaine primitif de la fiducie. On peut donc 
voir dans l'ampleur de cette utilisation dans le. droit 

“Les Cours de Droit” 
3, PLACE DE LA SORBONNE. 3 U Répétitions Écrites et Orales 

Reproduction interdite 



290 L'action rei uxoriae et l'action de bonne 
foi. 

290 

de famille, le rôle de tout premier ordre -que joue la 
fiducie dans ce droit. Or ce rôle est très ancien. Il 
pourrait être même aussi ancien que la mancipation, 
elle-même. La mancipation est une institution du 
droit coutumier très probablement plus ancienne que 
la cité, datant de l’époque gentilice. 

La sanction 
primitive de 
la fiducie. 
Usureceptio 
fiduciae. 

Insuffisance 
de nos ren-
seignements 
sur la sanc-
tion primiti-
ve de la fi-
des. 

Tous les auteurs sont d’accord pour penser 
que la fiducie est une Institution plus ancienne que 
sa sanction civile, et même si l’on admet que cotte 
sanction civile a été d'abord une action de la loi, 
comme nous le pensons, elle est encore, plus ancienne 
que cette action de la loi. Donc, elle a servi, c'est 
un usage qui a existé, avant que le droit civil s'en 
soit occupé .Quelle était dans cet usage primitif la 
sanction de la fiducie ? Il y avait une sanction dé-
tournée qui est l'usureceptio fiduciae, mais cette 
sanction ne peut suffire. Pour répondre à cette ques-
tion, les jurisconsultes ont créé beaucoup de systè-
mes, dont le plus répandu est de dire qu'il n'y avait 
pas de sanction et que l’on s'en remettait à la fides 
du débiteur. C'est une réponse qui est en réalité un 
aveu d'impuissance devant l'explication. C'est ici que 
se présente l’utilité d’une enquête du même genre que 
celle que nous venons de faire cette année pour l’ac-
tion rei uxoriae. Cette enquête pourrait se demander 
si cet usage n'avait pas été sanctionné d'abord par 
des coutumes familiales, par des coutumes gentilices 
avant d'être transposé par la suite dans le droit. 
C'est une histoire qui ne serait sans doute pas la mê-
me, mais qui présenterait des analogies avec l'his-
toire de la restitution de la dot. Cette question, 
je la laisse posée et non résolue. Nous ne connaisson 
donc point le début de cette histoire. Nous en voyons 
seulement la fin ; la fin, c’est cette action de la lo 
ne propter te fidemve tuam captus, fraudatus siem, et 
la formule, ut inter bonos bene agier oportet. A l'é-
poque de Cicéron la fiducie est assimilée à l'action 
de bonne foi. Cette assimilation est achevée plus tôt 
que l'assimilation de l’action rei uxoriae, car Quin-
tus Mucius Scaevola la compte déjà parmi les actions 
de bonne foi, et à mon avis sans qu'il y ait eu de 
formule nouvelle créée. 

B) La gestion d'affaires. 
L'origine de l'action de gestion d’affaires 

est un des points les plus controversés parmi toutes 
ces questions si controversées. Cette question a une 
littérature très importante et très difficile. Quelle 
sont ces difficultés ? 

1°) Cicéron parle de la gestion d’affaires, 
mais Quintus Mucius Scaevola ne la compte pas parmi 
les actions de bonne foi. Au contraire elle est dans 



291 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat) 291 

la liste des actions de Gaius. Quelle est donc sa na--
ture primitive ? puisqu’elle existait déjà avant d'ê-
tre considérée comme une action de bonne foi. La nature pri-

mitive de la 
gestion d'af-
faires. 

2°) Un préteur avait fait un édit sur la ges-
tion d'affaires. Digeste 3.5.10 § 3. Ulpien nous dit, 
"ait pretor", le préteur dit. 

Cet édit est un soutien considérable de la 
théorie que nous combattons ici, soutien de la théorie 
d’après laquelle le negotium a été créé par le pré-
teur à l'aide d'une action in factum prétorienne de-
venue plus tard action in jus et de bonne foi. 

Voyons ce que l'on peut tirer des textes de 
Cicéron à ce sujet. Cicéron nomme la gestion d'affai-
res à plusieurs reprises, mais il ne la nomme pas par-
mi les actions de bonne foi. Mais il la rapproche de 
ces actions dans les Topiques, 17.66. Je vous rappelle 
ce texte. Cicéron cite d'abord trois formules: 1°) ex 
fide bona; 2°) ut inter bonos bene agier oportet, 
3°) quod aequius melius erit. Puis il cite les trois 
fondements de ces actions: la fides bona, le dolus ma-
lus, et l'aequum et bonum. Il cite enfin les exemples 
d’actions, illi quid socium socio qui eum, cui nego-
tia aliéna curasset ei cujus ea negotia fuissent, 
quid eum qui mandasset eumve cui mandatum esset, al-
terum alteri praestare oporterst, quid virum uxori, 
quid uxorem viro tradiderunt". Ceux-ci, (les juris-
consultes), nous ont indiqué ce que doit fournir l’as-
socié à l'associé, celui qui a géré l’affaire d’au-
trui à celui dont les affaires sont gérées, ce que 
doivent se fournir l'un l’autre celui qui a donné un 
mandat et celui à qui le mandat a été donné, ce que 
doit fournir le mari à la femme, la femme au mari. 

Si nous accordons quelque autorité à ce tex-
te, si nous ne supposons pas, comme le fait Girard, 
que Cicéron l'a rédigé avec une négligence incroyable, 
nous en tirerons les conséquences suivantes: 

Selon Cicéron 
l’à negotio-
rum gestorum 
contenait les 
mots "ut in-
ter bonos 
bene agier". 

1°) Cicéron donne comme exemple des formu-
les qu’il vient de citer: la société, le mandat, l'ac-
tion rei uxoriae, la gestion d'affaires. Nous savons 
par Quintus Mucius Scaevola que la société et le man-
dat sont les exemples des formules in quibus .additum 
est ex fide bona. L'action rei uxoriae est celle qui 
contient, quidquid aequius melius erit. Reste un ne-
gotium, la gestion d'affaires, une formule, ut inter 
bonos bene agier oportet. Nous conclurons que l'ac-
tion de gestion d’affaires contenait ces mots, qu’el-
le avait donc une rédaction qui sans être peut-être i-
dentique avec l'action de fiducie contenait les mêmes 
mots que l'action de fiducie et qu'elle avait le mê-
me fondement, le dolus malus. 

2°) Cette action de gestion d’affaires était 



292 L’action rei uxoriae et l’action de bonne 
foi. 292 

civile comme las autres citées: praestare oporteret. 
Cette action 
était civile. 
Cicéron ne 
vise que l'ac-
tion directe. 

3°) L’action de gestion d’affaires citée é-
tait seulement l’action directe. L’action qui était 
indiquée par Cicéron est celle qui permet à celui dont 
les affaires sont gérées de réclamer ce qui lui est 
dû par le gérant. 

Vous remarquerez la façon différente dont le 
texte est rédigé, façon différente qui ne peut pas ne 
pas être volontaire. En ce qui concerne l’action rei 
uxoriae Cicéron dit ce que le mari peut réclamer à la 
femme, ce que la femme peut réclamer au mari. En ce. 
qui concerne la société, ce que peut réclamer l’asso-
cié à l’associé, et en ce qui concerne le mandat, ce 
que le mandant et le mandataire peuvent se réclamer 
l’un à l’autre. Par contre, lorsqu’il parle de la ges-
tion d’affaires, il ne parle que de ce que peut ré-
clamer le géré au gérant. 

Caractère uni-
latéral de la 
gestion d’af-
faire. 

Nous conclurons donc que, tandis que Cicéron 
a voulu caractériser les obligations réciproques du 
mandataire et du mandant, de l’associé, du mari et de 
la femme, il a marqué le caractère unilatéral de la 
gestion d’affaires. 

L’action con-
traire créée 
par le pré-
teur pour 
permettre au 
procurator 
d’être rem-
boursé des 
frais qu’il a 
faits. 

Explication 
par cette i-
dée des tex-
tex interpo-
lés par Jus-
tinien 

Si l’on admet ainsi que la gestion d’affaires 
dans son action directe était sanctionnée par notre 
formule archaïque de même nature que la fiducie, nous 
dirons qu'à l'époque de Cicéron c’est une action in 
jus qui n’est pas encore de bonne foi, mais qui est 
comparée aux actions de bonne foi et qui est sur le 
point de le devenir, et l’on comprendra mieux les 
textes du Digeste parlant de l’action in factum. 
C’est l’action contraire qui a été créée par le pré-
teur. Elle a été créée pour un cas spécial pour un 
procurator. Elle n’est donc pas donnée dans tous les 
cas de gestion d’affaires, mais dans un seul cas, dans 
une gestion d’affaire judiciaire. Elle est donnée au 
procurator pour réclamer le remboursement des frais 
faits par lui, lorsqu’il défend en justice de bon gré 
un absent. En l'état actuel.les textes du Digeste 
sont extrêmement interpolés par Justinien, et ces in-
terpolations sont toujours faites dans le même but, 
dans un but d’unification. Digeste, 3.5.3. Ulpien, 
"aitpraetor si quis negotia alterius sive quis nego-
tia quae oujusque cum is moritus  fuerit gesserit eo 

nomine judicium dabo", celui qui a gèré les affaires 
d’autrui ou l’affaire qui était à autrui, lorsqu'il 

est mort, en ce cas je donnerai un judicium. 



293 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 

Cette rédaction est embarrassée et assez peu correcte. 
Cette incorrection est l’oeuvre de l’interpolation 
de Justinien. Elle semble introduire une action en 
faveur de celui qui a géré. En effet, eo nomine cache 
mal une interpolation, reconnue d’ailleurs par tous 
les auteurs. Ils reconnaissent l’interpolation, mais 
ils ne sont pas d’accord pour savoir ce qui doit ê-
tre rétabli. Pour nous le texte du préteur disait 
originairement, si quelqu’un a gère l’affaire d’autrui, 
je lui donnerai un judicium contre le géré. 

C’est qu’en effet dans l’Edit perpétuel ce 
petit édit ne se trouvait pas parmi les actions de bon-
ne foi, mais au titre de cognitoribus et procuratoribus 
et defensoribus. Comment Ulpien justifie-t-il cette 
création ? Digeste, 3,5,1.Ulpien dit : cet edit est 
nécessaire, et il est fait pour l’utilité des absents, 
de peur que n’étant pas défendus, ils subissent un 
dommage à cause de la mise en possession d’autrui de 
leurs biens ou de la vente de leurs biens ou d’une 
action pour une peine encourue, ou enfin d’une façon 
générale qu’ils perdent à tort leurs biens. 

Cette justification n’est pas la justification 
d’une action directe. Il s’agit d’inciter quelqu ’un 
à gérer les biens d’un absent. Comment serait-il en-
couragé par l’organisation de sa responsabilité ? 
Mais au contraire si on lui donne une action pour ré-
clamer les dépensés qu’il a faites, c’est-à-dire l’ac-
tion contraire, il rendra plus volontiers service à 
l’absent. C’est bien cette justification que donne 
Ulpien. C’est encore la même justification de l’édit 
qui est donnée d’une façon plus nette par Gaius sur 
l’édit provincial, Digeste, 3,5,2.En nous débarras-
sant des passages qui sont reconnus interpolés nous 
trouvons la suite des idées ainsi exprimée : si quel-
qu’un a géré les biens d'un absent, même à l’insu de 
cet absent, si cependant il a dépensé utilement quel-
que chose pour l’affaire d’autrui, ou si lui-même 
s'est engagé pour l’affaire de quelqu’un, il a une ac-
tion à ce titre .... Et certainement de même qu’il est 
équitable que lui-même rende compte de ses actes et 
soit condamné à ce titre pour tout ce qu’il n’a pas 
géré comme il convenait, ou qu’il a retenu de sa ges-
tion, de même à l’inverse il est juste, s’il a géré 
utilement, qu’il soit remboursé de tout ce que à ce 
titre il a ou il aura en moins. 

Si l’on admet, comme nous le pensons, que l’ac-
tion directe existe déjà à titre d’action ancienne 
in jus avant cet édit, l’action in factum contraire 
avant l’édit le commentaire par Gaius de l’édit don-
nant l’action in factum contraire, s'explique admira-
blement. Dans la première partie le jurisconsulte nous 



294 L’action rei uxoriae at l’action de 
de bonne foi. 

294 

dit, cela est certain, que ce qui a été créé, c’est 
l’action prétorienne du gérant contre le géré, l’ac-
tion en remboursement de ses dépenses, l’action con-
traire. La deuxième partie justifie la création de cet 
te action, en invoquant l’action directe existant dé-
jà. Le jurisconsulte dit s de meme qu’il est équita-
ble que le gérant soit forcé par l’action directe de 
rendre compte de ses actes, de même à l’inverse il 
est juste, s’il a géré utilement, qu’il puisse forcer 
le gère à lui rembourser ce qui lui est dû. La justi-
fication de l’action contraire, dont vient de parler 
Gaius, est tirée de l’existence même de l’action di-
recte supposée existante. 

Justinien 
a transformé 
les actions de 
gestion d'af-
faires en ac-
tions de bonne 
foi. 

Justinien par ces interpolations a eu pour but 
d’unifier la legislation, et il a transformé toutes 
les actions de gestion d’affaires, l’action directe et 
l’action contraire, en actions de bonne foi. C’est 
une fusion d’ailleurs qui offre beaucoup de difficul-
tés à l’interprète. 

§ 4 - Conclusion. 

Vous Le voyez, dans le paragraphe précédent, je 
me suis borné à exposer rapidement les constatations 
que l’on pouvait faire au sujet de la fiducie et de 
la gestion d’affaires. Nous avons affirmé pour la pre-
mière, et nous avons cru pouvoir le supposer pour la 
seconde, que des formules archaïques existaient, for-
mules civiles, très analogues à la formule ex fide 
bona, si bien que Cicéron insiste sur ce qu’elles 
ont de--commun avec les formules ex fide bona. 

Cette connunauté est si grande que pour la fi-
ducie le rapprochement est déjà opéré, parce que la 
fiducie compte parmi les actions de bonne foi de 
Quintus Mucius Scaevola, tandis que pour la gestion 
d’affaires comme pour l’action rei uxoriae le rappro-
chement n’est pas encore total . Nous saisissons donc 
le moment où se constitue une grande théorie juridi-
que, la théorie des actions de bonne foi, à l’aide 
de matériaux de diverses origines. Quelle est l’ori-
gine de la fiducie ? Quelle est l’origine de la ges-
tion d’affaires ? Ou plutôt quelle en est la préhis-
toire ? Cette préhistoire, si jamais elle est éclai-
rée et si elle peut l’être, ce que nous n’avons pas 
encore vérifié, illustrerait les raisons encore obs-
cures pour lesquelles ces affluents, ces sources d’ori-
gines différentes sont venus se mêler et se perdre 
dans le grand fleuve de la bonne foi, A la fin du cour 
je me contente de poser la question et je la laisse 
sans solution. Tandis qu’au contraire, vous l’avez vu, 



295 DROIT ROMAIN APPROFONDI (Doctorat). 295 

tout le cours de cette année a été consacré à résou-
dre ce même problème pour l’action rei uxoriao. L’ac-
tion rei uxoriae, elle aussi, est un autre affluent, 
une autre source indépendante, qui est venue accroître 
le fleuve principal. 

Dans le cours do ces leçons nous avons remué 
beaucoup d’hypothèses, quelques-unes sont peut-être 
un peu aventurées. Mais, si je no m’abuse dans l’en-
semble elles forment une trame assez solide et elles 
ont quelque chance d’être près de la vérité. Mais 
mon but principal pondant ces leçons a été de vous 
montrer comment fonctionne la méthode historique, com-
ment grâce à elle on peut aborder et résoudre des pro-
blèmes nouveaux. Nous avons étudié un sujet très res-
treint, et cependant nous avons remué beaucoup d’i-
dées, nous avons exploré beaucoup de domaines, qui 
sont en général peu visités par les jurisconsultes. 
L’histoire , le droit religieux, la sociologie, nous 
ont servi pour édifier et pour consolider des hypo-
thèses explicatives, avant d’en arriver à une étude 
plus juridique des actions. Mon but sera atteint si 
j’ai pu vous faire voir l’intérêt toujours vivant 
dos recherches historiques, quel que soit le domine 
dans lequel on veut les mener. 

F I N .-

Cours terminé d’imprimer le 14 Mai 1935. 


	[Liminaria]
	[Page de titre]
	Droit romain approfondi (Doctorat). Les origines de la restitution de la dot.  
	Préliminaires. 
	La place du droit romain dans les Facultés de Droit. 
	L'Histoire de l'enseignement du droit romain. 
	Les glossateurs et la renaissance du droit romain en Occident. 
	La place du droit romain en Europe, au Moyen Age. 
	Les commentateurs du droit romain. 
	La méthode des Pandectistes. 
	Opposition entre la méthode historique et la méthode pandectiste. 


	Sens actuel du mot 'dot'. Origine de l'institution à Rome dans l'organisation de la famille. 
	Au sens strict, la dot est l'apport de la femme à son mari. 
	Le régime dotal est peu usité en droit actuel. 
	En droit romain, le mari est propriétaire de la dot. 
	Le mos majorum règle la condition de la dot dans l'ancien droit. 
	La fréquence des divorces conduit l'Etat à réglementer la condition de la dot. 


	Chapitre 1. La famille et la gens. 
	§ I - La famille. 
	Caractéristiques essentielles de la famille romaine. 
	L'autorité du paterfamilias. 
	Constitution autonome de la famille romaine. 

	Rôle de la famille. 

	§ II - La gens.
	Définition de la gens. 
	Elements distinctifs de la gens 
	Conditions requises pour faire partie d'une gens. 
	I° - [Nécessité de descendre d'ingénus.]
	2° - [Ne pas avoir subi de capitis diminutio.]

	L'organisation gentilice a été réservée aux patriciens à l'origine.
	Les gentes plébéiennes. 
	Les principaux travaux historiques consacrés à l'étude des gentes. 
	Le secours de la sociologie et du droit comparé pour la reconstitution de la gens. 
	La gens organisme politique, extension de la famille. 
	La fondation de Rome est due, sans doute, à la fédération des gentes habitant le sol romain. 
	L'agrégation succesives des gentes. 
	Majores gentes et minores gentes.  

	Le rôle de la gens dans la cité romaine. 
	Chaque gens a, à sa tête, un chef. 
	Le culte. 
	Institutions particulières de la gens. 
	La gens n'a pas un caractère militaire. 

	Le régime foncier de la gens. 
	A l'époque classique, le pater seul dipose de la propriété de famille. 
	La propriété individuelle était exclusivement mobilière à l'origine. 

	Les divisions du sol de la cité en quatre tribus. 
	L'augmentation du nombre de tribus romaines. 
	La tribu a remplacé la gens. 
	Conséquences de la disparition des gens. 



	Chapitre II - Mariage Cum Manu - Mariage sine manu - Place de la femme dans la famille.  
	Situation de la femme en droit comparé ancien. 
	Condition privilégiée de la femme romaine.  
	Tutelle perpétuelle des femmes romaines. 

	Existence de la monogamie en droit romain. 
	Le connubium.
	Interdiction du connubium entre membres de la gentes différentes. 
	Inexistence du mariage entre personnes de conditions sociales différentes. 
	Interdiction du mariage entre citoyens et pérégrins. 
	Conséquences des interdictions du mariage. 

	Les deux sortes de mariage. 
	Mariage cum manu.
	Mariage sine manu

	I° - Cérémonies religieuses du mariage. 
	1° - Remise de l'épouse à l'époux. 
	2° - Deductio in domum mariti. 
	3° - Réception de l'épouse.
	Cérémonies accompagnant la réception de l'épouse. 
	Importance des divinités qui coopèrent au mariage. 
	Les grands dieux de la cité sont exclus des cérémonies du mariage.


	§ 2 [sic pour II°] - Mariage cum manu
	1°) La confarreatio. 
	2°) L'usus et la coemptio. 

	§ 3 [sic pour III°] - Mariage sine manu. 
	Caractères du mariage sine manu.
	Théories soutenues sur l'origine et la date d'apparition du mariage sine manu. 
	Le mariage libre et l'usus. 
	Le mariage libre n'est que provisoire. 

	Le mariage à l'essai chez les Romains. 
	Conclusion.
	Le mariage libre, mariage provisoire aussi ancien que l'usus. 
	Les témoignages sur le mariage sine manu. 
	Diffusion du mariage sine manu à partir du VIème siècle. 
	Nulle distinction dans les textes entre mariage cum manu et mariage sine manu à propos du divorce.
	Influence du mariage cum manu sur le développement du divorce. 



	Chapitre III - La dot dans le mariage cum canu et dans le mariage sine manu. 
	Caractère primitif : 'Dotis causa perpetua est'.
	§ I - La dot dans le mariage cum manu. 
	La dot d'une femme sui juris. 
	La dot de la femme alieni juris. 
	La dot tombe dans le patrimoine du mari. 

	§ II. La dot dans le mariage sine manu. 
	La constitution de dot dans le mariage sine manu. 
	Importance de l'actio rei uxoriae. 

	§ III - Caractère primitif de la dot en droit romain : 'Dotis causa perpetua est'. 
	Création du régime dotal. 
	Le marti est propriétiare de la dot à titre définitif. 



	Chapitre IV - Les tabous du mariage. 
	§ I - Les leges regiae. 
	Les legs regiae ne sont pas des lois authentiques.
	Le véritable caractère des leges regiae. 

	§ II - Cas de répudiation. 
	I ° - Empoisonnement d'enfant.
	Deuxième cas : Falsification de clefs. 
	Troisième cas : L'adultère. 

	§ II [sic pour § III] - Caractère religieux des défenses. Sacrifices expiatoires : Piaculum. 
	1° - Explication de la phrase finale de Romulus. 
	2° - Le piaculum. 
	3° Les trois cas de divorce sont des souillures religieuses. 

	§ IV - Les tabous. Explication sociologique des cas de divorce de Romulus. 
	[1er cas de divorce] : L'adultère. 
	L'adultère constitue une infraction à un tabou : preuve tirée de la loi de Manou. 

	Deuxième cas du divorce, le vin.
	L'usage du vin à Rome. 
	Caractère religieux de la défense faite aux femmes de boire du vin. 

	Le trosième cas de divorce : l'avortement. 
	L'avortement est une injure faite au mari. 
	Purifications imposées à la femme souillée par un avortement.


	Conclusion : caractères communs aux trois premiers cas de divorce. 

	Chapitre V -  Consécration à Cérès. 
	§ I - La consécration à Cérès ne peut pas être un cas de la juridiction royale. 
	On ne peut invoquer dans le débat des lois royales.
	Introduction tardive du culte à Cérès à Rome.
	L'interprétation du texte visant la consécration de Cérès. 


	§ II - Cérès ou Tellus ?
	Ancienneté des rapports entre ces deux divinités. 
	Les 'feria sementivae'. 
	Les 'Cerealia'

	Cérès prend la place de Tellus. 
	Importance de Tellus dans le mariage. 
	Tellus et Démeter. 
	Caractère gentilice de la fête de Tellus. 
	Les Fordicidia et les Fornacalia. 
	La division originaire de la cité en trente curies. 
	La composition et l'organisation des curies.


	§ 3 - Vestige de la juridiction des gentes. 
	Importance de la juridiction domestique du père de famille. 
	Le conseil des proches. 
	L'ancienne juridiction du conseil de famille. 
	L'autorité du père de famille sous la République. 
	Le tribunal des voisins. 

	Le jus osculi et le pouvoir de juridiction de la gens.  
	Définition du jus osculi. 
	Le sens religieux du baiser.
	Le jus osculi et la défense de boire du vin. 
	L'ancienne juridiction de la gens. 


	§ 4 - Spurius Cassius. 
	Spurius et le premier mouvement agraire. 
	Les trois versions de la condamnation de Spurius. 
	Critiques des textes relatifs à la condamnation de Spurius. 
	Spurius condamné par la gens. 



	Chapitre IV [sic pour VI] - Judicium domesticum. 
	§ I - Judicium domesticum. 
	L'état nouveau d'après Denys d'Halicarnasse.
	La législation de Romulus sur le mariage. 
	Diminution des cas de divorce. 
	La glose dans le texte de Denys d'Halicarnasse. 
	Interprétation juridique du texte.  
	Confirmation de l'interpréation adoptée à l'aide d'un texte de Caton. 

	Conciliation des textes de Plutarque et de Denys d'Halicranasse. 

	§ 2 - Sentence de divorce du paterfamilias. 
	Caractère formaliste et formules du divorce de l'époque ancienne. 
	Le divorce est précédé de la liquidation de la communauté.
	Ce que le mari doit restituer à la femme. 

	L'actio rei uxoriae dérive de la jurisprudence du tribunal domestique. 

	§ 3 - Conseil des proches. 
	Le mari juge sa femme avec l'assistance du conseil des proches.
	Ce que nous savons du conseil des proches et de sa composition. 
	A l'époque historique le mari est le seul juge, le conseil des proches ayant seulement voix consultative.  


	§ 3 [sic pour 4] - Surveillance du censeur. 
	La création de la censure. Attributions du censeur. 
	Le but du recensement. 
	La surveillance du censeur sur la vie publique et privée des citoyens. 
	Le censeur juge des causes de divorce. 
	La répression du 'probum'.

	Le 'judicium de moribus' ou infamie censorienne. 
	Le témoignage d'Aulu-Gelle. Intervention d'un juge civile en cas de divorce. 
	Raison de la création du 'judicium de moribus'.
	Caractères du 'judicium de moribus'.
	Les pouvoirs du juge dans le 'judicium de moribus'.



	Chapitre VI [sic pour VII] - Les débuts de la restitution légale de la dot.
	§ I - Le divorce de Spurius Carvilius Ruga. 
	Les témoignages historiques. 
	La date du divorce de Carvilius Ruga. 
	Le divorce de carvilius Ruga n'est pas le premier cas de divorce. 
	Comment s'explique l'importance attaché au divorce de Carvilius Ruga. 
	La portée et le sens du divorce de Carvilius Ruga. 
	La réaction de l'opinion publique. Les cautiones rei uxoriae. 


	§ 2 - Cautionnes rei uxoriae.
	Personnes qui peuvent stipuler la restitution de la dot. 
	Contenu de la stipulation de la restitution de dot.  
	La stipulation de restitution de dot ne s'est développée qu'après l'action rei uxoriae et en se modelant sur elle. 
	La caution rei uxoriae dont parle Aulu-Gelle est une stipulation pure et simple. 
	La fréquence des divorces a fortment contribué à développer la pratique des cautiones rei uxoriae. 

	§ 3 - Judicium de moribus. 
	Les sources. 
	Témoignages de Caton, de Pline, de Valère-Maxime et de Plutarque. 
	Importance des témoignages pour fixer la date d'apparition du judicium de moribus. 

	Le judicium de moribus est intenté par le mari contre sa femme. 
	Causes en vertu desquelles le judicium est intenté. 
	Taux de la retentio réclamée par le judicium de moribus.

	Caractère de l'arbitrage du juge : l'aequius melius.
	Judicium de moribus et actio rei uxoriae. 
	Caractères du judicium de moribus et cas d'application. 



	Chapitre VI [sic pour Chapitre VIII] - Apparition de l'action rei uxoriae. Cas d'application. 
	§ I - Date d'apparition de l'action rei uxoriae. 
	Le judicium de moribus existe déjà au VI° siècle de R.F.

	§ II - Différents cas de restitution.
	1° - Le divorce. 
	Le cas du divorce est celui pris pour type de l'application de l'a.r.u. par les jurisconsultes. 

	2° - Dissolution du mariage par la mort du mari.
	La femme héritière du mari. 
	Le 'prelegatum dotis'. 
	Obligation légale de restituer : application de l'a.r.u. 

	3° - Mort de la femme. 


	Chapitre VII [sic pour Chapitre IX] - Action rei uxoriae - La formule et sa signification primitive - Les retentiones. 
	§ I - Caractères particuliers de l'action rei uxoriae.
	1°) Quel et le fondement de l'action ? 
	2°) Détermination du bénéficiaire de la restitution.

	§ 2 - L'aequius melius et la formule de l'action rei uxoriae
	1°) Quod melius aequius erit. 
	2°) Oportere.
	3°) Essai de reconstitution de la formule. 

	§ 3 - Signification originaire de l'aequius melius. Les retentiones.
	I - Retentio propter liberos. 
	2° - Retentio propter mores. 
	3° - Retentio proter res amotas.
	4° - Retentio proter res donatas.
	5° - Retentio propter res impensas. 


	Chapitre VIII [sic pour Chapitre X] - L'action rei uxoriae et les actions in bonum et aequum conceptae.
	La théorie d'Esmein sur les actions rei uxoriae. 
	Liste des actions in bonum et aequum conceptae. 

	Chapitre IX [sic pour Chapitre XI] - L'action rei uxoriae et les actions de bonne foi. 
	§ I - Liste des actions de bonne foi. 
	Les actions de bonne foi à l'époque de Cicéron. 
	II - Liste de Gaius. 
	III - Liste de Justinien. 

	§ 2 - Les textes de Cicéron. 
	§ 3 - La fiducie et la gestion d'affaires. 
	A) La fiducie. 
	B) La gestion d'affaires. 

	§ 4 - Conclusion.

	Fin.


